

خطباء ودعاؤہ اور مبلغین حضرات کے لیے ایک علمی تحریف

# زاد الخطیب

جلد اول



تالیف  
ڈاکٹر حافظ محمد سحاق زاہد

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)  
مركز الفلاح الخیزی - لاہور

## معزز قارئین توجہ فرمائیں!

کتاب و سنت ذات کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب ..... ←

عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔ ←

مجلس التحقیق الاسلامی (Upload) کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ لوڈ ←

کی جاتی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔ ←

### ☆ تنبیہ ☆

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔ ←

ان کتب کو تجارتی یا مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔ ←

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں﴾

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔ ←

[kitabosunnat@gmail.com](mailto:kitabosunnat@gmail.com)

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

خطباء ودعاؤہ اور مبلغین حضرات کے بیانی ایک علمی تحریخ

# زاد الحطیب

جلد اول (سال بھر کی مخصوص مناسبات)



تألیف  
ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زادہ

مرکز افلاح الخیری - لاہور

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

تمام حقوق بحق مؤلف محفوظ ہیں

نام کتاب: زاد الخطیب

نام مؤلف: (ڈاکٹر) حافظ محمد اسحاق زاہد

کمپوزنگ: از مؤلف

ایڈیشن: پنجم۔ جنوری ۲۰۱۳

### ملنے کے پیسے

- ① رانا طاہر محمود۔ مکان نمبر ۴ گلی نمبر ۳ سلیمان پارک بنک شاپ فیروز پور روڈ لاہور  
فون نمبر: 0333-4237720
- ② مکتبہ اسلامیہ۔ بالمقابل رحمان مارکیٹ غزنی سڑیت اردو بازار لاہور  
فون نمبر: 042-37244973
- ③ مکتبہ اسلامیہ۔ کوتالی روڈ فیصل آباد۔ فون نمبر: 041-2631204
- ④ ارشد علی۔ جامعہ محمدیہ للبنین والبنات۔ کورنگی ۲ کراچی فون: 0300-2682701
- ⑤ حافظ رفیق صاحب۔ ملتان۔ فون نمبر: 0321-6335038

# فہرست مجلد اول

| صفحہ | عنوان                                                                      |         |
|------|----------------------------------------------------------------------------|---------|
| 5    | جمعیت راحیاء التراث الislامی (کویت) کا پیغام<br>دعاۃ و مبلغین حضرات کے نام |         |
| 7    | تقاریر                                                                     |         |
| 24   | مقدمہ                                                                      |         |
| 36   | پیش لفظ                                                                    |         |
| 78   | ① ماہ محرم اور یوم عاشوراء                                                 | محترم   |
| 98   | ② فضائل صحابہؓ                                                             |         |
| 122  | ③ بھرت مدینہ                                                               |         |
| 149  | ماہ صفر اور بدشگونی                                                        | صفر     |
| 159  | ① رسول اکرم ﷺ کے فضائل و مہجرات اور خصوصیات                                | نیع اذک |
| 189  | ② جشن میلاد کی شرعی حیثیت                                                  |         |
| 212  | ③ امت پر رسول اکرم ﷺ کے حقوق                                               |         |
| 240  | ④ رسول اکرم ﷺ کا اعلیٰ اخلاق                                               |         |
| 264  | ① ماہ ربج کی بدعتات                                                        | رجتب    |
| 283  | ② اسراء و مراج                                                             |         |
| 313  | ③ تحقیق مراج: نماز، آنکھوں کی شہدک اور دل کا سکون                          |         |
| 338  | ① ماہ شعبان.....فضائل و احکام                                              | شعبان   |
| 356  | ② انفاق فی سبیل اللہ اور زکاۃ                                              |         |

|     |                                                                                                                 |           |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 386 | ① رمضان المبارک ... نیکیوں کا موسم بہار<br>② فضائل قرآن مجید<br>③ توبہ و استغفار<br>④ رمضان المبارک کا آخری شرہ | رمضان     |
| 411 |                                                                                                                 |           |
| 435 |                                                                                                                 |           |
| 464 |                                                                                                                 |           |
| 481 | خطبہ عید الفطر                                                                                                  | شوال      |
| 503 | ① فضائل حرمین شریفین                                                                                            | ذو القعده |
| 531 | ② احکام و آداب حج (۱)                                                                                           |           |
| 554 | ③ احکام و آداب حج (۲)                                                                                           |           |
| 575 | ① فضائل عشرہ ذوالحجہ اور قربانی کے احکام و مسائل                                                                | ذوالحجہ   |
| 599 | ② خطبہ عید الاضحی                                                                                               |           |
| 623 | ③ خطبہ جتہ الوداع (۱)                                                                                           |           |
| 644 | ④ خطبہ جتہ الوداع (۲)                                                                                           |           |

## جمعیۃ احیاء التراث الاسلامی (کویت) کا پیغام دعاۃ و مبلغین حضرات کے نام

الحمد لله حمد الشاكرين ، والصلوة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين ، نبينا محمد إمام الدعوة والمجاهدين ، وعلى آل الطيبين وأصحابه الذين بذلوا أنفسهم ونفيسهم في نصرة الدين ، ومن سلك مسلكهم ودعا إلى سبيل المؤمنين وتبعهم ياحسان إلى يوم الدين - وبعد -

دعوت الى الله او تبلیغ دین ایک مبارک اور عظیم مشن ہے۔ یہ انبیاء عالم کی بعثت کا بنیادی مقصد اور بندگان رب العالمین کے ساتھ ہمدردی اور خیر خواہی کا سب سے اہم اور افضل ذریعہ اور وسیلہ ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾  
 ”(اے اہل ایمان!) تم سب سے بہتر امت ہو جو کہ نیک کام کرنے کو کہتے ہو اور بُرے کاموں سے منع کرتے ہو اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو۔“

وربی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: «مَنْ دَلَّ عَلَىٰ خَيْرٍ فَلَهُ مِثْلُ أَجْرِ فَاعِلِهِ»<sup>②</sup>  
 ”جس شخص نے نیکی کی طرف کسی کی راہنمائی کی، اسے بھی نیکی کرنے والے کے برابر اجر و ثواب ملے گا۔“  
 اور ربی اکرم ﷺ نے حضرت علیؓ سے فرمایا تھا:  
 »فَوَاللَّهِ لَأَنَّ يَهْدِيَ اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمْرِ النَّعْمٍ«<sup>③</sup>  
 اللہ کی قسم! اگر آپ کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے ایک آدمی کو بھی ہدایت عطا کر دی تو آپ کے لئے (یہ عمل) سرخ ادنیوں سے بہتر ہو گا۔“

اس لئے میرے قابل قدر بھائی وہ خطباء دعاۃ لاہق صد تحسین ہیں جو اس پر فتن دوڑ میں دعوت الى الله کا عظیم فریضہ سر انجام دے رہے اور بزم عالم میں کتاب و سنت کی شمع کو فروزان کئے ہوئے ہیں۔ اور شب و روز لوگوں کے عقائد و اعمال کی اصلاح کیلئے مصروف عمل ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان کی جہود میں برکت پیدا کرے اور ان کی مساعیاء جیلیہ کو شرف قبولیت سے نوازے۔ آمین!

② متفق علیہ

① آل عمران: 110      ② صحيح مسلم: 1893


 ایک پیغام دعاۃ کے نام

۶

لجنۃ القارۃ الہندیۃ (کویت) نے کچھ عرصہ قبل دعوت و ارشاد کے اس مبارک عمل میں شریک کا رہنیا اور اپنے خطباء و دعاۃ کی تزوید معلومات اور تسہیل برنامج کی غرض سے منجح سلف کے مطابق خطبات کا ایک ایسا مجموعہ مرتب کرنے کا منصوبہ تشكیل دیا تھا جو کہ علم و تحقیق کے معیار پر پورا اترنے کے ساتھ ساتھ عام فہم اور سہل الاسلوب بھی ہو۔ اور اس علمی منصوبہ کو عملی جامہ پہنانے کی ذمہ داری ہم نے اپنے فاضل بھائی ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زاہد کو تفویض کی تھی۔

الحمد للہ موصوف نے انہائی جانشناںی اور عرق ریزی کے ساتھ شبانہ روز محنت کر کے بڑی حسن و خوبی اور مہارت ولیاقت کے ساتھ اس خاکے میں رنگ بھرا اور اس ذمہ داری کو نجات ہوئے خطباء و مبلغین کیلئے ایک گرانقدر علمی مرقع اور جامع دستاویز مرتب کر کے بہت بڑی دنوتی خدمت سر انجام دی ہے۔ میں اس مشروع کی تکمیل پر اس کے مرتب کو دل کی اتھاگہ بھرائیوں سے مبارکباد پیش کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہوں کہ وہ ہمارے فاضل بھائی کی اس خدمت کو قبول و منظور فرمائے اور اسے ہم سب کیلئے ذخیرہ آخرت بنائے۔ آمین!

میں اپنے برادران گرامی قدر حضرات خطباء و مبلغین کی خدمت میں (زاد الخطیب) جیسا پیش قیمت تھا پیش کرتے ہوئے روحانی سرت اور قلبی راحت محسوس کر رہا ہوں۔ اور موقع کرتا ہوں کہ ہمارے دعاۃ و مبلغین اس سے بھر پور طریقے سے فائدہ اٹھاتے ہوئے لوگوں تک پیغام حق پہنچائیں گے اور دنیوی و اخروی سعادتوں کے حصول کے لئے مشفقات اور ہمدردانہ جذبات کے ساتھ ان کی رہنمائی کریں گے۔ اس مجموعہ سے استفادہ کرنے والوں سے میری اپیل ہے کہ وہ لجنۃ القارۃ الہندیۃ کے جملہ احباب اور اس کی اعداد و تقدیم میں کسی طرح سے بھی حصہ ڈالنے والے بھی خواہاں امت کو اپنی پر خلوص دعاوں میں یاد رکھیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کا حامی دنا صر ہو۔

**أَخْوَكُمْ فِي اللَّهِ / فِلَاحِ الْخَالِدِ الْمُطِيرِي**

رئیس لجنۃ القارۃ الہندیۃ (کویت)

## تقریب

از شیخ الحدیث مولانا حافظ ثناء اللہ مدفن صاحب

الحمد لله والصلوة والسلام على من لا نبي بعده ، ، ،

زیر نظر کاوش سکی ”زاد الخطیب“ تلمیز رشید محترم ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زادہ حفظہ اللہ کی تصویف لطیف جامع مجموعہ ہے۔ جس میں ایک داعیہ، واعظ اور مبلغ کے لئے سال بھر کی ضرورت کے مختلف عنایوں و مضامین اور خطبات کا احاطہ کرنے کی سعی کی گئی ہے۔ جس کا دارود مدار اور انعاماً موضع ہے، مگر ہر روایات اور قصہ گوئی کے بجائے کتاب و سنت کی صحیح نصوص پر مستعین اور قاری یقیناً اس سے لذت محسوس کرتا ہے کہ واقعی ملفوظات ہذا مشکلہ نبوت سے صادر شدہ ہیں، جو آخری زندگی سنوارنے کی بہترین اساس ہیں۔

اس موضوع پر بہت ساری کتابیں بنام خطبات، بازار میں دستیاب ہیں لیکن اکثر ویژٹر رطب دیا جس سے چند اس خالی نہیں جو کہ عام آدمی کی تربیت و اصلاح کے بجائے تعلیماتِ نبوی سے دوری کا باعث بنتی ہیں جس سے بگاڑ در بگاڑ جنم لیکر ”من کذب علیٰ متعمداً“ کا لفظ نظر آنے لگتا ہے، اس سے بچاؤ کا واحد ذریعہ شریعت الہیہ کا تقدیم ہے۔ اول اسفل تا حیات اس کو نصب ایمن بنانے پر جنت خلد کے وارث قرار پائے اس لیے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعین اور تابعین و تبع تابعین عظام اور ائمہ مشاہیر کے زریں اقوال و آثار غلف کے لیے بہترین قسم کے راہنماء ہیں۔ جنہوں نے مردہ روحوں کو جلا جائشی، بدعاوں سے واقفیت حاصل کرنے کے لیے اس موضوع پر تحریر شدہ کتابیں بالعلوم اور کتاب ’الابداع فی مضمار الابداع‘ کا مطالعہ ازبس ضروری ہے تاکہ داعیہ علی وجہ البیعت صراط مستقیم کا انتخاب بآسانی کر سکے۔

واضح ہو کہ جمعیۃ احیاء التراث الاسلامی کویت میں سلفی فکر و نظر اور تنہج کا حامل ادارہ ہے جسکی دینی خدمات دنیا کے اکناف و اطراف میں پھیلی ہوئی نصف النہار کی طرح عیاں ہیں۔ ایک ہزار سے زیادہ دعاۃ و مبلغین اسکے تحت دینی خدمات پر مامور ہیں۔ بزرگ علماء اور ایتام وغیرہ کی کفالت اس کے مشن کا اہم جزء ہے اور دنیا بھر میں مسجدوں کے تعمیر اور اقامت مشارکی اور وقف مزارع اس کا انتیزی نشان ہے۔ اسکے سرپرست اعلیٰ جناب شیخ طارق العسی محدث نبی ہیں جنہوں نے عرصہ دراز سے نیک کاموں کے لیے اپنی زندگی کو وقف کر رکھا ہے۔ پھر ان کو ملخص احباب کی ٹیم میسر ہے جو ہمہ تن ادارہ کی ترقی کیلئے کوشش ہے، بالخصوص ہمارے ملک میں تو سو سو سو فلاح المطیری شیخ طارق العسی محدث نبی ہیں جن کی خدمات بہت نمایاں ہیں۔

ضمیم محمد ہذا اکٹر صاحب کی محنت کا شر ہے جو قابلی تعریف اور لائق ستائش ہے۔

اللہ رب العزت آپ کی مساعی جیلیہ کو شرف تبویلیت سے نوازے۔ (آمین یارب العالمین)

الرقم: ثناء اللہ بن عیسیٰ خان (رئیس مرکز انصار الشیعہ، لاہور، پاکستان)

تحریری: ۰۵/۰۵/۲۰۰۸

## تقریظ

از شیخ الحدیث مولانا حافظ عبد الستار حماد صاحب حَفَظَ اللَّهُ عَنْهُ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيد المرسلين، محمد و آله وصحبه أجمعين -

اہل اسلام ہفتہ میں ایک دن اللہ کی عبادت اور وعظ و تذکیر کے ذریعے اپنے ایمان کو تازہ کرنے کے لئے مساجد میں جمع ہوتے ہیں، اس بنا پر اس دن کو جمعہ کے نام سے ہوسوم کیا گیا ہے۔ ہم مسلمانوں کے ہاں وہ دن بہت مقدس اور قدرو منزلت کا حامل ہے۔

پہلی امتیوں کو عبادت کے لیے یہ دن اختیار کرنے کا حکم دیا گیا تھا مگر وہ مگرہ ہوئیں اور اس دن کا اپنے لیے انتخاب نہ کر سکیں۔ یہود نے اپنے لئے ہفتہ کا دن اور عیسایوں نے اتوار کا دن منتخب کیا، مگر اللہ رب العزت نے امت مسلمہ کے لیے جمعۃ المبارک کا دن منتخب فرمایا۔ چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ہم آخر میں آنے والے ہیں لیکن قیامت کے دن سب سے سبقت لے جانے والے ہوں گے گواہی کتاب کو تکاپ ہدایت ہم سے پہلے دی گئی۔ پھر اس دن (جمعہ) کی تعظیم بجالانا ان پر فرض کیا گیا مگر انہوں نے اس دن کے متعلق اختلاف کیا۔ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس دن ہدایت عطا فرمائی۔ اب دوسرے لوگ ہمارے پیچھے ہیں۔ یعنی یہودیوں کا دن بعد اور عیسایوں کا دن ہمارے دن کے دو دن بعد آتا ہے۔<sup>①</sup>

جمعہ کے دن کی خصوصیت یہ ہے کہ اس دن عام مسلمانوں کو وعظ و نصیحت کرنے کا اہتمام ہوتا ہے، اس بناء پر خطبہ جمعۃ اسلامی شعار اور اہم ترین اسلامی فریضہ ہے۔ اس کے بغیر نماز جمعہ کی ادائیگی درست نہیں ہے۔ خطبہ جمعہ ہفت واریسی یاد دہانی ہے جس میں مسلمان ایک شرعی فریضہ کی ادائیگی کے لیے حاضر ہوتے ہیں، وہ اس واجب شرعی سے عہدہ برآ ہونے کے لیے مساجد میں جمع ہوتے ہیں اور خطبہ جمعہ کو مکمل خاموشی کے ساتھ سن کر اللہ تعالیٰ کی بندگی کا فریضہ سرانجام دیتے ہیں۔ پھر چونکہ خطبہ جمعہ ارشادات ربانی اور فرموداتِ نبوی صلی اللہ علیہ و آله و سلم کی روشنی میں متوازن اور مضبوط موقف پرمنی ہوا کرتا ہے لہذا اس سے حاضرین صحیح افکار اخذ کرتے ہیں، اسلامی عقیدہ اور شرعی احکام و مسائل سے آگاہی حاصل کرتے ہیں، نیز وہ شریعت اسلامیہ کی ذمہ داریوں کو بھاتے ہیں پھر مختلف قسم کے واقعات و حوادث اور نئے نئے مسائل زندگی کے متعلق بھی باخبر ہوتے ہیں۔ ایسے حالات میں خطبہ کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنے خطبہ کے لئے بھرپور تیاری کرے اور سامعین کے علمی اور ثقافتی مقام کے مطابق موضوع کا انتخاب کرے۔ کامیاب خطبہ کی علامت یہ ہے کہ وہ سامعین کی توقعات کو لحوظ خاطر رکھتے ہوئے موقعِ محفل کے مطابق غَنِتَلُوك کرتا ہے۔

① صحیح البخاری: 876

امام شافعی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”مجھے یہ بات پسند ہے کہ خطیب کی گفتگو انہماً و واضح اور لذیش ہو، وہ کسی بھی صورت میں چوب زبانی سے کام نہ لے، گفتگو کا تسلسل برقرار رکھے، جلد بازی سے اجتناب کرے، اسکی گفتگو میانہ روی پر نہیں ہو، اس کا اسلوب پر تائیش ہو اور تقریر جامعیت کی آئینہ دار ہو۔“<sup>①</sup>

☆ خطبہ میں جو علمی اور فکری مواد پیش کیا جائے وہ عقل و نقل کے اعتبار سے معیار صحبت کے عین مطابق ہو اور توازن کی کسوٹی پر پورا اُرتتا ہو، وہ کسی بھی صورت میں رطب و یابس اور فضول قصہ کہانیوں پر مشتمل نہ ہو۔

☆ وہ موقع محل اور سامعین کی ضروریات کا آئینہ دار ہو۔ ایسا نہ ہو کہ مسلمانوں کی عزت و آبرو کو پامال کیا جا رہا ہو اور خطیب کھیتی باڑی کے مسائل بیان کرنے میں زور خطا بت صرف کر رہا ہو، فین بلاغت کی اصطلاح میں خطبہ مقتضی حال کے عین مطابق ہو۔

☆ خطبہ کو خود اعتمادی کے ساتھ ایسے جاذب اور پر تائیش انداز سے پیش کیا جائے کہ سامعین متاثر ہوں، کیونکہ لذیش اسلوب کی بدولت تجارتی مسائل پر مشتمل خطبہ بھی آنکھوں میں ساون کی جھڑی کا باعث بن سکتا ہے جبکہ بے تک انداز سے فکر آخرت جیسی تقریر سے بھی آنکھیں پر نہیں ہوتیں۔

حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ کے خطبات کی تائیش کو باین الفاظ بیان کرتے ہیں کہ ”آپ ﷺ کے وعظ سے آنکھیں بہہ پر تیں اور دل دھل جاتے۔“<sup>②</sup>

لیکن افسوس کہ ہمارے ہاں پاک و ہند میں ایسے بازاری خطبات کی بہتات ہے کہ جن میں بے سرو پا حکایات اور ضعیف بلکہ موضوع روایات کی بھرمار ہوتی ہے۔ اکثر خطباء حضرات ان تیار شدہ خطبات کو سامنے رکھ کر لچھے دار اور دھواں دار خطبہ تیار کرتے ہیں۔ جو کچھ ان خطبات میں ہوتا ہے اسے بیان کر کے اپنی ذمہ داری سے عہدہ برآ ہو جاتے ہیں اور اصل مراجع و مصادر کی طرف رجوع کر کے تیاری کرنے کی وہ رحمت ہی گوار نہیں کرتے۔ اسی طرح ہمارے ہاں ایسے خطباء بھی دستیاب ہیں جنہیں یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ انہوں نے اپنے خطبے میں کیا موضوع بیان کرنا ہے اور ان کا خطبہ کن کن نکات پر مشتمل ہوگا، اس لیے وہ غیر مرتب گفتگو کرتے ہیں، ایک موضوع شروع کر کے اس سے یوں نکلتے ہیں کہ خطبہ کے اختتام پر انہیں یاد تک نہیں رہتا کہ انہوں نے کس موضوع پر بات شروع کی تھی اور ان کی گفتگو کہاں سے کہاں تک پہنچ گئی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ایسے خطبات غیر مؤثر ثابت ہوتے ہیں اور ان سے جو فائدہ ہونا چاہئے تھا وہ اس سے یکسر خالی ہوتے ہیں۔ ان حالات کے پیش نظر ایسے خطبات کی شدت سے ضرورت محسوس کی جا رہی تھی جو عام خطبات سے ہٹ کر صحیح علمی مواد پر مشتمل ہوں اور وہ ماہ دایام کی متوسطات کے عین مطابق ہوں تاکہ خطباء اور واعظین بلکہ عام قارئین بھی ان سے استفادہ کر سکیں، لیکن اللہ تعالیٰ کے ہاں ہر کام

## تقاریظ

۱۰

کے لیے ایک وقت مقرر ہے جب وہ وقت آپنچتا ہے تو اس کے لیے اسباب، ذرائع اور وسائل بھی پیدا ہو جاتے ہیں، چنانچہ جمیعہ احیاء التراث الاسلامی کی ذیلی کمیٹی لجنة القارة الہندیۃ کے ذمہ داران نے یہ بات محسوس کی کہ ہمیں اپنے زیر کفالت مبلغین کے لیے یہ کام ضرور کرنا چاہئے کہ سال بھر کے خطبات جمعہ بثول خطبات عیدین علمی انداز میں مرتب کر دیے جائیں تاکہ وہ اپنی دعوت کو زیادہ موثر انداز میں پھیلا سکیں۔ پھر اس کوہ گراں کو اٹھانے کے لیے ہمارے دیرینہ دوست جناب ڈاکٹر حافظ محمد استغاث زاہد صلی اللہ علیہ وسلم کا انتخاب کیا گیا۔

حافظ محمد اسحاق زاہد بڑے خوش مزاج، خوش اخلاق اور خوش کردار شخصیت ہیں۔ انہوں نے اسلامیہ یونیورسٹی مدینہ منورہ سے سند فضیلت حاصل کرنے کے بعد کراچی یونیورسٹی سے پی ایچ ڈی کی ڈگری امتیازی پوزیشن میں حاصل کی۔ موصوف حافظ صاحب جسمانی لحاظ سے اگرچہ ہلکے ہلکے مگر علمی اور فکری اعتبار سے بھاری بھر کم اور بڑے مضبوط ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے لکھنے پڑھنے کا ذوق و دیعت فرمایا ہے، چنانچہ آپ متعدد کتب کے مؤلف و مترجم ہیں۔ انہوں نے خطبات جمعہ کی جمع و ترتیب میں بڑی محنت، جانشناختی اور عرق ریزی سے کام لیا اور مستقل مزاجی کے ساتھ اس ذمہ داری کونجھایا ہے۔ انہوں نے سال بھر کے لیے موقع دخل کی مناسبت سے پچیس خطبات پر مشتمل ایک جلد مرتب کی ہے جو اب ہمارے ہاتھوں میں ہے۔ اس طرح دیگر پچیس موضوعات سے متعلق دوسری جلد بھی پہلی جلد کے ساتھ ہی زیور طبع سے آرستہ ہو کر قارئین کے لیے سرمهہ بصیرت ثابت ہوگی۔

ہمیں دوران مطالعہ ان خطبات میں درج ذیل خصوصیات دیکھنے کو ملی ہیں:

① ہر خطبہ کے آغاز میں معین موضوع کے اہم عناصر کا ذکر ہے تاکہ خطبہ شروع کرنے سے پہلے خطبہ کے ذہن میں ہو کہ اس نے اس موضوع کے کن کن نکات پر بات کرنا ہے، پھر ہر عنصر کے لیے کتاب و سنت سے مواد فراہم کیا گیا ہے۔

② معین موضوع اور مواد کے لیے صرف صحیح احادیث کا انتخاب کیا گیا ہے۔ ضعیف، خود ساختہ اور بناوٹی احادیث سے قطعی طور پر اجتناب کیا گیا ہے تاکہ سامعین پیش کردہ مواد پر بلا جھگ اپنے عمل و کردار کی بنیاد رکھ سکیں۔

③ خطبات کی ترتیب میں ترتیبی پہلو کو ملحوظ رکھا گیا ہے تاکہ خطباء حضرات کی ایک معین موضوع پر ہی گفتگو کریں، اس سے متعلق اہم نکات کو پیش نظر رکھیں اور انہیں تماش ترتیب سے پیان کریں، دوران خطبہ ضعیف اور موضوع روایات کو پیان کرنے سے اجتناب کریں۔

④ خطبہ کے شروع میں تمہید کو پیان کیا گیا ہے، اس تمہید کا معین موضوع سے گہرا اعلقہ ہے، اس تمہید کا مقصد یہ ہے کہ سامعین ہمدرن گوش ہو کر خطبہ سنیں اور اپنی توجہ کسی دوسرے غیر اہم امر پر مراکوز نہ کریں۔

⑤ ہمارے ہاں دوسرا خطبہ صرف دعاوں وغیرہ پر مشتمل ہوتا ہے، حالانکہ اس میں بھی وعظ و تذکیر ہونا چاہئے۔ ان خطبات میں یہ امر بھی بطور خاص ملحوظ رکھا گیا ہے کہ دوسرے خطبہ میں بھی وعظ و نصیحت کا اہتمام کیا گیا

## تقادیخ

۱۱

ہے، لیکن اس میں اختصار اور جامعیت کو پیش نظر رکھا گیا ہے۔

۷ ان خطبات میں علمی ثقافت اور جلالت بیان کی جملک نمایاں ہے، کیونکہ ہر بات حوالہ سے مزین اور ہر دعویٰ دلیل سے مبرہن ہے، یہ ایک ایسی خصوصیت ہے جس کا عام طور پر تالیفات میں خیال نہیں رکھا جاتا بلکہ رطب دیا جائے۔

۸ شعر گوئی اور قافیہ بندی سے گریز کرتے ہوئے انداز بیان سادہ مگر انتہائی پرمغز، اسلوب تحریر میں پانی کی سی روائی، آسان محاورات اور سہل عبارات سے اپنا مدد عایان کرنے کی بھرپور کوشش کی گئی ہے تاکہ دل سے نکلنے والی بات دل میں جا گزیں ہو جائے۔

الغرض یہ ”خطبۃٗ جمعۃٗ“ نہ صرف خطباء اور واعظین کے لیے مفید ہیں بلکہ ہمارے نزدیک ہر لابیریری اور ہر گھر کی بھی ضرورت ہیں، ان سے ہر ممکن استفادہ کرنا چاہئے، ان خطبات کی عظمتِ قدراً صحیح فیصلہ تودہ قارئیں، ہی کریں گے جو انہیں بار بار پڑھیں گے کہ ان میں کس قدر حلاوت و چاشنی اور علمی مواد ہے کیونکہ:

عطر آن باشد کہ خود ببويid نه کہ عطار بگويد

تاہم ان خطبات میں ہم جیسے تن پرور اور سہل کوش لوگوں کو اپنی علمی سفید پوشی برقرار رکھنے کے لیے بھی بہت کچھ ہے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ حافظ صاحب کے علم و عمل اور زبان و بیان میں مزید برکت عطا فرمائے۔ (آمین)

خطبۃٗ جمعۃٗ سے استفادہ کے حوالہ سے ہم ایک پیغام اپنے خطباء اور واعظین کے گوش گزار کرنا چاہتے ہیں: ”اللہ تعالیٰ نے اپنی خاص رحمت سے ہمارا مقصید زندگی (دھوت و تبلیغ) اور ذریعہ زندگی (گزر اوقات) ایک کر دیا ہے، اس بناء پر ہماری ذمہ داری ہے کہ ہم اس پیغمبران مشن سے عہدہ برآ ہونے کے لیے دین اسلام کا علم علی وجہ ابصیرت حاصل کریں، پھر خلوصِ نیت سے اس پر عمل پیرا ہو کر حکمت بھرے اسلوب کے ساتھ اسکی دوسروں کو دعوت دیں۔ اس سلسلہ میں ہمیں جن مشکلات اور مصائب کا سامنا کرنا پڑے انہیں خندہ پیشانی سے برداشت کریں، ہمارا افراد امت سے وہی تعلق ہونا چاہئے جو ایک حکیم کا اپنے زیر علاج مریضوں سے ہوتا ہے کہ وہ ان کا علاج شفایا بی کے جذبہ سے کرتا ہے۔ آج امت مسلمہ مسائل کے گرداب سے دو چار ہے، پھکولے کھاتی ہوئی اس ناؤ کو ساحل سے ہمکنار کرنے کے لیے آپ کے جذبہ خیر خواہی اور مسلسل محنت کی ضرورت ہے، کیا آپ اس کے لیے تیار ہیں؟

بر کریمان کارہا دشوار نیست

ابو محمد عبد اللہ انصار الحمد

مرکز الدراسات الاسلامیہ

میاں چنون، پاکستان

٦٣

از جناب حافظ صلاح الدین یوسف صاحب

دین اسلام کی امتیازی خصوصیات میں اسے ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس میں جمعہ کے دن ظہر کی نماز کے بجائے خطبہ اور دوگانہ مقرر کیا گیا ہے۔ یعنی چار رکعات فرض کے بجائے دو فرض رکھے گئے ہیں اور درکعت کی جگہ خطبہ رکھا گیا

خطبہ، خطاب سے ہے یعنی لوگوں سے خطاب کر کے ان کو اللہ و رسول ﷺ کے احکام بتانا۔ گویا خطبہ جمعہ کا مقصد وعظ و تذکیر، نصیحت اور یاد دہانی ہے۔ نبی ﷺ کے خطبہ جمعہ کی بابت بھی صحابہ کرام ﷺ نے یہی دعا صحت فرمائی ہے: بُدَّكْرُ النَّاسَ۔ ”آپ لوگوں کو وعظ و نصیحت فرمایا کرتے تھے۔“ اس سے دو باتیں واضح ہوتی ہیں:

① ایک یہ کہ خطبہ مختصر ہو کیونکہ یہ دو رکعت کے قائم مقام ہے۔ اسی لیے نبی ﷺ نے خطبے میں اختصار سے کام لینے والے خطیب کو ”فقیہ“، قرار دیا ہے یعنی وہ دین کا صحیح سمجھ رکھنے والا اور صاحب حکمت و فرستہ ہے۔ اور ایک عالم و خطیب کے لیے یہ وصف بنیادی اور نہایت ضروری ہے۔ دوسرے لفظوں میں اس کا مطلب یہ ہوا کہ جو خطیب اپنے خطبہ جمعہ میں اختصار کے بجائے طوالت کو اختیار کرتا ہے وہ فہم دین سے بھی عاری ہے اور دعوت و تبلیغ کے حکیمانہ اسلوب سے بھی نا آشنا ہے۔

۲ دوسری بات یہ واضح ہوئی کہ خطبہ جمعہ میں اللہ اور رسول ﷺ کی باتوں کے علاوہ کوئی دوسری بات بیان نہیں کرنی چاہئے، کیونکہ خطبے کا مقصد وعظ و نصیحت، آخرت کی یاد ہانی، اخلاق و کردار کی اصلاح، تصفیہ عقائد، تجدیب ایمان اور تطہیر و تزکیہ نفس ہے۔ اور یہ سب باشی صرف اور صرف قرآن و حدیث میں بیان کردہ احکام و مسائل اور ان کی صحیح صحیح توضیح و تفسیر ہی سے حاصل ہوتی ہیں نہ کہ من گھڑت (قصص و واقعات اور بے سرو پا روایات بیان کرنے پامن مانی تفسیر و وضاحت سے۔

بنابریں یہ ضروری ہے کہ ایک خطیب کو قرآن و حدیث پر عبور اور ان کے احکام و مسائل کا اسے استحضار ہو، اسی طرح اسے صحیح اور ضعیف احادیث کی پرکھ اور پہچان بھی ہوتا کہ وہ جو کچھ بیان کرے، صحیح احادیث کی روشنی میں بیان کرے اور ضعیف و موضوع روایات سے اجتناب کرے۔

لیکن واقعہ یہ ہے کہ ایسا علمی رسوخ رکھنے والے علماء اور خطباء بہت کم ہیں۔ زیادہ تر خطباء ایسے ہیں جو براہ راست قرآن و حدیث سے اخذ و استفادہ کی صلاحیت بھی نہیں رکھتے، چنانچہ وہ جبکہ ہوتے ہیں کہ خطبات کے نام

## تعدادیظ

۱۲

سے جو کتابیں مارکیٹ میں دستیاب ہیں یا مشہور خطباء کے جو مجموعہ ہائے خطبات چھپے ہوئے ہیں، ان سے فائدہ اٹھائیں۔ اور چونکہ ان کی اکثریت غلط و صحیح کی تیزی کرنے سے بھی عاری ہوتی ہے جب کہ مذکورہ کتابوں اور مجموعہ ہائے خطبات میں رطب و یابس، صحیح و غلط حتیٰ کہ من گھڑت فقص و روایات بھی ہیں۔

ایک بے علم یا کم علم خطیب جب صرف انہی کتابوں پر اعتماد کرے گا تو ظاہر بات ہے کہ اس کی بیان کردہ باتیں قابل اعتناء نہیں ہوں گی اور وہ غلط و صحیح کے درمیان تیزی کی بغیر سب کچھ بیان کر دے گا۔

یہی وجہ ہے کہ بر صیرپاک و ہندہی میں نہیں بلکہ تقریباً پورے عالم اسلام میں ضعیف و موضوع روایات عوام و خواص میں معروف ہیں اور ان کی بنیاد پر ہر جگہ غلط عقائد و اعمال رائج اور معمول ہے ہیں۔

اسلام کے نام لیوا بعض مکاتب فکر ایسے بھی ہیں جن کے پیشتر عقائد و اعمال کی بنیاد ضعیف اور بے سروپا (من گھڑت) روایات ہی ہیں۔ اصل دین کا علم نہ ان کے خواص (علماء) کو ہے اور نہ عوام کو۔ صرف چند رسومات و خرافات ہیں جو مذہب کے نام پر ان کے ہاں رائج ہیں، نماز وغیرہ فرائض اور دیگر احکام اسلام کا نہ ان کو شعور ہے اور نہ ان کی پابندی کا کوئی جذبہ واحساس ہی۔ ان کا سارا زور صرف مروجہ رسومات کے ادا کرنے پر ہوتا ہے، انہی کو وہ سارے دین سمجھتے ہیں بلکہ بعض جاہل تو یہاں تک کہتے نہ گئے ہیں کہ یہ رسومات ہی ہماری نماز ہے، ہمارا روزہ ہے، وغیرہ۔ نعوذ بالله من ذلك۔

ظاہر بات ہے کہ رسومات جاہلیہ اور بدعت و خرافات کے ساتھ آتی گھری والبُنگی یوں ہی تو نہیں ہے، یہ ان کے علماء کی خوف الہی سے بے نیازی اداں کے ضعیف و موضوع روایات بیان کرنے ہی کا نتیجہ ہے جو وہ عام طور پر اپنے خطباتِ جمعہ میں اپنے عوام کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

اس لیے عرصہ دراز سے اس بات کی شدید ضرورت محسوس کی جا رہی تھی کہ:

① ایک تو خطباء حضرات کے لیے خطبات کا ایک اپنا مجموعہ مرتب ہو جس میں خالص اسلام کی صحیح تعبیر و تشریع ہو۔

② دوسرے نمبر پر ایسے بدی اعمال پر تعبیر ہو جنہوں نے دین اسلام کو منخ کر دیا ہے۔

③ تیسرا، ہر موضوع کی تفصیلات صرف صحیح روایات پر مشتمل ہوں، ضعیف اور بے سروپا روایات کا سہارا نہ لیا گیا ہو۔

مقامِ مسرت ہے کہ اس نہایت اہم کام کی توفیق سے اللہ تعالیٰ نے ہمارے فاضل دوست ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زاہد رض کو نوازا ہے جو کہ کویت میں جمیعۃ احیاء التراث الاسلامی کے شعبہ پاک و ہند میں ایک ریسرچ اسکالر کے طور پر سالہا سال سے کام کر رہے ہیں۔ یہ کام بھی انہوں نے مذکورہ جمیعت ہی کے ایما وہدایت پر

سر انجام دیا ہے۔ انھوں نے „زاد الخطیب“، کے نام سے خطباتِ جمعہ مرتب کیے ہیں جو مذکورہ خصوصیات ہی کے حامل ہیں۔ تقبل اللہ سعیہ وبارک فی عمرہ وجهودہ (آمین) یہ خطبات جامع بھی ہیں اور مفصل بھی۔ ہر موضوع کا مناسب حق ادا کیا گیا ہے، کوئی اہم پہلو تشنہ نہیں چھوڑا گیا ہے۔ ایک ایک موضوع پر اتنا علمی مواد مناسب ترتیب کے ساتھ جمع کر دیا گیا ہے کہ اس موضوع کو دو دو قسم تین خطبوں تک بھی پھیلایا جاسکتا ہے۔

اس اعتبار سے یہ مجموعہ خطبات، علماء وخطباء کے لیے بلاشبہ ایک نعمت غیر مترقبہ، ایک ارمغان علمی، علوم و معارف کا ایک گنجینہ اور آیات قرآنیہ اور احادیث صاحبِ کتابت کا ایک خزینہ ہے۔ میں وقت کی اس نہایت اہم ضرورت کی تکمیل اور فاضلانہ تالیف پر اپنے عزیز دوست ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زادہ رحمۃ اللہ علیہ کو بھی ہدایہ تمریک پیش کرتا ہوں اور جمعیۃ احیاء التراث الاسلامی کے لیے بھی کلمات تحسین و تشکر، کہ اس کی ہدایت اور تعاون سے یہ مہتمم بالشان کام پا یہ تکمیل کو پہنچا۔

جزاهم اللہ عننا و عن جمیع المسلمين خیر الجراء و نفع اللہ به جمیع اہل الاسلام نفعاً تاماً

(حافظ صلاح الدین یوسف)

ربيع الثانی ۱۴۲۹ھ

## تقریب

از جناب ڈاکٹر مقتدی حسن از ہری صاحب رحمۃ اللہ سبق صدر جامعہ سلفیہ، بنا رس، الہند زیر نظر تحریر کے ذریعہ ایام و شہور کی رعایت کے ساتھ دینی خطابت کے موضوع پر تیار کی گئی ایک اہم اور مفید کتاب ”زاد الخطیب“ کا مختصر تعارف مقصود ہے جو ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زادہ رحمۃ اللہ کی تالیف ہے اور اسے لجنة القاراء الہندیہ (جمعیۃ احیاء اثرات الاسلامی، کویت) کی سرپرستی و حوصلہ افزائی حاصل ہے۔ کسی بھی تصنیفی عمل کا ایک فنی پہلو ہوتا ہے جس میں اصولی تقدیم کی روشنی میں بات کی جاتی ہے۔ آج کے دور میں صاف سترادینی علمی کام کرنے والے حضرات کی کمی ہے اس لئے ایسے کام کی حوصلہ افزائی ملت کا فرض ہے۔ نشر تحقیق و تصویب کو آزمائے کا مقام اور ہوتا ہے، زاد الخطیب پر میری گذارشات کو نذر کوہ امر کی رعایت کے بعد پڑھنا چاہئے۔

خطبات جمعہ کیلئے موضوع کا مسئلہ اہم ہوتا ہے، محترم حافظ صاحب نے اس کا ذکر کیا ہے اور انہوں نے موضوع کے انتخاب اور وقت کے ساتھ ان کی مناسبت میں دیدہ و ری سے کام لیا ہے۔ ان کے نتیجہ عناوین کا مومن کی زندگی سے گہرا تعلق ہے۔ ہر عناوین کے ذیل میں حسن باتوں کو پیش کیا گیا ہے ان کا جاننا مسلمانوں کیلئے ضروری ہے۔ ان عناوین میں عبادات، معاملات، اخلاق و تزکیہ اور سیرت طیبہ کو اہمیت حاصل ہے۔

☆ ارکانِ اسلام پر گفتگو شفیعی بخش ہے۔ سامعین ایسے خطبات کو سن کر ارکان کی ادائیگی کے طریقے، ضروری جزئیات اور ارکان کے فضائل و فوائد سے واقف ہو سکیں گے۔

☆ زکاۃ کے رکن اور انفاق فی سبیل اللہ پر اس طرح روشنی ڈالی ہے کہ نصاب، مصارف اور دیگر جزئیات کی وضاحت کے ساتھ ساتھ اسلام کا مالیاتی نظام اور اصل نقطہ نظر واضح ہو گیا ہے۔

☆ مخالفین اسلام نے وہشت گردی کے مسئلہ کو اسلام سے جوہر کر اداہن کو مسوم کر دیا ہے۔ زاد الخطیب کے موضوعات میں مؤلف نے اس بات کا بھی لاحاظہ رکھا ہے کہ قرآن و حدیث کی ان تعلیمات کو سامنے لایا جائے جن سے دنیا امن کا گوارہ بنے اور انسانی معاشرہ میں الفت و بھائی چارہ کو فروغ ملے۔

☆ مؤلف کا طویل موضوعات کے سلسلہ میں یہ التزام ہے کہ ضروری تفصیلات کے ساتھ ساتھ موضوع کا خلاصہ پیش کر دیا جائے تاکہ سامعین کو شفیعی کا احساس نہ ہو۔ سیرت طیبہ اور اخلاق نبوی وغیرہ موضوعات میں اسے دیکھا جا سکتا ہے۔

☆ مؤلف کے التزام میں یہ بات بھی ہے کہ موضوع پر بحث سے پہلے اس کے ضروری عناصر کی نشاندہی کر

## تعدادیظ

۱۶

دی ہے۔ کسی کسی عنوان کے عناصر کی تعداد نو تک پہنچ گئی ہے۔ اس سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ موضوع کا کوئی اہم پہلو تشنہ نہیں رہا ہے۔

☆ حجۃ الوداع سیرت کا ایک اہم باب ہے۔ اس کی اہمیت کے پیش نظرزاد الخطیب کے مؤلف نے حج نبوی کے متعدد خطبوں کا ذکر کر کے ان کا ترجیح پیش کیا ہے اور امت کو ان سے استفادہ کی نصیحت کی ہے۔

☆ دینی مسائل و موضوعات پر بحث کے دوران مختلف فیہ مسائل کا ذکر ضرور آتا ہے، چونکہ مسلمانوں میں تفرقہ کی روح قوی ہے اس لئے کتاب و سنت کے مقرر رودہ معیار سے فیصلہ پر لوگ راضی نہیں ہوتے۔ زاد الخطیب میں جہاں اس طرح کی بحث آئی ہے مصنف نے مکمل سے مکمل سے کام لیا ہے اور صحیح حدیث سے ترجیح دے کر شبہات کا ازالہ کیا ہے۔

☆ زاد الخطیب کے مؤلف نے ایام و شہور سے متعلق بدعتوں پر عمدہ بحث کی ہے اور صحیح احادیث کی روشنی میں ثابت کیا ہے کہ بدعتوں سے کس طرح انسان گمراہی کا تکالہ ہوتا ہے اور دین اسلام کی تصویر بگزرتی ہے!

☆ زاد الخطیب ایک سلفی عالم کی تالیف ہے۔ لہذا اس میں وہ خوبیاں موجود ہیں جو کسی سلفی عالم کی تحریر میں ہوتی ہیں۔ سب سے اہم بات یہ ہے کہ مؤلف نے ہر خطبہ کو قرآنی آیات اور صحیح احادیث سے مزین کر کے موضوع کی تفریغ کی ہے۔ حدیث کی صحت کے سلسلہ میں صراحت کے بعد اس کے ماغذہ کا حوالہ دیا ہے تاکہ اطمینان یا مزید مطالعہ کیلئے رجوع کرنے میں آسانی ہو۔ اگر کسی موضوع میں ضعیف یا منکر روایت کی وجہ سے اشتباہ ہو رہا ہے تو مؤلف نے صحیح روایت پیش کر کے ویگر حدیثوں کے ضعف کو واضح کر دیا ہے تاکہ اشتباہ دور ہو جائے اور سامعین کے سامنے عمل کیلئے واضح حکم آجائے۔

☆ کتاب و سنت سے موضوع کو مشخ کرنے کے بعد مؤلف نے سامعین کو عقلی طور پر بھی مطمئن کرنے کی کوشش کی ہے اور تلقین کی ہے کہ جو کام قرون اولی میں نہیں ہوا آج اس کو دین سمجھ کر کرنے کا کیا جواز ہو سکتا ہے ا

☆ قرآن و حدیث کی روشنی میں موضوع کی تشریع کے ساتھ ساتھ مؤلف نے سیرت طیبہ کے واقعات پیش کئے ہیں اور صحابہ کرام ﷺ کی زندگی سے موضوع کو مزین کیا ہے۔ اس طرح سامعین کے سامنے نظری عملی دونوں پہلوؤں کا ایسا مرقع آگیا ہے جس سے شرعی احکام پر عمل میں آسانی لیتی ہے۔

☆ زاد الخطیب کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ جن مسائل میں محدثین اور علماء کے مذاہب مختلف ہیں اور ہر فریق کے پاس دلائل ہیں ان میں مؤلف نے مذاہب کی تفصیل کے بعد اپنی تحقیق پیش کی ہے اور دلیل کی روشنی میں اپنا موقف واضح کیا ہے۔

☆ انکار حدیث کا مرض امت میں پرانا ہے۔ برصغیر میں جہل و عناد میں بتلا کچھ لوگوں نے ایک وقت میں

## تقاریب

۱۷

اس شجرہ خبیث کی آبیاری کی لیکن علمائے اہل حدیث نے صبر و حوصلہ کے ساتھ ان کا تعاقب کیا اور ناکامی و رسوائی مخالفین کا مقدر بنی۔ پھر بھی علماء کا یہ التزام ہے کہ کسی بھی بحث میں مناسب مقام پر وہ سنت شریفہ کی اہمیت کو اور اس کے خلاف اٹھنے والی آواز کی حقیقت کو واضح کرتے ہیں۔ زاد الحظیب میں اسراء و معراج کی بحث میں مؤلف نے حدیث کا انکار کرنے والوں کی جہالت کو واضح کیا ہے۔

☆ دینی موضوعات پر تقریر و تحریر دونوں کیلئے ضروری ہے کہ بات دل سے نکلے اور اس کے پیچھے متكلم کے اخلاق کی جھلک نظر آئے۔ انسان اپنے لئے یا دوسروں کیلئے اس کا دعویٰ نہیں کر سکتا لیکن حسن ظن کی بنیاد پر بات کہی جاسکتی ہے۔ زاد الحظیب کے مؤلف نے بعض مقامات پر دعا کی توجہ بے ثبوت روایتوں سے اعتناب کی جانب مبذول کرائی ہے۔ اسی طرح بعض مقامات پر کسی اور پہلو کا تذکرہ کر کے ان سے اصلاح کی گزارش کی ہے۔ بعض مقامات پر مسلمانوں کی حالت زار پر افسوس کا اظہار کیا ہے۔ ان چیزوں سے امت کیلئے مؤلف کے اخلاق اور درد و سوز کا پتہ چلتا ہے۔ اور دعا کے اندر اس وصف کا وجود ضروری ہے ورنہ داعی کے مخاطب اس کی بات پر حقیقی توجہ نہ دے سکیں گے۔

**ڈاکٹر مفتودی حسن محمد یاسین ازہری**

۲۵ شعبان ۱۴۳۹ھ

## تقریظ

از جناب پروفیسر عبدالجبار شاکر صاحب

اسلامی تعلیمات و دعوت و تبلیغ، درس و تدریس، تعلیم و تحقیق اور نشر و اشاعت کے ذریعے سے پھیلی ہیں۔ دعوت و تبلیغ کا منبع اور اسلوب کیا ہو؟ رسول اکرم ﷺ نے اپنی سنت مطہرہ سے اپنی امت کے سامنے اسے پیش کر دیا ہے۔ آپ ﷺ کے سینکڑوں خطابات محدثین نے محفوظ کیے ہیں جو تذکرہ و تربیت کے لیے اکسیر کا درجہ رکھتے ہیں۔ خطبات نبوی ﷺ پر عربی زبان میں بہت سی کتب موجود ہیں جن کے مطالعے سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ ﷺ ہمیشہ مختصر، سادہ، سلیمانی اور مخاطب کی ذاتی استعداد کے مطابق بات فرماتے تھے۔ عمومی خطابات تو بہت مختصر ہیں مگر بعض مواقع پر آپ ﷺ نے بہت طویل خطبے بھی ارشاد فرمائے ہیں۔ ایسے خطابات میں جوہ الوداع کا خطبہ تو تاریخ عالم میں نقید الشال حیثیت رکھتا ہے۔

غزوہ تبوک کے موقع پر آپ ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا جو فصاحت و بلاغت نبوی ﷺ کا شاہکار ہے۔ آپ ﷺ کے ارشادات جو اسلام کا درجہ رکھتے ہیں۔ آپ ﷺ اپنے خطابات میں سیدھی اور دونوں بات فرماتے، خیثت الہی پر توجہ دلاتے، حال اور حرام کی تمیز تاتا نے اور مسنون زندگی کا غمونہ کامل پیش کرتے۔

آج امت مسلمہ ڈیڑھ ارب کی تعداد میں دنیا کے ۱۹۳ ممالک میں آباد ہے۔ لاکھوں مساجد میں دعوت و ارشاد کا فریضہ ادا ہو رہا ہے مگر بہت کم مراکز ایسے ہیں جہاں مسنون اسلوب میں خطابات ارشاد فرمائے جاتے ہوں۔ خطبوں کے لیے بہت سی مشقی اور سمجھ عربی عبارتیں ایجاد کی گئی ہیں مگر خطبہ مسنونہ سے احتراز بردا جاتا ہے۔ دنیا کے تمام خطبات مل کر رسول اللہ ﷺ کے خطبے کے برادر نہیں ہو سکتے۔ خطبہ مسنونہ کے کلمات پر توجہ فرمائیے، سر اپا حکمت و مععظت میں پ روئے ہوئے ہیں۔

خطبیاں اسلام کو خطبہ مسنونہ پر ہی انحصار کرنا چاہیے۔ آپ ﷺ یہ خطبہ جمعۃ المبارک کے وعظ کے علاوہ عیدین، نکاح اور کئی دوسرے مواقع پر بھی ارشاد فرماتے تھے۔ اس لیے ضروری ہے کہ ہم ہر نوع کے خطبات میں خطبہ مسنونہ سے اس کا آغاز کریں۔

عربی اور اردو زبان میں خطابات کی درجنوں کتابیں مرتب کی گئیں ہیں مگر افسوس کہ بہ استثنائے چند سب میں رطب دیا بس کا سماں دکھائی دیتا ہے۔ ہمارے خطبی حضرات صحیح روایات پیش کرنے کی بجائے خود ساختہ واقعات اور روایات کو پیش کرتے ہیں۔ شاید انہیں اس حقیقت کی خربیں کہ اس غلط بیانیدی پر مواد خدھی ہو گا۔ رسول کریم ﷺ کا یہ ارشاد گرامی تو سب حضرات کو معلوم ہے کہ آپ ﷺ سے کوئی جھوٹی اور غلط بات منسوب کرنے والا اپنا ملھکانہ جہنم میں پائے گا۔ اس لیے خطبی حضرات کو ایسے ماذد اور مصادر پر انحصار کرنا چاہئے جو کتاب و سنت کی منصوص روایات سے

متعلق ہوں۔

مجھے خوشی ہے کہ ہمارے سلفی بھائی محترم ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زادہ حفظہ اللہ علیہ نے 'زاد الخطیب' کے عنوان سے ایک ایسا مجموعہ تیار کر دیا ہے جو صدقی صدحیج روایات پر بنی ہے۔ نیز انہوں نے قمری سال کے مختلف مہینوں کے اعتبار سے ایسے متعین موضوعات پر خطبات لکھے جن سے ان کی علمی بصیرت اور سنت سے محبت کا اندازہ ہوتا ہے۔ بعض خطبات کی طوالت کے پیش نظر انہوں نے اسے دو حصے میں تقسیم کر دیا ہے اور یہ بہت موزوں بات ہے تاکہ متعلقات موضوع کی کامل تفہیم ہو سکے۔ خطبات کا یہ سلسلہ ابھی متعدد موضوعات کا احاطہ کرے گا اور راس سے مخلوقی خدا کو دین قیم کی صحیح تصویر ملے گی۔ ان شاء اللہ العزیز۔

محترم ڈاکٹر صاحب نے ہر جگہ ہر بات کو دلیل کے ساتھ درج کیا ہے اور اس کا مناسب حوالہ درج کر دیا ہے۔ جس سے ان خطبات کو ایک علمی وقار اور شاہست نصیب ہوئی ہے۔

مجھے امید ہے کہ خطبی حضرات اس مجموعہ خطبات سے کما حقہ استفادہ کریں گے اور اس سے عامۃ اُسْلَمِیین کی اصلاح کا دروازہ کھلنے گا۔ انہیں دین و شریعت کی صحیح اور درست معلومات سننے کو ملیں گی۔ شاید بعض لوگوں کو یہ شکایت ہو کہ "اس میں کوئی لمحے دار اشعار یا تمثیلی حکایات تو ہیں ہی نہیں" تو کتاب و سنت کی خالص تعلیمات اور الدین الخالص کی موجودگی میں وضع کردہ روایات اور مبالغہ آمیز حکایات کا کوئی مقام نہیں ہے۔

مجھے ان خطبات کو جستہ پڑھنے کی سعادت نصیب ہوئی ہے۔ میرے نزدیک یہ وقت کی اہم ترین ضرورت ہے کہ ائمہ کرام اور خطبیان عظام کو کتاب و سنت کی روشنی میں موضوعاتی خطبے ملیں۔ ان خطبات کی زبان سادہ و سلیمانی ہے، انداز نگارش شفاقت اور متنین ہے، حوالے مستند اور کامل ہیں۔ اپنے موضوع پر جو موازنہ اور معلومات فراہم کی گی ہیں وہ لاکنی داد ہیں۔ اللہ تعالیٰ مصنف مذکور کی اس کاوش کو قبول و منظور فرمائے اور اس سے خطباء حضرات کو استفادے کی توفیق بخشنے۔ آمین یارب العالمین (۲۰۰۸ء)

پروفیسر عبدالجبار شاکر

ڈاکٹر: دعوه اکیڈمی و خطبی فیصل مسجد انٹرنیشنل اسلامک یونیورسٹی، اسلام آباد

## تبصرہ

از مولانا عبدالمنان عبدالحقان سلفی (جامعہ سراج العلوم - نیپال)

وعظ و تذکیر انسان کی روحانی صحت کے لئے ایسے ہی ضروری ہے جیسے غذا اور خواراں کی ظاہری تدرستی کے لئے، انسان کی فطری کمزوریوں میں سے ایک بڑی کمزوری یہ بھی ہے کہ ظلوم و جھوٹ کے ساتھ وہ بڑا بھولنے والا بھی ہے، اس لئے یہ بات یہ مد ضروری تھی کہ اس کے صلاح و فلاح کے لئے وہ امور سے بار بار یاد دلائے جاتے رہیں جن کے ذریعہ دنیا و آخرت کی سعادتوں سے بہرہ ور ہونا اس کے لئے ممکن ہو۔

چنانچہ ععظ و تذکیر اور دعوت و ارشاد کے اس ضروری عمل کو مسلمانوں کی زندگی میں تسلیم کے ساتھ جاری و ساری رکھنے کے لئے سال میں عیدِ یمن اور حج کے خطبوں کو مشروع کیا گیا اور ہفتہ واری تذکیر کے لئے اللہ تعالیٰ نے جمعہ کے مقدس اور بابرکت دن کا انتخاب کیا کہ اس دن الہ اسلام اپنی آبادی کی جامع مسجد میں اکٹھا ہو کر خطیب سے دین کی باتیں توجہ سے سنیں اور عقیدہ و عمل کی اصلاح کے لئے جو پیغام نبیر رسول ﷺ سے نشر کیا جائے اس پر وہ عمل پیرا ہوں، اس عمل کی اہمیت کے پیش نظر اللہ تعالیٰ نے جمعہ کے دن ظہر کی چار رکعتوں کی جگہ صرف دو رکعتیں فرض کیں اور دوسرا قطع رکعتوں کے عوض خطیب کا خطبہ مکمل توجہ اور انہاک کے ساتھ سننا ضروری قرار دیا اور دوران خطبہ معمولی ہی بے توہینی بلکہ بے اختیاطی کو عبالتی اور فضول کام سے تعبیر کیا گیا۔

علمی زوال و اخحطاط کے سبب پورے عالم اسلام خصوصاً بر صغیر میں ایسے خطباء اور واعظین کی تعداد بہت کم ہے جو براہ راست کتاب و سنت سے اخذ و استفادہ کر کے کسی ایک موضوع پر مراد و اور مورث گفتگو کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں ورنہ اکثر یا تو اپنی لفاظی اور چرب زبانی کا سہارا لے کر عوام میں اپنے زور خطا بت کاسکہ بھانے کی کوشش کرتے ہیں یا کچھ خطباء بے سرو پا اور موضوع و من گھر روت روایات اور قصہ کہانیاں سن کر عوام کا دل جیتنے ہیں۔ ظاہری بات ہے ان خطبوں سے امت کی اصلاح کا کام تو ہونے سے رہا ائے یہ خطبات مسلمانوں کے عقائد و اعمال میں فساد اور بگاڑ کا سبب بنتے گئے، فیانا لله و إنا إلیه راجعون۔

چونکہ اکثر خطباء میں براہ راست کتاب و سنت سے اخذ و استفادہ کی صلاحیت نہیں ہوتی اس لئے ایسے ائمہ اور خطباء کی سہولت اور ہنمانی کے پیش نظر خطبات کے مجموعے تیار کرنے کی ضرورت محسوس کی گئی اور ہر طبقہ کے علماء نے اس سلسلہ میں پیش قدمی کی، مگر بدقتی سے اس سلسلہ میں مرتب اکثر مجموعوں کو عوام کا لانعام کی وجہ پر کوٹخوا خاطر رکھتے ہوئے صرف ضعیف و موضوع روایات اور بے سرو پا شخص و واقعات سے بھروسہ یا گیا اور کتاب و سنت کی تعلیمات سے وہ یکسر خالی اور تنیج و معیار دونوں اعتبار سے ناقص اور بے کار رہے، تاہم مجھ سلف کے پاسہ ان علماء الہ حدیث نے اس سلسلہ میں قابل قدر کوششیں کیں اور خطبات جمعہ کے لئے انہوں نے ایسے مجموعے مرتب کئے جن میں مختلف موضوعات کے تحت کتاب و سنت کی تعلیمات پیش کیں، ان میں مولانا محمد جو ناگذھی رحمہ اللہ کی "خطبات محمدی" مولانا حمید اللہ میر بھی رحمہ اللہ کی "خطبات التوحید" مولانا عبدالسلام بتوی رحمہ اللہ کی

## تاریخ

۲۱

”اسلامی خطبات“ مولانا محمد داؤد راز دہلوی رحمہ اللہ کی ”خطبات نبوی“ اور ہمارے اپنے علاقہ کے ایک نامور مگر گم نام عالم مولانا شکراللہ رحمہ اللہ کی ”خطبات اسلام“ نیزان کے صاحبزادے مولانا عبدالرب گوٹھوی کی ”موعظہ حسنہ“ قابل ذکر ہیں، نیز اسی دوران بعض علماء اور نظریاتی اداروں نے علامہ احسان الہی طہیر رحمہ اللہ کے بعض خطبات کیسی ہیں کی مدد سے نقل کر کے شائع کر کے اہم دعویٰ خدمت انجام دی، خطبات اور تقریروں کے یہ مجموعے گوکہ بہت ہی تیقیٰ اور گراں قدر ہیں اور ان سے دعوت و اصلاح کے سلسلہ میں کافی مددی ہے تاہم ان کتابوں میں بھی کچھ ایسے مواد نا دانتہ طور پر درآئے ہیں جن پر نظر ٹانی اور اصلاح کی ضرورت اہل علم تحقیقین محسوس کرتے رہے ہیں۔ اور میری اپنی معلومات کے مطابق اس سلسلہ میں کچھ پیش رفت بھی ہو رہی ہے، چنانچہ چند ڈوں تبلیغی میں مولانا عبد السلام بستوی رحمہ اللہ کے پوتے برادرم عامر عبد الرشید ازہری صاحب نے رقم کو یہ خوش خبری دی کہ ”اسلامی خطبات“ کی تحقیق و تحریق کا کام جاری ہے۔

ان حالات میں اس بات کی شدید ضرورت تھی کہ کوئی مختصر عالم نے سرے سے خطبات کا ایک معیاری مجموعہ مرتب کرے جس میں ہر موضوع کے تعلق سے کتاب و سنت کے نصوص ذکر کئے گئے ہوں اور علمی انداز میں موضوع کے مالہ و ماعالیہ پر روشنی ڈالی گئی ہو، اللہ جزاۓ خردے لجنة القارة العظيمہ کے ذمہ دار ان خصوصاً اس کے رئیس فضیلۃ الشیخ ابو خالد فلاح المطیری رحمۃ اللہ علیہ جنہوں نے اس اہم دعویٰ ضرورت کو شدت سے محسوس کیا اور اس کی تکمیل کے لئے اپنے ادارہ کے ہونہار، مختنی اور فرض شناس رسیرج اسکال برادر گرامی جانب ڈاکٹر حافظ محمد الحق زاہد مدنی رحمۃ اللہ کا انتخاب کر کے انھیں یہ اہم ذمہ داری تفویض کی اور موصوف نے اپنے متنوع و فتنی مشاغل سے وقت کا ل کر کے بڑی محنت و جال فشاںی اور ذمہ داری کے ساتھ اس اہم علمی دعویٰ فریضہ سے عہدہ برآ ہونے میں کامیابی حاصل کی اور اردو زبان کے خطباء دعاۃ کو ”زاد الحظیب“ کا گراں قدر تخفیف عطا کیا، فجز اہم اللہ خیر۔

کچھ ڈنوں پہلے جب ”زاد الحظیب“ کی ترتیب کا عمل آخری مرحلہ میں تھا تو اس موقع پر رقم کو اس کے بعض خطبات کے مطالعہ اور نظر ٹانی کی سعادت بھی حاصل ہوئی بلکہ میں نے اس کی دوسری جلد کے تقریباً تمام خطبات کو حرف احرفاً پڑھا ہے، اس لئے بلا جھگٹ اور بغیر کسی تردود کے علی وجہ ابھیرہ میں یہ کہہ سکتا ہوں کہ خطبات جمہ کا اس قدر معیاری اور نگہی مجموعہ اردو زبان میں کم از کم میرے اپنے ناقص مطالعہ میں نہیں ہے کہ فاضل مرتب نے بڑی عرق ریزی اور جگر کوٹی کے بعد ہر موضوع پر جامع اور سیر حاصل مواد بڑے سلیقہ اور حسن ترتیب کے ساتھ پیش کر دیا ہے، فجز اہم اللہ خیر۔

”زاد الحظیب“ دو حصیم جلدیں پر مشتمل ہے، اور دونوں جلدیں کے مجموعی صفات کی تعداد ایک ہزار سے زائد ہے، ہر دو جلد میں ۲۵، ۲۵ خطے ہیں، اس طرح خطبات کی کل تعداد پچاس ہے، لیکن اگر بنظر گاڑ دیکھا جائے تو اندازہ ہو گا کہ فاضل مرتب نے ہر موضوع کے مختلف گوشوں پر اس قدر تفصیل روشنی ڈالی ہے کہ ہر گوشہ مستقل ایک خطبہ بن گیا ہے، اس لحاظ سے یہ کہنا بے محل نہیں ہے کہ خطبوں کی تعداد پچاس سے کئی گناہ زیادہ ہے۔

زاد الحظیب کے تمام خطبات میں مندرجہ ذیل علمی تحقیقی امور کا بے طور خاص لحاظ کیا گیا ہے:

(۱) موضوع کے ہر گوشہ پر مفصل روشنی ڈالی گئی ہے کہ سامع تناری کو موضوع میں تسلی کا احساس تھیا نہ ہو گا۔

## تقاریظ

۲۲

(۲) سنت کے مطابق ہر خطبہ کو دو حصوں میں تقسیم کر دیا گیا ہے اور بر صغیر کی روایت کے خلاف دونوں خطبوں میں وعظ و تذکیر کے مواد رکھے گئے ہیں۔

(۳) ہر خطبہ کے آغاز میں خطبہ کے اہم عناصر (عنادین) کو نمایاں کر دیا گیا ہے تاکہ دوران خطبہ خطیب کی نظر سے کوئی گوشہ اوجھل نہ ہونے پائے۔

(۴) خطبہ کے مواد خالص کتاب سنت اور مستند واقعات پر مشتمل ہیں، احادیث کے تعلق سے فاضل مرتب نے سخت اختیاطی موقف اختیار کیا ہے اور صرف صحیح ثابت شدہ احادیث تن کے ذکر کا اہتمام والتزام کیا ہے اور صحیحین کے علاوہ حدیث کی جن دیگر کتابوں کی حدیثیں نقل کی ہیں ان پر امام البانی رحمہ اللہ کی صحیح و تحسین کا حکم حوالہ کے ساتھ ذکر کر دیا ہے۔

(۵) تمام آیات، احادیث، آثار اور واقعات کا حوالہ اصل مرجع سے موجودہ علمی انداز میں ذکر کیا ہے۔

(۶) اسلوب ترتیب گو کہ خالص موضوعی اور علمی ہے تاہم زبان نہایت سلیس، عام فہم اور شستہ استعمال کی گئی ہے کہ قاری رسم اس کو سمجھنے میں زبرد بھی مشکل پیش نہ آئے۔

(۷) موضوع کو کتاب سنت کے دلائل سے مُہر ہمن کرنے کے ساتھ کہیں کہیں عقلی دلائل بھی ذکر کئے گئے ہیں۔ آخر میں دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کتاب کے فیض کو عام کرے، امت کے عقائد و اعمال کی اصلاح کا اسے ذریعہ بنائے، دعا و مبلغین کو اس سے زیادہ سے زیادہ استفادہ کی توفیق بخشنے اور فاضل مرتب کی اس کاوش کو قبول فرمائے اور ان کی زندگی میں برکت دیتے ہوئے ان کو مزید علمی و دعویٰ خدمات انجام میں کی توفیق عطا فرمائے، نیز لجنۃ القارۃ الہندیۃ کے جملہ ذمہ داران خصوصاً شیخ ابو خالد فلاح المطیری حفظ اللہ اور دیگر کارکنان و جملہ معاونین کو جزاۓ خیر دے جن کی خلصانہ کوششوں کے نتیجہ میں یہ منید محمد منظر عام پر آسکا۔ (آمین)

**وصلی اللہ علی نبینا محمد وآلہ وصحبہ وبارک وسلم**

**عبدالمنان عبد البخان سقی**  
**وکيل الجامعه، جامعه سراج العلوم السلفيه**  
**وایڈیٹر ماہنامہ "السراج" جھنڈا اگر، نیپال**

## مُقْتَلُمَةٌ

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وأصحابه أجمعين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين . . . وبعد هفتہ بھر کے دنوں میں سب سے افضل دن جمعہ کا دن ہے۔

اللہ تعالیٰ نے باقی امتوں کو اس دن کی برکات سے محروم رکھا، صرف اس امت پر اس نے خصوصی فضل و کرم فرمایا اور اس نے اس کی اس دن کی طرف راہنمائی فرمائی اور اسے اس کی برکات سے نوازا۔ رسول اللہ ﷺ نے یوم جمعہ کو سب سے افضل دن قرار دیا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«خَيْرٌ يَوْمٌ طَلَعَتْ فِيهِ الشَّمْسُ يَوْمُ الْجُمُعَةِ : فِيهِ خُلُقُ آدَمَ ، وَفِيهِ أَهْبَطَ ، وَفِيهِ تَبَّأَ عَلَيْهِ ، وَفِيهِ مَاتَ ، وَفِيهِ تَقُومُ السَّاعَةُ وَمَا مِنْ دَابَّةٍ إِلَّا وَهِيَ مُسْبِحَةٌ يَوْمَ الْجُمُعَةِ مِنْ حِينِ تُضْبِعُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ شَفَقًا مِنَ السَّاعَةِ ، إِلَّا الْجَنُّ وَالْإِنْسُ ، وَفِيهِ سَاعَةٌ لَا يُصَادُفُهَا عَبْدٌ مُسْلِمٌ وَهُوَ يُصْلِي يَسْأَلُ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ حَاجَةً إِلَّا أَعْطَاهُ إِيمَانًا»<sup>①</sup>

”سب سے بہتر دن“ جس کا سورج طلوع ہوا، جمعہ کا دن ہے۔ اس میں حضرت آدم (علیہ السلام) کو پیدا کیا گیا اور اسی میں انہیں زمین پر اتنا را گیا۔ اسی دن ان کی توبہ قبول کی گئی اور اسی دن ان کا انتقال ہوا۔ اور اسی دن قیامت قائم ہو گی۔ ہر جا نور جمعہ کے دن صبح سے لے کر طلوع آفتاب تک قیامت سے ڈرتے ہوئے اس کا منتظر رہتا ہے سوائے جن و انس کے اور جمعہ کے دن ایک گھڑی ایسی آتی ہے کہ عین اسی گھڑی میں جو مسلمان بندہ نماز پڑھ رہا ہو اور وہ اللہ تعالیٰ سے جس چیز کا سوال کرے تو اللہ تعالیٰ اسے وہ چیز عطا کر دیتا ہے۔“

بلکہ ایک حدیث ثریف میں رسول اللہ ﷺ نے یوم جمعہ کو عید کا دن قرار دیا ہے۔

جیسا کہ حضرت ابن عباس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

(إِنَّ هَذَا يَوْمُ عِيدٍ جَعَلَهُ اللَّهُ لِلْمُسْلِمِينَ ، فَمَنْ جَاءَ إِلَى الْجُمُعَةِ فَلَيَغْتَسِلْ ، وَإِنْ كَانَ طَيِّبٌ فَلَيَمْسَسْ مِنْهُ ، وَعَلَيْكُمْ بِالسَّوَاكِ) <sup>②</sup>

① سنن أبي داود: 1046 وصححه الألباني    ② سنن ابن ماجه: 1098 وصححه الألباني

”بے شک یہ عید کا دن ہے جسے اللہ تعالیٰ نے صرف مسلمانوں کیلئے (عید کا دن) بنا لیا ہے۔ لہذا جو شخص نمازِ جمعہ کیلئے آئے وہ عسل کرے اور اگر خوشبو موجود ہو تو ضرور لگائے۔ اور تم پر مساوک کرنا لازم ہے۔“

ایک اور حدیث میں پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے یومِ جمعہ کو تمام دنوں کا سردار قرار دیا اور اسے یومِ عید الاضحیٰ اور یومِ عید الفطر سے بھی افضل بیان فرمایا ہے۔

جیسا کہ حضرت ابوالبabe بن عبدالمذّر رضی اللہ عنہو نے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «إِنَّ يَوْمَ الْجُمُعَةِ سَيِّدُ الْأَيَّامِ، وَأَعَظَمُهَا عِنْدَ اللَّهِ، وَهُوَ أَعَظَمُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ يَوْمِ الْأَضْحَى وَيَوْمِ النَّفَطِرِ، فِيهِ خَمْسٌ خَلَالٌ : خَلَقَ اللَّهُ فِيهِ آدَمَ، وَأَهْبَطَ اللَّهُ فِيهِ آدَمَ إِلَى الْأَرْضِ، وَفِيهِ تَوْفِيقُ اللَّهِ آدَمَ، وَفِيهِ سَاعَةٌ لَا يَسْأَلُ اللَّهُ فِيهَا الْعَبْدُ شَيْئًا إِلَّا أَعْطَاهُ مَا لَمْ يَسْأَلْ حَرَاماً، وَفِيهِ تَقْوُمُ السَّاعَةُ، مَا مِنْ مَلَكٍ مُقَرَّبٌ، وَلَا سَمَاءٌ، وَلَا أَرْضٌ، وَلَا رِيَاحٌ، وَلَا جَبَالٌ، وَلَا بَحْرٌ، إِلَّا وَهُنَّ يُشَفَّقُونَ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ»<sup>①</sup>

”بے شک یومِ جمعہ تمام ایام کا سردار ہے اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ عظمت والا ہے۔ اور وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں عید الاضحیٰ اور عید الفطر سے بھی زیادہ فضیلت والا ہے۔ اور اس کی پانچ خصوصیات ہیں: (پہلی یہ کہ) اللہ تعالیٰ نے اسی دن حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا۔ اور (دوسری یہ کہ) اللہ تعالیٰ نے اسی دن انہیں زمین کی طرف اتارا۔ اور (تیسرا یہ کہ) اللہ تعالیٰ نے اسی دن انہیں فوت کیا۔ اور (چوتھی یہ کہ) اس میں ایک گھڑی ایسی ہے کہ اس میں بنده اللہ تعالیٰ سے جس چیز کا سوال کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے عطا کرتا ہے بشرطیکہ وہ حرام کا سوال نہ کرے۔ اور (پانچویں یہ کہ) اسی دن قیامتِ قائم ہوگی۔ اور مقرب فرشتے، آسمان، زمین، ہوا یعنی، پہاڑ اور سمندر... سب کے سب یومِ جمعہ سے ڈرتے ہیں۔“

ان تمام احادیث مبارکہ میں جہاں رسول اللہ ﷺ نے یومِ جمعہ کی اہمیت و فضیلت کو بیان فرمایا وہاں اس کی خصوصیات کی بھی نشاندہی فرمائی جو بالاختصار یہ ہیں:

- (۱) یومِ جمعہ کو اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کو پیدا فرمایا (۲) اسی دن انہیں جنت میں داخل کیا (۳)
- اسی دن انہیں زمین پر اتارا (۴) اسی دن ان کی توبہ قبول کی (۵) اسی دن ان کی موت آئی (۶) اس دن میں ایک گھڑی ایسی ہے جس میں دعا قبول ہوتی ہے (۷) اور اسی دن صور میں پھونکا جائے گا اور قیامتِ قائم ہوگی۔
- جمعہ کے روز سب سے اہم عبادت نمازِ جمعہ ہے اور یہ ہر مکلف، مستقطع پر فرض عین ہے۔ اس کی فرضیت قرآن

<sup>①</sup> سنن ابن ماجہ: 1084 وصححه الألبانی

مجید سے ثابت ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>①</sup>

”اے ایمان والو! جمعہ کے دن جب نماز کیلئے اذان کہی جائے تو ذکر الہی کی طرف جلدی آنے کی کوشش کرو اور خرید و فروخت چھوڑ دو، اگر تم جانو تو یہی بات تمہارے لئے بہتر ہے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے اسے ادا کرنے کا تاکیدی حکم دیا ہے جیسا کہ حضرت طارق بن شہاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْجُمُعَةُ حَقٌّ وَاجِبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِيمٍ فِي جَمَاعَةٍ إِلَّا أَرْبَعَةٌ عَبْدٌ مَمْلُوكٌ، أَوْ امْرَأَةٌ، أَوْ صَبِيٌّ، أَوْ مَرِيضٌ»<sup>②</sup>

”نماز جمعہ باجماعت ادا کرنا ہر (مکلف) مسلمان پر حق ہے اور واجب ہے سوائے چار افراد کے۔ ایک غلام جو کسی کی ملکیت ہو، دوسری عورت، تیسرا پچھہ اور چوتھا میریض۔“

نماز جمعہ کو بغیر کسی شرعی عذر کے چھوڑنے والے لوگوں کو رسول اللہ ﷺ نے سخت عیید سنائی ہے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «لَيَتَهِمَنَّ أَقْوَامٌ عَنْ وَدْعِهِمُ الْجُمُعَاتِ، أَوْ لَيَعْتَمَنَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ، ثُمَّ لَيَكُونَنَّ مِنَ الْغَافِلِينَ»<sup>③</sup>

”لوگ نماز جمعہ چھوڑنے سے باز آ جائیں، ورنہ اللہ تعالیٰ ان کے دلوں پر مہریں لگادے گا، پھر وہ غافلوں میں سے ہو جائیں گے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے نماز جمعہ سے پیچھے رہنے والے لوگوں کے متعلق فرمایا: (لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ رَجُلًا يُصَلِّي بِالنَّاسِ، ثُمَّ أُخْرِقَ عَلَى رِجَالٍ يَتَخَلَّفُونَ عَنِ الْجُمُعَةِ بِيَوْتِهِمْ) <sup>④</sup>

”میرا دل چاہتا ہے کہ میں ایک آدمی کو حکم دوں کہ وہ لوگوں کو نماز پڑھائے، پھر میں ان لوگوں کو ان کے گھروں سمیت آگ لگادوں جو نماز جمعہ سے پیچھے رہتے ہیں۔“

① الجمعة: سنن أبو داود: 1067 وصححه الألباني

② صحيح مسلم: 652

٩: الجمعة

٨٦٥: صحيح مسلم

**قارئین کرام** انذکرہ احادیث سے ثابت ہوا کہ یوم جمعہ کا سب سے اہم عمل نمازِ جمعہ ہے۔ اور اس سے پہلے خطبہ جمعہ بھی نہایت اہم ہے کیونکہ نبی کریم ﷺ ہر جمعہ کو نمازِ جمعہ سے قبل خطبہ جمعہ ارشاد فرماتے تھے۔ اور جمہور اہل علم کے مزدیک نمازِ جمعہ کی صحت و درستگی کیلئے خطبہ جمعہ شرط ہے۔ اس اعتبار سے خطبہ جمعہ کی اہمیت اور قدر و منزلت کا اندازہ کیا جا سکتا ہے۔

اوائل اسلام میں خطبہ جمعہ صرف خلفاء اور مختلف شہروں میں ان کے امراء تک ہی محدود تھا کہ وہی یا ان کے نائبین ہی خطبہ دیا کرتے تھے اور لوگوں کا یہ ہفتہ وار اجتماعِ نصوص مساجد میں ہی منعقد ہوتا تھا۔ لیکن جیسے جیسے اسلامی فتوحات کا سلسہ وسیع ہوتا گیا ویسے ویسے ان مساجد کی تعداد بھی بڑھتی چلی گئی جن میں خطبہ جمعہ دیا جاتا تھا۔ اور اب تو مشاء اللہ ایک ہی شہر کی سینکڑوں مساجد میں خطباء حضرات خطبہ جمعہ ارشاد فرماتے ہیں اور ان میں ہزاروں کی تعداد میں لوگ ان خطباء کے سامنے حاضر ہوتے اور ان کے خطبات کو بغور سنتے ہیں۔ کسی اور اجتماع کیلئے تو لوگوں کو خود اکٹھا کرنا پڑتا ہے جبکہ خطبہ جمعہ اور نمازِ جمعہ کیلئے لوگ خود مساجد میں تشریف لاتے ہیں۔ اس اعتبار سے یہ وعظ و نصیحت، دعوت و تبلیغ اور توجیہ و ارشاد کیلئے بہترین ہفتہ وار مناسبت ہے اور عامۃ الناس کے عقائد و اعمال کی اصلاح، ترقیۃ نفس، اخلاق و کردار کی پاکیزگی اور معاشرتی، معاشی اور سیاسی امور میں ان کی راہنمائی کا سب سے اچھا موقعہ ہے۔

اگر خطباء حضرات اپنے خطبات کے ذریعے خالصتاً کتاب و سنت پر مبنی تعلیمات ہی لوگوں تک پہنچائیں جو کہ منبر خطابت پر کھڑے ہونے کا لازمی تقاضا ہے اور ان بالتوں کو ترک کر دیں جو کتاب و سنت کے خلاف ہوں یا ضعیف اور موضوع روایات سے مآخذ ہوں۔ اس کے ساتھ ساتھ وہ منبر خطابت کے لقدس کو لمحوٰ خاطر رکھتے ہوئے دین خالص کی ہی کی تبلیغ کریں اور اس منبر کے احترام کے پیش نظر ادھر ادھر کی بالتوں، قصے کہانیوں اور من گھڑت داستانوں کے بجائے وہ با مقصد گفتگو ہی کریں اور اخلاق نیت اور دعوت الٰی اللہ کے بھرپور جذبے کے ساتھ محض اصلاح و تربیت پر ہی اپنی اور لوگوں کی توجہ مرکوز رکھیں تو یقین مانیں کہ ان کے ان خطبات کے ذریعے امت میں انقلاب برپا ہو سکتا ہے اور اس وقت مسلمان جن برے عقائد اور بد عملی میں بچلا ہیں اس سے ان کو نکالنے کا فریضہ (ان شاء اللہ تعالیٰ) بخوبی سرانجام دیا جا سکتا ہے۔

اور ایسے خطباء حضرات مشاء اللہ موجود ہیں جو خطبہ جمعہ کیلئے با قاعدہ تیاری کرتے ہیں، قرآن و حدیث کی نصوص

کے علاوہ صحابہ کرام نبی ائمہ اور دیگر سلف صالحین کے پے اور مستند واقعات ہی بیان کرتے ہیں۔ غیر مستند روایات کو بیان کرنے اور قصہ گوئی سے اجتناب کرتے ہیں۔ ان کے مدنظر لوگوں کی تعلیم و تربیت، اصلاح عقائد و اعمال اور تزکیہ نفس کے سوا کچھ نہیں ہوتا۔ وہ سال بھر کی مناسبات، مختلف حالات و واقعات اور سامعین کی ذاتی استعداد کو سامنے رکھتے ہوئے با مقصد گفتگو کرتے ہیں۔ تذکیر، نصیحت اور دعوت کا یہ فریضہ حکمت اور موعظہ حسنے کے ساتھ سرانجام دیتے ہیں اور غلط اور باطل نظریات کی تردید بھی اس بہتر اسلوب کے ساتھ کرتے ہیں کہ جس میں برق دلائل کی قوت اور پچ برائیں کی مضبوطی ہوتی ہے۔ اور اس پوری جدوجہد میں وہ محض اللہ تعالیٰ کی رضا کے مثالی اور اجر و ثواب کے طلبگار ہوتے ہیں۔ فجز اہم اللہ خیر الجزاء

لیکن کیا کہیے ان خطباء حضرات کو کہ جو بعد افسوس اس اہم ذمہ داری کو سنبھالنے کے یا تو اہل ہی نہیں ہوتے یا اگر اہل ہوتے ہیں تو وہ اس حوالے سے اپنی مسؤولیت کا احساس نہیں کرتے اور اس کو محض ایک 'وظیفہ' یا 'ڈیوٹی' کے طور پر ادا کرتے ہیں۔

اس وقت پاکستان اور ہندوستان میں بیشتر خطباء حضرات جو خطبات جمعہ ارشاد فرماتے ہیں ان میں درج ذیل امور واضح طور پر ملاحظہ کئے جاسکتے ہیں:

**① بعض خطباء خطبات بغیر تیاری کے دیتے ہیں اور ان میں سے کئی حضرات محض قصہ گوئی کرتے ہیں اور با مقصد گفتگو کم کرتے ہیں۔ مجھے یاد ہے کہ میں ایک مرتبہ ایک صاحب کا خطبہ جمعہ سننے اور اس کے پچھے نمازِ جمعہ کی اوایل کیلئے حاضر ہوا۔ میرا ان کے بارے میں حسن ظن تھا کہ وہ اچھا خطبہ دیں گے اور مجھے ان سے استفادہ کرنے کا موقعہ ملے گا۔ لیکن مجھے شدید افسوس ہوا کہ انھوں نے پورے خطبہ میں قرآن مجید کی کوئی ایک آیت یا رسول اللہ ﷺ کی کوئی ایک حدیث بھی بیان نہ کی۔ ادھر ادھر کی باتیں کرتے رہے اور خطبہ کا وقت گزار دیا۔**

**② بعض خطباء ضعیف اور حتیٰ کہ موضوع روایات بھی بیان کرتے ہیں حالانکہ بیان کرنے کو صحیح احادیث میں بہت کچھ موجود ہے جو ضعیف و موضوع روایات سے قطعی طور پر مستغنى کر دیتا ہے۔**

**③ کئی خطباء حضرات کو یہ بھی معلوم نہیں ہوتا کہ انھیں خطبہ میں کیا موضوع بیان کرنا ہے اور اس موضوع کے کئی نکات پر بات کرنی ہے، اس لئے وہ غیر مرتب گفتگو فرماتے ہیں۔ ایک موضوع شروع کر کے اس سے ایسا نکلتے ہیں کہ خطبہ کے آخر میں انھیں یاد آتا ہے کہ انھوں نے فلاں موضوع پر بات شروع کی تھی اور پھر بات کہاں سے کہاں**

نکل گئی ! میں ایک مرتبہ ملتان کی ایک اہم مسجد میں نماز جمعہ کیلئے حاضر ہوا، خطیب صاحب نے آغاز خطبہ میں بیان کیا کہ وہ پچھلے متعدد جمیعوں سے حضرت نوح ﷺ کا قصہ بیان کرتے چلے آ رہے ہیں اور آج بھی وہ اسی موضوع کو جاری رکھیں گے۔ پھر انھوں نے قصہ نوح کا تھوڑا سا حصہ بیان کیا، اسی دوران وہ اسی موضوع سے نکل گئے، انداز بڑا پر جوش تھا۔ پیسے سے شرابور ہو گئے اور تقریباً گھنٹہ بھر ادھر ادھر کی باتیں کرتے رہے۔ آخر میں فرمائے گئے میں آئندہ جمعہ بھی یہی موضوع جاری رکھوں گا۔ میں نے یہ بات اپنے ایک علم دوست ساتھی کو سنائی تو کہنے لگے: حضرت نوح ﷺ نے سائز ہے نوسال دعوت کا فریضہ سرانجام دیا تھا، تو کیا ان کی دعوت ایک دو خطبوں میں ہی مکمل ہو جاتی!

④ کئی خطباء اپنے پاس مشہور خطباء حضرات کے خطبات جو بازار میں بکثرت موجود ہیں، اپنے سامنے رکھ کر انہی سے خطبہ تیار کرتے ہیں اور جو کچھ ان میں ہوتا ہے وہ دیکھ بیان کرتے ہیں اور اصل مراجع و مصادر کی طرف رجوع کر کے تیاری کرنے کی زحمت نہیں فرماتے!

اس کے علاوہ دیگر کئی ملاحظات ہیں جو کسی بھی صاحب علم سے مخفی نہیں ہیں۔ اور شاید یہی وجہ ہے کہ اکثر خطباء حضرات کے خطبات غیر موثر ہوتے ہیں اور خطبہ جمعہ سے جو فائدہ ہونا چاہئے وہ ہوتا نہیں!

درج بالا امور کے پیش نظر ہی لجنة القارة الهندية جو جمعیۃ احیاء التراث الاسلامی (کویت) کی ایک ذیلی کمیٹی ہے اور جو بر صغری میں ایک ہزار سے زیادہ دعاۃ و مبلغین کی کفالت کرتی ہے، اس کے ذمہ داران نے یہ بات محسوس کی کہ ہم کم از کم اپنے ان دعاۃ و مبلغین کی راہنمائی کریں اور ان کیلئے سال بھر کے خطبات جمعہ علمی انداز میں مرتب کر دیں تاکہ ان کے خطبات عام روایتی انداز سے ہٹ کر ہوں اور ہماری دعوت زیادہ موثر انداز میں پھیلے۔ چنانچہ ان ذمہ داران کی جانب سے کچھ سال پہلے میرے اوپر یہ بوجھڈا لائگیا اور مجھے ان کی طرف سے جو گائیڈ لائنس دی گئی اس کے چند اہم نکات یہ تھے:

① سب سے پہلے سال بھر کی خاص مناسبات کے بارے میں خطبات مرتب کئے جائیں اور انھیں ایک جلد میں جمع کر دیا جائے۔ پھر اس کے بعد متفرق موضوعات پر الگ الگ جلد تیار کی جائے اور ہر ایک میں کم از کم پچھیں خطبات ہوں۔

② ہر خطبہ کے شروع میں معین موضوع کے اہم عناصر ذکر کر دیئے جائیں تاکہ خطیب کے ذہن میں ہو کہ اس کو اس موضوع کے کن کن نکات پر بات کرنی ہے۔ پھر ہر غصر پر کتاب و سنت سے علمی مواد ذکر کر دیا جائے۔

③ معین موضوع کے متعلق قرآنی آیات کے علاوہ صرف صحیح احادیث پر اکتفا کیا جائے اور ضعیف و موضوع احادیث سے قطعی اجتناب کیا جائے۔

④ ان خطبات کے ذریعے خطباء و مبلغین کی اس طرح تربیت کی جائے کہ وہ خطبہ جمعہ میں کسی ایک معین موضوع پر ہی گفتگو کریں، اُس موضوع کے اہم نکات کو مد نظر رکھیں اور انھیں بالترتیب بیان کریں۔ دوران خطبہ ضعیف و موضوع روایات کو بیان کرنے سے پرہیز کریں۔

میں نے اس عظیم کام کی ذمہ داری بھانے کی حادی تو بھر لیکن بعد میں مجھے احساس ہوا کہ یہ کام خاصاً محنت طلب ہے اور اتنا آسان نہیں جتنا میں سمجھ رہا تھا۔ بہر حال میں نے درج بالا امور کو مد نظر رکھتے ہوئے بسم اللہ کی اور کام شروع کر دیا۔ لجنہ میں میری ذمہ داریاں کچھ اس قسم کی ہیں کہ میں پوری دل جمعی اور یکسوئی کے ساتھ اس اہم کام کو جاری نہ رکھ سکا۔ شروع سے لے کر آخر تک درمیان میں کئی مرتبہ انقطاع آیا۔ لجنہ میں دعا و مبلغین سے متعلقہ فضی امور آڑے آتے رہے۔ کچھ اور کتب کے تراجم اور مختلف دعوتی رسائل کی تالیف کا کام بھی ہوتا رہا۔ اور آخر کار اللہ تعالیٰ کی توفیق اور اس کے فضل و کرم سے پچاس خطبات پر مشتمل دو جلدیں طباعت کیلئے تیار ہو گئیں۔ والحمد لله علی ذلك

## زاد الخطیب میں ہمارا منبع

① مجھے اس بات کا اعتراف ہے کہ میں خود ایک اپنا خطیب نہیں ہوں۔ تاہم میں نے کوشش کی ہے کہ معین موضوعات پر زیادہ سے زیادہ علمی مواد مرتب کر دوں تاکہ خطیب اس مواد سے جو چاہے اپنے مزاج کے مطابق بیان کر دے اور جو چاہے چھوڑ دے۔

② ہو سکتا ہے بعض خطباء حضرات یہ کہیں کہ اس کتاب کا انداز خطیبانہ نہیں ہے! میں ان کی اس رائے سے اتفاق کر سکتا ہوں لیکن اصل بات یہ ہے کہ اس کتاب کی تالیف کا مقصد خطباء حضرات کو خطیبانہ انداز سکھانا نہیں کیونکہ انداز تو ہر خطیب کا اپنا اپنا ہوتا ہے، بلکہ اصل مقصد خطبات کیلئے عملی مواد مہیا کرنا ہے جسے ہر خطیب اپنے اپنے انداز میں بیان کرے۔ اسی لئے اس کا نام ‘زاد الخطیب‘، تجویز کیا گیا ہے۔

③ جب میں نے یہ اہم کام شروع کیا تھا تو اُس وقت میرا ارادہ تھا کہ کوئی خطبہ دس صفحات سے کم اور پندرہ صفحات سے زیادہ نہ ہو۔ لیکن بعد میں میں اس پر قائم نہ رہ سکا اور خطبات کافی لمبے ہوتے گئے۔ اگرچہ میں اس

لحوظ سے اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتا کہ پاکستان اور ہندوستان میں عموماً خطبات لبے ہی ہوتے ہیں تاہم یہ ہو سکتا ہے کہ خطباء حضرات ان میں سے متعدد خطبات کو تقسیم کر کے کئی جمیع میں بیان کریں۔

❷ خطبہ جمیع میں چونکہ دو خطبے ہوتے ہیں اس لئے ہر خطبہ کو پہلا خطبہ اور دوسرا خطبہ کے عنوان کے تحت وہ حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے۔ نبی کریم ﷺ کی سنت بھی یہی ہے کہ آپ دو خطبے ارشاد فرماتے اور دونوں میں وعظ و نصیحت کرتے تھے۔

❸ پہلی جلد کے خطبات سال بھر کی مناسبت کیلئے خاص کئے گئے ہیں جبکہ دوسری جلد میں متنوع موضوعات ہیں۔ پہلی جلد کے موضوعات کی تفصیل کچھ یوں ہے:

**ماہ محرم:** ① ماہ محرم اور یوم عاشوراء ② فضائل صحابہ ؓ ③ بحرت مدینہ  
ماہ محرم میں اس ماہ اور یوم عاشوراء کے متعلق نظریہ جدتو نہایت ضروری ہے۔ اور جہاں تک فضائل صحابہ ؓ کا تعلق ہے تو جیسا کہ قارئین جانتے ہیں کہ خاص طور پر اس ماہ میں حضرات صحابہ کرام ؓ کو نشانہ بنایا جاتا ہے اس لئے یہ موضوع اس ماہ کے خطبات میں شامل کیا گیا ہے۔ اور بحرت کا عظیم واقعہ اگرچہ ماہ ربیع الاول میں پیش آیا تھا تاہم چونکہ بھری سال کا آغاز ماہ محرم سے ہوتا ہے اس لئے اس میں اس موضوع کو رکھا گیا ہے۔

**ماہ صفر:** ماہ صفر اور بد شگونی

**ماہ ربیع الاول:** ① رسول اکرم ﷺ کے فضائل و معجزات اور خصوصیات ② جشن میلاد کی شرعی حیثیت ③ امت پر رسول اکرم ﷺ کے حقوق ④ رسول اکرم ﷺ کا اعلیٰ اخلاق

**ماہ رجب:** ① ماہ رجب کی بدعتات ② اسراء و معراج ③ تحفہ مراج .. نماز و بخگانہ اسراء و مراج کے واقعہ کے بارے میں اگرچہ تحقیق یہ ہے کہ اس کا موقع بھی ماہ ربیع الاول میں ہوا تھا لیکن چونکہ مشہور یہ ہے کہ یہ رجب کے مہینہ میں پیش آیا تھا اس لئے اس ماہ کے خطبات میں شامل کیا گیا ہے۔ اور چونکہ نماز تحفہ مراج ہے اس لئے اسے واقعہ اسراء و مراج کے بعد بیان کرنا زیادہ مناسب ہے۔

**ماہ شعبان:** ① ماہ شعبان...فضائل و احکام ② انفاق فی سیمیل اللہ اور زکاۃ  
پہلے خطبہ میں ماہ شعبان کے فضائل کے علاوہ شعبان کی پندرھویں رات کے متعلق اہم معلومات بھی جمع کر دی گئی ہیں۔ اور چونکہ اکثر لوگ سالانہ زکاۃ کا حساب شعبان کے آخر یا رمضان کے شروع میں کرتے ہیں اس لئے یہ مناسب سمجھا گیا کہ انفاق اور زکاۃ کا موضوع اس ماہ کے خطبات میں شامل کیا جائے۔

**ماہ رمضان المبارک:** ① رمضان المبارک... نبیوں کا موسم بہار ② فضائل قرآن مجید ③ توبہ و استغفار ④ رمضان المبارک کا آخری عشرہ

### ماہ شوال: خطبہ عید الفطر

**ماہ ذو القعده:** ① فضائل حرمین شریفین ② احکام و آداب حج (۱) ③ احکام و آداب حج (۲) چونکہ پاک دہند سے اکثر حجاج ماہ ذو القعده میں ہی حرمین شریفین کو روانہ ہو جاتے ہیں اس لئے یہ مناسب سمجھا گیا کہ اس میں حج کے متعلقہ موضوعات ہی بیان کئے جائیں۔

**ماہ ذو الحجه:** ① فضائل عشرہ ذوالحجہ ② خطبہ عید الاضحیٰ ③ خطبہ جمعۃ الوداع (۱) ④ خطبہ جمعۃ الوداع (۲)

جمعۃ الوداع کے موقعہ پر چونکہ نبی کریم ﷺ نے کئی اہم خطبات ارشاد فرمائے تھے اس لئے مناسب ہے کہ عید الاضحیٰ کے بعد ان خطبات کو تفصیل سے بیان کیا جائے اور اسی لئے ہم نے ان خطبات کو دو جمیعون کا موضوع بنایا ہے۔

❶ ہر خطبہ کے شروع میں اس کے اہم عناصر کو ذکر کر دیا گیا ہے تاکہ خطبیں کو ابتدائی خطبہ سے ہی یہ معلوم ہو کہ اس کو کن کن عناصر پر گفتگو کرنی ہے۔

❷ ہر خطبہ میں جعلی مoad مرتب انداز میں ذکر کیا گیا ہے وہ ظاہر ہے قرآن و حدیث اور صحیح واقعات پر مشتمل ہے۔

❸ قرآنی آیات کا ترجمہ مستند تراجم کو سامنے رکھ کر کیا گیا ہے۔ مثلاً مولانا محمد جو نا گڑھی، مولانا عبد الرحمن کیلائی اور جناب ڈاکٹر محمد لقمان سلفی ﷺ کے تراجم۔

❹ میں نے پوری کوشش کی ہے کہ صرف صحیح احادیث ہی ذکر کی جائیں اور اس سلسلے میں زیادہ تر احادیث صحیحین اور سنن اربعہ سے لی گئی ہیں۔ کوئی حدیث اگر صحیحین یا ان میں سے کسی ایک میں ہو تو حوالہ دیتے ہوئے بس اسی پر اکتفا کیا گیا ہے اور اس کی مکمل تخریج نہیں کی گئی۔ اور اگر سنن اربعہ میں سے کسی سنن میں ہو تو حوالہ دے کر شیخ البالیؒ کی تصحیح ذکر کر دی گئی ہے۔ میرے پاس سنن اربعہ کے جو نسخے ہیں یہ وہ ہیں جو ایک ایک جلد میں مکتبۃ المعارف سے مطبوع ہیں اور ان میں ہر حدیث پر شیخ البالیؒ کا حکم تصحیح و تضعیف کے اعتبار سے ذکر کر دیا گیا ہے۔ اس لئے میں نے جہاں بھی ان میں سے کسی کتاب کا حوالہ دیا ہے اور اس کے بعد یہ لکھا ہے: (صححہ

الألبانی یا حسنہ الألبانی) تو اس سے مقصود یہی ہے کہ شیخ " نے ان کتابوں کی تحقیق میں اس حدیث کو صحیح یا حسن قرار دیا ہے۔ اور اگر حدیث سنن اربعہ کے علاوہ کسی اور کتاب میں ہو تو اس پر شیخ البانی کی تصحیح کا حکم شیخ کی مختلف کتابوں سے نقل کر کے ان کی تصریح کر دی گئی ہے۔ تاہم یہ ضروری نہیں کہ میں نے اس کتاب میں صرف وہ احادیث ذکر کی ہوں جن میں شیخ مذکور " نے صحیح یا حسن قرار دیا ہے کیونکہ بعض اوقات ایک حدیث شیخ کے نزدیک ضعیف ہوتی ہے جبکہ اس پر بعض متقدیں نے صحت کا حکم لگایا ہوتا ہے۔ اس لئے آپ کو اس کتاب میں بعض احادیث ایسی ملیں گی (اور وہ بہت کم ہیں) جن پر میں نے شیخ مذکور " کی تصحیح نقل نہیں کی۔

❷ ان سب خوبیوں کے باوجود یہ ایک انسان کی کاوش ہے جس میں غلطی کا امکان بھی ہے۔ اگر اس میں کوئی صحیح بات ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کی توفیق سے ہے اور اگر کوئی غلط بات ہے تو وہ میری اور شیطان کی طرف سے ہے جس پر میں اللہ تعالیٰ سے معافی کا طلبگار ہوں۔ اور اس سے دعا گو ہوں کہ وہ اس کاوش کو جیسی بھی ہے قبولیت سے نوازے۔ آمین

یہ خطبات ظاہر ہے کہ خطباء حضرات، دعاۃ و مبلغین اور اہل علم کے ہاتھوں میں آئیں گے تو میں شکر گزار ہوں گا ان حضرات کا جو اس کتاب میں کسی بھی غلطی (خواہ طباعت کی ہو یا علمی) اس کے بارے میں مجھے آگاہ فرمائیں گے تاکہ اگلے ایڈیشن میں تصحیح کی جاسکے۔ وجزاکم اللہ خیراً

## جذبات تفکر

میں سب سے پہلے کائنات کے خالق و مالک اللہ تعالیٰ کا شکر گزار ہوں کہ جس کی توفیق سے یہ اہم کام پایہ تتمیل کو پہنچا۔ یقیناً یہ اسی کا فضل و کرم ہے کہ میں اسے مکمل کرنے کے قابل ہوا۔ فله الحمد کله اولاً و آخرًا۔ اس کے بعد میں حدیث (لَا يَشْكُرُ اللَّهُ مَنْ لَا يَشْكُرُ النَّاسَ) کے تحت بحثۃ القارۃ الہندیۃ کے چیزیں جناب فلاخ خالد المطیری رض کا شکر گزار ہوں جھنوں نے اس کو گروں کیلئے مجھے جیسے ناتوان اور ادنیٰ سے طالب علم پر اعتماد کیا اور وقتاً فوتاً میری ہمت افزائی کرتے رہے۔ فجزاہ اللہ خیرالجزاء۔

اسی طرح میں برادر محترم جناب مولانا عبد الخالق مدینی رض کا بھی شکر گزار ہوں کہ جھنوں نے اس کتاب کے متعدد خطبات پر نظر ثانی کی اور مفید مشوروں سے نوازا۔ اس کے علاوہ انھوں نے اپنی گوناگوں مصروفیات کے باوجود 'زاد الخطیب'، کیلئے نہایت جامع اور مفید پیش لفظ تحریر کیا جس میں خطبۃ جمعہ، خطیب اور جمہور کے متعلق اہم احکام و مسائل اور آداب وغیرہ قلم بند کئے۔ اللہ تعالیٰ انھیں بھی جزاۓ خیر دے۔

بڑی ناپاکی ہو گئی اگر میں ان حضرات کا شکر یہ ادائیہ کروں جھنوں نے اس علمی سفر میں مجھ سے کسی بھی طرح سے تعاون کیا اور مفید مشوروں سے نوازا۔ خصوصاً جناب محمد انور سلفی صاحب جو لجنۃ میں ہمارے رفیق کار ہیں اور جھنوں نے اس کتاب کے ابتدائی پانچ خطبات کی کمپیوٹر میں ٹائپنگ کی۔ اسی طرح وہ حضرات جھنوں نے پروف ریڈنگ کرنے اور اخطالاء کی نشاندہی میں تعاون کیا، خصوصاً استاذ محترم جناب مولانا عبدالحکیم انصاری صاحب، جناب مولانا عبد السنان سلفی صاحب، جناب مولانا عبد المعین مدینی صاحب۔ اللہ تعالیٰ سب حضرات کو جزاۓ خیر دے آمین

ان حضرات کے علاوہ میں اُن قابل قدر علمائے کرام رض کا بھی شکر گزار اور منون ہوں جھنوں نے میری درخواست پر زاد الخطیب کا اپنی شدید مصروفیات کے باوجود مطالعہ کیا اور اس کیلئے تقاریظ تحریر فرمائیں فجزاہم اللہ خیرالجزاء

اسی طرح برادر محترم جناب عارف جاوید محمدی صاحب اور جناب طاہر محمود صاحب اور ان کے رفقائے کارکارا بھی تہہ دل سے شکر گزار ہوں جھنوں نے اس کتاب کی طباعت کیلئے تعاون کیا اور ہمیشہ اپنی دعاؤں میں شامل رکھا۔ میں آخر میں اس کتاب کے قارئین سے ایک اپیل کرتا چاہتا ہوں اور وہ یہ ہے کہ اگر انھیں اس کتاب سے کوئی فائدہ ہو تو وہ میرے لئے، میرے والدین اور بیوی بچوں کیلئے اور اس کتاب کی طباعت کا اہتمام کرنے والوں اور اس میں کسی بھی طرح سے تعاون کرنے والوں کیلئے دعاۓ خیر ضرور کریں۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کا حامی و ناصر ہو اور ہمیں دنیا و آخرت کی تمام بھلائیاں نصیب فرمائے۔ آمین

حافظ محمد اسحاق زاہد (عفا اللہ عنہ و عن والدیہ)

برائے رابطہ: ص. ب: ۱۱۲۷۴ السرة۔ الکویت

لِفَاظٍ يَسِّرٍ

از مولانا عبدالناصر محمد صادق مدّنی حَفَظَهُ اللَّهُ

الحمد لله الذى رفع شأن الدعاء والمبغين ، وجعل الدعوة إلى الله من أهم وظائف الأنبياء ومهمة المرسلين ، فقال عز من قائل ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ والصلوة والسلام على إمام الخطباء والمبغين الذى رسم قواعد الخطابة ، وأشاد معالم الدعوة ، وأوضح مناهج المبغين ، وعلى آله الأطهار وأصحابه الغرر الميامين ، وعلى من سار على دربهم من الدعاة الصادقين ، صلاة وسلاماً دائمين متلازمين إلى يوم الدين - وبعد -

فن خطابت کی اہمیت

خطابات اپنے مانی افسوس کے اظہار، اپنے جذبات و احساسات دوسروں تک منتقل کرنے اور عوام الناس کو اپنے افکار و نظریات کا مقابل بنانے کے لیے کامیاب اور مؤثر ترین فن ہے۔ ایک قادر الکلام خطیب اور شاعر مقرر محض وقت میں ہزاروں، لاکھوں افراد تک اپنا پیغام پہنچا سکتا ہے اور اپنے عقائد و نظریات ان تک منتقل کر سکتا ہے۔ شعلہ نوا خطباء حالات کا دھارا بدل دیتے، ہواوں کے رخ تبدیل کر دیتے، معашروں میں انقلاب پا کر دیتے اور میدان و غایہ میں بجھک فرومایہ کوشائیں سے لڑا دیتے، خون گرمادیتے اور روحوں کو ترقی پا دیتے ہیں۔

نوایہ اہواے بلبل کہ ہوتیرے ترمی سے کبوتر کے تن نازک میں شاپیں کا جگر پیدا

علامہ جاھظ کے نزدیک خطابت بیان و بلاغت ہی کی ایک صورت ہے اور اس طور نے اسے اثر انگیزی کافی قرار دیا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تاریخ کے ہر دور میں خطابت کو ہم تم بالشان اور قابل فخر فن کی حیثیت حاصل رہی اور اقوام و ملل اور قبائل کے امراء و زعماء کے لیے فصح اللسان خطیب ہونا لازمی امر تھا۔ بلکہ نازیوں کی شکست کے بنیادی اسباب میں سے ایک اہم سبب اسے قرار دیا جاتا ہے کہ ان کا قائد فن خطابت سے نا بلد تھا۔ اور اگر ہم قبل از اسلام زمانہ جاہلیت کی تاریخ پر سرسری لگاہ ڈالیں تو اس دور میں بھی ہمیں کئی معروف زمانہ فصح اللسان اور جادو بیان خطباء اس فن کی بلندیوں کو چھوٹے ہوئے نظر آتے ہیں۔ ان میں قیس بن سعید، سجان بن واکل، عمرو بن معدیکر، عمرو بن کلثوم، حارث بن عباد، درید بن زید، مرشد الخیر، قیس بن زہیر، ذو الاصح العدوانی اور اکرم بن صفیٰ

کے نام خصوصیت کے ساتھ مشہور ہیں۔  
دور اسلام میں فن خطابت اپنے اوچ کمال تک پہنچ گیا جیسا کہ تاریخ الادب اللغة العربية کے مصنف نے لکھا ہے: *“زادات الخطابة بعد الإسلام قوة و وقعا في النفوس”*  
لکھنکہ خطابت کی مثال اس وحات کی سی ہے کہ جس میں کثرت استعمال سے نکھار اور ابھار آتا ہے اور اس کی برقی ولعان اور خشنائی کو چار چاند لگ جاتے ہیں۔ جیسا کہ بعض ادباء کا قول ہے:

”رأس الخطابة الطبع و عمودها الدرية“<sup>①</sup>

چونکہ خطابت وسائل دعوت میں سے انتہائی اہم، وسیع المجال، زود اثر، سریع الفوائد اور بالغ التاثیر ذریعہ ہے۔ اس لیے اسلامی تعلیمات کی نشر و اشاعت اور تبلیغ کے لیے اس فن پر خصوصی توجہ دی گئی ہے بلکہ اسلام میں اسے بعض عبادات کا حصہ قرار دیا گیا ہے جیسا کہ خطبہ جمعہ، عیدین کا خطبہ، نماز استقاء اور سورج و چاند گرہن کی نماز کے وقت خطبہ اور خطبہ حج وغیرہ۔ اس فن کی اہمیت کا اندازہ اس سے بھی لگایا جاسکتا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام کو اس دور کے طاغوت اکبر فرعون کو دعوت الی اللہ دینے کا حکم دیا تو اس فریضہ کی کما حقہ ادا یگی اور فرمان الہی کی علی وجہ الکمال تعمیل و بجا آوری کے لیے حضرت موسیٰ علیہ السلام نے جس چیز کی اشد ضرورت محسوس کی وہ مملکۃ خطابت ہی تو تھا۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ ﴿وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّنْ لِسَانِي، يَفْقَهُوا قَوْلِي﴾<sup>②</sup> کہ مجھے فصح الہسان بنادے تا کہ وہ میرے بیان کو سمجھ سکیں۔ اور ساتھ ہی یہ استدعا بھی کی کہ میری تائید و حمایت کیلئے میرے بھائی حضرت ہارونؑ کو بھی میرے ہمراہ کر دیجئے کیونکہ ﴿هُوَ أَفْصَحُ مِنِّي لِسَانًا﴾<sup>③</sup> کہ وہ مجھ سے بڑھ کر فصح الہسان ہے۔

اسی طرح جب نبی اکرم ﷺ نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو امیر حج مقرر کر کے مسلمانوں کو فریضہ حج کی ادا یگی کا حکم ارشاد فرمایا اور بعد میں جب سورہ برأت (توبہ) نازل ہوئی تو حضرت علیؓ کو حکم دیا کہ یہ سورہ لے کر جائیں اور موسم حج میں لوگوں کو سنا کیں تو انہوں نے فوری طور پر جس امر کی ضرورت محسوس کی وہ بھی اس فن کی اہمیت و ضرورت کا منہ بولتا ثبوت ہے۔ انہوں نے عرض کیا تھا:

”يَا نَبِيَّ اللَّهِ وَجَلَّتِهِ إِنِّي لَسْتُ بِاللَّسِينِ وَلَا بِالْخَطِيبِ“ کہ اے اللہ کے نبی ﷺ! میں فصح الہسان اور خطیب نہیں ہوں۔ تو نبی اکرم ﷺ نے فرمایا (اللہ کا یہ پیغام) پہنچانا تو لازمی ہے۔ آپ جائیں یا میں خود پہنچاؤ؟ تو حضرت علیؓ عرض پر دواز ہوئے کہ اگر لازمی ہے تو پھر میں ہر صورت تعمیل ارشاد کے لیے حاضر

① خصائص الخطبة والخطيب ص 243

26-25 طہ: 28

② 34:28 القصص

ہوں۔ تو نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: «إِنْطَلِقْ فَإِنَّ اللَّهَ يُثِّبْ لِسَانَكَ وَيَهْدِي قَلْبَكَ» کہ جائیے! اللہ تعالیٰ آپ کی زبان کو قوت اور دل کو توفیق ادا یگی عطا کرے گا۔ پھر آپ ﷺ نے اپنا دست مبارک ان کے منہ پر کھا۔<sup>①</sup> اور اس دعا ہی کی برکت ہے کہ سیدنا حضرت علیہ السلام کا شمار ممتاز خطبائے صحابہ میں ہوتا ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے حضرت داؤد علیہ السلام پر اپنے تمجیدہ احسانات و انعامات میں فن خطابت میں ان کی مہارت تامہ کا خصوصی طور پر ذکر فرمایا کہ ﴿وَاتَّيَّنَا الْحِكْمَةَ وَفَصَلَ الْعِطَابِ﴾<sup>②</sup> کہ، ہم نے ان کو حکمت و دانائی اور قوت فیصلہ اور فصل خطاب عطا کیا۔

علامہ آل اوی فرماتے ہیں کہ ”فصل خطاب سے مراد فصاحت بیان اور خوبی کلام ہے۔“ (روح المعانی) اور اللہ تعالیٰ نے سید الفضلاء، امام البلغا، ایمن العرب، اشرف الانباء حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ کو بھی حکم دیا کہ ﴿وَعَظَّهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنفُسِهِمْ قَوْلًا يَلِيقًا﴾<sup>③</sup> کہ انہیں وعظ و تلقین اور پراشر انداز میں خطاب کیجئے اس لیے کہ ایسے خطاب ہی دلنشیں اور انقلاب آفرین ہوتے ہیں، جو دلوں کو بھاتے اور ذوق استیاع کو بڑھاتے ہیں۔

یوں مسکرائے کہ جان سی کلیوں میں پڑ گئی

یوں لب کشا ہوئے کہ گلستان بنادیا

خطبیں بے مثال، داعی باکمال، پیغمبر اسلام حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کے سحر آفرین اور دلنشیں انداز خطابت اور وعظ بلیغ کا مذکورہ کرتے ہوئے حضرت عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں: (وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ مُبِينٌ مَوْعِظَةً بِلِيْغَةً دَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ وَوَجَلَتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ)<sup>④</sup> کہ آپ نے ہمیں خطاب فرمایا جس کی اثر انگیزی اور دلپذیری کا یہ عالم تھا کہ سامنے کی آنکھیں اشکبار اور دلوں پر رقت طاری تھی۔ مشہور شاعر احمد شوقي کے بقول: ع

اذا خطببت فللمنابر هزة      تعرو النبى وللقلوب بكاء

ایسا کیوں نہ ہوتا؟ اللہ تعالیٰ نے تکمیل انسانیت کے باقی اوصاف کی طرح ملکۃ خطابت بھی آپ کو بدرجہ اتم عطا فرمایا تھا کیونکہ یہ فرائض نبوت کی ادا یگی کے لیے اور پیغام الہی کی تبلیغ کے لیے بنیادی وسیلہ اور ذریعہ ہے۔ دعادے مجھے اے زمینِ خن!      کہ میں نے تجھے آسمان کر دیا

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما سے مروی ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: «إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا»<sup>⑤</sup> کہ

③ النساء: 4:63

④ ص: 38

① مسند احمد: 1/151

⑤ صحيح البخاري: 5146 و مسلم: 2678

② سنن أبي داؤد: 4607 و سنن ترمذی: 269



بعض خطاب اور بیان جادو اثر اور مسحور کرنے ہوتے ہیں۔

اسی لیے بعض علماء نے اسے سحر حلال سے تعبیر کیا ہے۔ بقول شاعر:

وکلامہ السحر الحلال لو      آنه لم یجنب قتل المسلم المتحرز

إن طال لم یممل وإن أوجزته      وَدَمُحَدِّثُ آنَهْ لَمْ یوْجِزْ<sup>①</sup>

اگر وہ کسی بے گناہ مسلمان کے قتل کا باعث نہ ہو تو اس کا بیان جادو اثر ہے۔ اس کی طوالت میں اکتاہت نہیں اور مختصر ہو تو سامع مرید سننے کی خواہش کرے۔

اثر بھانے کا پیارے تیرے بیان میں ہے      کسی کی آنکھ میں جادو تیری زبان میں ہے

فہم و تدبیر اور عمل والتزام کا مرتبہ چونکہ حسن استماع اور کامل انتباہ کے ساتھ گفتگو سننے کے بعد آتا ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری ہے: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُولَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ﴾<sup>②</sup> کہ دانا و عقل مند لوگ بات کو توجہ سے

ستنے اور عمدہ اور اچھی بات کو اپنائیتے ہیں۔ نیز فرمایا کہ قبول نصیحت کے لیے کامل توجہ سے سننا لازم ہے۔ ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾<sup>③</sup> اس لیے واعظ و خطیب اور ناصح امین کو

حسن القاء اور خوبی بیان کے اوصاف سے متصف ہونا چاہئے تاکہ اپنے ہدف اور حصول مقصد میں کامیابی سے ہمکنار ہو۔ چنانچہ وہ خطابات اور مواعظ جن کو سماعت کرنے کے بعد سامعین بر ملا اظہار کریں اور بے ساختہ پکار اٹھیں۔ ع

دیکھنا تقریر کی لدت جو اس نے کہا

میں نے سوچا شاید یہ بھی میرے دل میں ہے

ایسے بیان و خطبات لوگوں کو دعوت فکر دیتے اور غور و خوض پر مجبور کرتے ہیں۔ چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ مجھ سے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ نے بیان کیا کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: ایک دن اللہ کے رسول حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بنی اسرائیل کو خطاب کیا جس سے سامعین کے دیدے برنسے لگے اور دل لرزنے لگے۔ جب آپ خطاب کے بعد واپس جانے لگے تو (خطاب سے متاثرین میں سے) ایک شخص نے آپ کی خدمت میں حاضر ہو کر (عقیدت مندانہ) استفسار کیا (هَلْ فِي الْأَرْضِ أَحَدٌ أَعْلَمُ مِنْكَ)<sup>④</sup> کہ کیا روئے زمین پر آپ سے بڑا عالم بھی کوئی ہے؟

قارئین! سائل کا استفسار بتلا رہا ہے کہ سامعین خطیب کے طرز خطابت اور انداز بیان اور حسن اداء سے کس قدر متاثر ہوتے ہیں۔ اور جن ایام میں امام مظلوم سیدنا عثمان ذوالنورین رض اپنے گھر میں محصور تھے تو اس سال خطبہ حج مفسر قرآن سیدنا حضرت ابن عباس رض نے دیا اور سامعین کا اس کی فصاحت و بلاغت اور حسن و خوبی کے پیش نظر یہ متاثر تھا کہ اگر آج کا خطبہ "ترک" اور "دیلم" سن لیتے تو مسلمان ہو جاتے۔ اور شاعر رسول مقبول حضرت حسان بن ثابت رض نے اسی خطبہ کے متعلق فرمایا تھا:

إذا قال لم يترك مقالا لقائى بملقطات لا ترى بينها فضلا

لذى اربة فى النقوس ولم يدع كفى وشفى ما فى النفوس

سموت إلى العلياء غير مشقة فلت ذراها لا دنيا ولا غلاما<sup>①</sup>

"جب وہ اپنے خطاب میں ایسے لعل و جواہر کی مالا پر وہ جو ایک سے ایک بڑھ کر ہوتا تو اسکے بعد کسی میں گفتگو کرنے کا یارا نہ ہوتا۔ ان کا بیان ایسا جامع اور اطمینان بخش ہوتا کہ کسی کو مزید وضاحت طلب کرنے کی حاجت محسوس نہ ہوتی۔ (اے سخنور ہر لعزیز!) آپ بغیر کسی تکلف کے اوج کمال تک جا پہنچ اور اس سے نیچے کوئی مقام آپ کی نگاہ میں بچا ہی نہیں۔"

اور حضرت حسن بصریؓ فرماتے ہیں کہ حضرت ابن عباس رض ہی وہ پہلے خطیب ہیں جنہوں نے بصرہ میں برسر منبر سورہ بقرہ اور آل عمران کی حرف بحر تفسیر کی۔ (کان والله مثجا یسیل غربا) اللہ کی قسم اور ایسے زبان آور خطیب تھے جن کے بیان میں آبشاروں کی سی روائی تھی۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ہر دور میں وراثت نبوی کے تحفظ اور تبلیغ دین کے لیے ایسے نابغہ روزگار اور فریہ العصر شخصیات کو پیدا فرمایا کہ جنہوں نے اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ صلاحیتوں اور اس کے دویعت کردہ ملکہ خطابت سے بھر پور استفادہ کرتے ہوئے پر زور انداز میں دعوت حق کو پیش کیا اور لوگوں کے قلوب واذہان کو کتاب و سنت کے نور سے منور کیا اور لوگوں نے ان کی سخنوری، سحر بیانی اور انقلاب آفرینی خطابت کا کھلے عام اعتراف کیا اور بقول حفیظ جالندھری:

حفیظ اہل زبان کب مانتے تھے  
بڑے زوروں سے منوایا گیا ہوں

ہم نے جب ہوش سنبھالا تو جن قائدین و زعماء کی شعلہ نوائی اور سحر انگیز خطابت اور زور بیان کے تذکرے زبان زد عوام تھے ان میں امام البند مولانا ابوالکلام آزاد، سید ابو بکر غزنوی، آغا شورش کاشمیری، سید عطاء اللہ شاہ

① البيان والتبيين للجاحظ

بخاری، مولانا عبد العزیز رحیم آبادی، حافظ محمد اسماعیل روپڑی اور مولانا محمد جونا گڑھی میدان خطابت کے شہسواروں میں شمار ہوتے تھے۔ اور جن نامور خطباء اور شیریں بیان اور شعلہ نو امقررین کو سنتے کا موقعہ ملا ان میں سے قابل رشک لوگ جو اصول دعوت سے آگاہ اور فی خطابت کی نزاکتوں سے آشنا تھے ان ہر دلعزیز شخصیات میں خطیب ملت علامہ احسان الہی ظہیر اللہ میدان خطابت کے وہ شہسوار ہیں جنہوں نے اللہ کی توفیق سے اس فن میں خصوصی وجہ پی اور محنت شاقہ سے ایک نیا طرز خطابت ایجاد کیا اور ہر ایجاد پر اپنی خطابت کا لواہ منوایا اور بقول شاعر:

تقریر کے ہنگام میں امدادا ہوا دریا      تحریر کے دوران صدقلم زخار  
اور شخ القرآن مولانا محمد حسین شخنوپوری گلستان کتاب و سنت کے وہ بلبل شیدا ہیں کہ جس کے زمزموں کی صد اتفاقیا پون صدی چھنستاں توحید و سنت میں گنجائی رہی، دینا انہیں خطیب پاکستان کے لقب سے یاد کرتی ہے جن کی خوش الخانی اور سحر آفرینیں خطابت اور دلاؤریز مواضع جس طرح سامعین کے کانوں میں رس گھولتے اور دلوں پر اپنی اثر انگیزی کارنگ دکھاتے تھے اسے دیکھ کر بے ساختہ زبان سے نکلتا ہے۔ ع

دلوں کو کرتی تھی تیخیر گنگوواس کی      ہر اک شخص کو رہتی تھی آرزو اس کی  
اسی طرح مولانا قاری عبدالخالق رحمانی، مناظر اسلام حافظ عبد القادر روپڑی، شیخ المدیث مولانا محمد عبد اللہ صاحب گوجرانوالہ رحمۃ اللہ علیہ اور سید عبد الجید ندیم رحمۃ اللہ علیہ کے اسمائے گرامی قابل ذکر ہیں۔ ان کے علاوہ بھی بہت سے خطباء و دعاۃ اللہ کے دین کی تبلیغ میں معروف کار رہے اور ہیں۔ اللہ تعالیٰ سب کی محنت و کاوش کو قبول فرمائے۔ آئین۔ آخر الذکر کو اللہ تعالیٰ صحت و عافیت عطا کرے۔ ائمکے علاوہ باقی (نمکورہ) سب قابل رشک حضرات اللہ کو پیارے ہو چکے ہیں۔ تغمدہم اللہ بر حمته و اسکنہم فسیح جناته۔ ع  
زمانہ بڑے شوق سے سن رہا تھا      ہمیں سو گئے داستان کہتے کہتے

### فن خطابت کی تعریف

خطابت خَطَبَ يَخْطُبُ سے مصدر ہے۔ خطب خطبة و خطابة<sup>①</sup> کہا جاتا ہے۔ ”خطب علی المنبر خطبة و خطابة“ اور ”خطبة“ خطیب کے بیان کو بھی کہا جاتا ہے۔

<sup>①</sup> مختار الصحاح: مادہ خطب، ص 76 ، القاموس المحيط: مادہ خطب: 1/65

**اصطلاحی تعریف**

”الخطابة فن من فنون الكلام يقصد به انتشار في الجمهور عن طريق السمع والبصر معاً“<sup>①</sup>

”خطابة فنون کلام کی ایک قسم ہے جس کے ذریعے سماں اور بصارت کے راستے عوام الناس کو متاثر کرنا مقصود ہوتا ہے۔“

**خطابات کے اركان**

خطابات کے بیہادی طور پر تین اركان ہیں: ① خطبہ ② خطيب ③ جمہور (عوام)

**خطبہ**

بروزن فعلة باب نصر یعنی خطب یخطب خطبۃ مصدر ہے جو مفعول کے معنی میں مشتمل ہے اور اس سے مراد ”الكلام الذي يتکلم به الخطيب“ یعنی خطب کی زبان سے ادا ہونے والے کلمات یا تقریر ہے۔ اور عرب طرحدار اور قادر الكلام آدی کو رجل خطبیب ای حسن الخطبة کہتے ہیں۔<sup>②</sup> جبکہ بعض علماء لغت کے نزدیک لفظ خطبۃ (الخطب و هو الامر العظيم) یعنی اہم واقعہ یا حادثہ سے ماخوذ ہے۔ کیونکہ عرب ایسے ہی موقع پر عوام الناس کو خطاب کرتے تھے جس سے ان کو صورت حال سے مطلع کرنا یا اپنا پروگرام پیش کرنا مقصود ہوتا تھا۔ لہذا ایسے موقع پر کئے جانے والے خطاب کو موقع کی مناسبت سے خطبہ کہا جاتا تھا۔<sup>③</sup>

**اصطلاحی تعریف**

”الخطبة هي كلام مشتور يلقى على جمع من الناس“<sup>④</sup>

”وہ نشری کلام جس کے ذریعے لوگوں کے اجتماع سے خطاب کیا جائے، خطبہ کہلاتا ہے۔“

خطبہ کے اجزاء: خطبہ میں اجزاء پر مشتمل ہوتا ہے۔

① مقدمہ ② موضوع ③ خاتمه

① القاموس المحيط: مادہ خطب: 1/65

① الخطابة في الإسلام للدكتور مصلح بيومي

② معجم لغة الفقهاء ص: 175

② حلية الفقهاء لابن فارس، ص 87

## مقدمہ

اس سے مراد خطبہ کا ابتدائی حصہ ہے جو کہ اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء اور نبی اکرم ﷺ پر درود اور موضوع کے تعارف پر مشتمل ہو۔

عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «كُلُّ خطبةٍ لَيْسَ فِيهَا تَشْهِدُ فَهِيَ كَالْجَذْمَاءِ»<sup>①</sup>

”جس خطبہ میں شہادتیں کا ذکر نہ ہو وہ کوڑھ زدہ (ناکارہ) ہاتھ کی طرح ہے۔“

اور ابن القاسم کہتے ہیں: ”ولیکن فی صدر کلامک دلیل علی حاجتك“<sup>②</sup>

علامہ جاحظ نے (البيان والتبيين) میں لکھا ہے: قد کان خطباء السلف واهل البيان من التابعين ياحسان یسمون الخطبة التي لم تبتدئ بالتحميد وتستفتح بالمجيد (البتراء) و یسمون التي لم توسع بالقرآن وتزین بالصلوة على النبي ﷺ (الشوہاء)<sup>③</sup>

”خطباء سلف اور تابعین کرام ایسے خطبہ کو جس کی ابتداء اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء سے نہ ہو (بتراء) یعنی دم بردیہ اور ایسا خطبہ جو آیات قرآنی سے آراستہ اور درود پاک سے مزین نہ ہوتا اسے (شوہاء) یعنی پدنما قرار دیا کرتے تھے۔“

جیسا کہ جاج بن یوسف کا خطبہ براء مشہور ہے۔

امام ابن القاسم فرماتے ہیں: لم یکن یخطب خطبة ﷺ إلا افتتحها بحمد الله ویتشهد فيها بكلمتي الشهادة ویذكر فيها نفسه باسمه العلم .<sup>④</sup>

”نبی اکرم ہمیشہ حمد و ثناء خطبہ شروع فرماتے اور اس میں شہادتیں کا ذکر فرماتے اور ان میں اپنا اسم گرامی ”محمد“ ذکر کیا کرتے تھے۔“

حمد و ثناء اور شہادتیں کے بعد آپ ﷺ فرماتے ”اما بعد“ بعض مفسرین نے ”اما بعد“ کو فصل الخطاب کی تفسیر قرار دیا ہے۔

نواب صدیق حسن خان فرماتے ہیں: كان النبي ﷺ يلازمها يعني لفظة (اما بعد) في جميع خطبه وذلك بعد الحمد والثناء والتشهد ”نبی اکرم ﷺ اپنے ہر خطبے میں حمد و ثناء اور شہادتیں کے

<sup>①</sup> أنس الخطباء ص: 142

<sup>②</sup> سنن أبي داؤد: 4841 و سنن ترمذی: 1106

<sup>③</sup> زاد المعاد: 1/182

<sup>④</sup> البيان والتبيين

بعد (اما بعد) ضرور کہتے تھے۔<sup>①</sup>

### خطبہ مسنونہ

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں یہ خطبہ سکھایا:

إن الحمد لله نحْمَدُه ونستعينُه ونستغْفِرُه وننْعَذُ بِاللهِ مِن شرِّورِ أَنفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا مِن يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضْلِلٌ لَهُ وَمِن يَضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ。 ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تَقْوَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَتَتْكُم مُّسْلِمُونَ﴾ ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا، يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَن يُطِعُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾

اور حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ اس کے بعد فرمایا کرتے تھے:

(اما بعد) فإن خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدى محمد ﷺ وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلاله ) نبی شریف میں ہے (وكل ضلالة في النار) شیخ البانی نے اس زائد جملے کو صحیح قرار دیا ہے۔<sup>②</sup>

### موضوع

خطبہ جمعہ کا استماع چونکہ عبادت ہے اس لئے لوگ اس کیلئے بڑے اہتمام سے تیاری کر کے آتے ہیں۔ حتیٰ کہ وہ لوگ جو نماز پڑھنے میں عام طور پر سستی کرتے وہ بھی جمعہ پڑھنے کیلئے ضرور آتے اور توجہ سے خطبہ سنتے ہیں اسلئے خطیب کو اس کی اہمیت و ضرورت کا خیال کرتے ہوئے پوری محنت سے خطبہ تیار کرنا چاہئے۔ بعض مفکرین نے تو اس کی اہمیت بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے: ”ان صلاة الجمعة والحج دعامتان قويتان من دعامتات الاسلام اذا زالتا اندر الاسلام بالخطر“<sup>③</sup> کہ جمعہ اور حج اسلام کے دو مضبوط ستون

② صحيح سنن النسائي 1331

① الأجوية النافعة، ص 56

③ خصائص الخطبة والخطيب، ص 187

بیں جن کے بغیر اسلام خطرے میں ہے۔ (فالله خیر حافظا)  
امام کعبہ ڈاکٹر شریم فرماتے ہیں : بعض لوگ جمعہ کے دن خطبہ سے چند لمحات قبل یا کچھ وقت پہلے خطبہ تیار کرنا شروع کرتے ہیں اور انکی یہ عادت درست نہیں ہے۔ اس کے بعد فرماتے ہیں۔

”فالواجب على الخطيب أن يضع جل همه وتفکيره في خطبة الجمعة، ويفرغ لها الوقت الطويل لاعدادها الاعداد المناسب، وينظر في حاجات الناس ومقتضى حالهم

كما كان يفعل النبي ﷺ①

اور خطبہ کی تیاری کی دو تسمیں ہیں :

① اعداد و تفہی : یعنی خطیب کو القاء سے قبل خطبہ ذہن نشین کرنا چاہئے۔

② کتابی (تحریری) خواہ اس کے اہم نکات ہی کیوں نہ لکھے جائیں۔

موضوع خطبہ : اس سے مراد مضمونی خطبہ اور وہ معلومات ہیں جو ایک خطیب سامعین تک پہنچانا چاہتا ہے۔  
یہ خطبہ کا مرکزی اور اہم رکن ہے جس کے اعداد اور تیاری میں خطیب کے لیے چند امور کا لمحظ خاطر رکنا ضروری ہے تاکہ مقصود خطاب کا حصول ممکن ہو سکے۔

### ۱- تعمین ہدف

خطبہ کا موضوع تیار کرنے کے لیے سب سے پہلے خطیب کو اس بات کا تعین کرنا چاہئے کہ اس کے خطبہ کی غرض و عایت اور مقصد کیا ہے کیونکہ تعمین منزل کے بغیر رہ منزل کا انتخاب مشکل ہوتا ہے اور خطیب اسلام کا ہدف صرف اور صرف یہی ہونا چاہئے کہ

﴿إِنَّ أَبِيدُ إِلَّا إِلْصَاحَ مَا اسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكُّلُتُ وَلِلَّهِ أُنِيبُ﴾<sup>②</sup>  
”میں تو حتی الامکان اصلاح چاہتا ہوں اور توفیق دینے والا صرف اللہ تعالیٰ ہے اس پر میں نے بھروسہ کیا اور اسی کی طرف رجوع کرتا ہوں۔“ اور ”الدین النصیحة“ کا تقاضا بھی یہی ہے۔

### ۲- موقعہ کی مناسبت

کلام فصح اسی کو کہا جاتا ہے جو مقتضائے حال کے مطابق ہو اور ادباء کا مشہور قول ہے ”لکل مقام مقال

”کہ فصاحت کلام اور بлагاعت بیان کے لیے ضروری ہے کہ وہ موقعہ محل کے مطابق ہو۔ اس کے لیے خطیب پر ضروری ہے کہ عوام کی مقامی ضرورت اور زمان و مکان اور حوال و ظروف کے مطابق موضوع تیار کرے۔ یعنی موسم حج میں حج کے مسائل اور رمضان المبارک میں روزے کے مسائل۔ اور اگر وہ اس کے برعکس کرے گا تو خطیب کا مقصد فوت اور لوگوں کی دلچسپی ختم ہو جائے گی۔ چنانچہ فتح العرب سید الانبیاء ﷺ کے خطبات جو کہ فصاحت و بlagاعت کے لیے معیار ہیں۔ ان کا تذکرہ کرتے ہوئے امام ابن القیم فرماتے ہیں: ”وکان رسول

الله ﷺ يخطب في كل وقت بما تقتضيه حاجة المخاطبين ومصلحتهم<sup>①</sup>

”نبی اکرم ﷺ، ہمیشہ متعین کی ضروریات اور مصالح کو مد نظر رکھ کر خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے۔“

اور شیخ محمد ابو زہرہ فرماتے ہیں: ”مراعاة مقتضى الحال لب الخطابة وروحها فلكل مقام  
مقال۔“<sup>②</sup> ”کہ مقتضائے حال کا خیال رکھنا خطابت کی روح اور لب لباب ہے کیونکہ ہر مقام پر موقع کی  
مناسبت سے کلام کی جاتی ہے۔“

اور بیشاق مسجد میں ہے: ”وَمِنَ الْخُطُّابِ الْبَالِغِ تَفْوِيتُ حِكْمَةِ الْخُطْبَةِ بِالْتَّهَاوِنِ فِي إِعْدَادِهَا تَارِيَةً  
وَبِالْقُصُورِ عَنْ مَسْتَوِيِ الْمَوْقِفِ تَارِيَةً أُخْرَى بِحَفْظِ بَعْضِ الْخُطَبِ وَتَرْتِيبِ الْقَاهِـا عَنْ ظَهَرِ  
قَلْبِ اسْبُوعًا بَعْدِ اسْبُوعٍ دُونِ احْسَانِ التَّائِيِّ لِأَحْوَالِ جَمِيعِ الْمَسَاجِدِ أَوْ حَسْنِ الْفَهْمِ لِمَا  
يَقْتَضِيهِ الْحَال۔“<sup>③</sup>

”خطبہ کے مقصد حقیقی کو ضائع کر دینا بہت بڑی کوتاہی ہے۔ ایسا یا تو موضوع کی تیاری میں کوتاہی کی وجہ  
سے یا اختیار موضوع کے سبب اور یا پھر بعض خطبات کو حفظ کر لینے اور بغیر موقع کی مناسبت اور عوام کی ضروریات  
کا خیال رکھے لوگوں کو سنا دینے سے ہوتا ہے۔“

اور بالخصوص کیسی خطباء نے جہاں علم و معرفت کا جتازہ نکالا ہے وہاں خطبہ کے فطرتی حسن و رعنائی کو بھی گہنا  
کر رکھ دیا ہے۔ اس لیے کہ صاحب کیسٹ بھی آخر انسان ہیں اگر کہیں ان سے سہو یا خطاب سرزد ہوئی ہے تو یہ  
(نقل حضرات) اس قدر بے توفیق واقع ہوئے ہیں کہ اصلاح کرنے کی بجائے کمھی پر کمھی مارتے چلے جاتے ہیں  
اور بھول جاتے ہیں کہ نقل کے لیے بھی عقل درکار ہے۔

① الخطابة لمحمد أبي زهرہ: ص 56

② زاد المعاد: 1/189

③ أدب الخطبة والخطيب: ص 13

### ۳۔ مصادر و مراجع

خطیب اسلام کو موضوع کی تیاری کے لیے شریعت اسلامی کے بنیادی مأخذ قرآن و حدیث کی طرف رجوع کرنا چاہئے اور آیات کا صحیح ترجمہ اور نبی اکرم ﷺ سے ثابت شدہ تفسیر اور احادیث کی تحقیق و تخریج کی کتب سے استفادہ کرنا اور مزید سہولت کے لیے خاص موضوعات کی تیاری میں مطلوبہ موضوع کے متعلق خصوصی تالیفات کی طرف رجوع کرنا چاہئے جن میں علماء کرام نے محنت شاہقة کے بعد ایک ہی موضوع سے متعلقہ قرآنی آیات، احادیث مبارکہ اور اقوال سلف کو جمع کر دیا ہے۔ مثلاً اگر صبر کے موضوع پر گفتگو کرنا مقصود ہو تو (عدۃ الصابرین) اور اگر فضیلت علم پر گفتگو مقصود ہو تو (جامع بیان العلم و فضله) وغیرہ کی طرف رجوع کرنے سے موضوع کی تیاری میں خاصی مدد مل سکتی ہے۔ اسی طرح اگر موضوع تاریخ سے متعلق ہو تو سیرت اور تاریخ کی مستند کتب کی طرف رجوع کیا جائے اور صحیح اور مصدقہ و قالب واحد احادیث بیان کئے جائیں۔

اور اب تو سعودی علامہ ایک جماعت نے ۱۲ مجلدات میں (موسوعہ نصرۃ النعیم) کے نام سے خطباء و مبلغین کے لیے ایک بیش قیمت تخفیف مہیا کر دیا (جزاہم اللہ خیر) جس میں ہر موضوع سے متعلق قرآنی آیات، احادیث مبارکہ، آثار صحابہ اور اقوال سلف کو جمع کر دیا گیا۔ اور اسی طرح خطباء کا زیر نظر مجموعہ اور دیگر خطباء جن میں تفسیر سلف اور صحیت حدیث کا اتزام کیا گیا ہے موضوع کی تیاری کے لیے بہترین معاون و مساعد ثابت ہو سکتے ہیں۔

### ۴۔ صحت معلومات

خطبہ میں سنائی اور غیر مصدقہ معلومات بیان کرنے سے قطعی طور پر گریز کرنا چاہئے۔ ایک تو شریعت میں ایسا کرنا حرام ہے اور دوسرا اس سے خطبہ اور داعی کی علمی تدریز و منزّلت میں کمی واقع ہوتی ہے۔

چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

کفی بالمرء کذباً أَنْ يَحْدُثُ بِكُلِّ مَا سَمِعَ<sup>①</sup>

”کسی آدمی کے دروغ گو ہونے کے لیے بھی کافی ہے کہ وہ ہر سنی سنائی بات آگے بیان کر دے۔“

اور بالخصوص ضعیف اور موضوع روایات کو موضوع خطبہ بنا کر خطبہ کے عیوب میں شمار ہوتا ہے۔

شیخ علی الطنطاوی فرماتے ہیں: ”وَمِنْهُمْ - أَيُّ الْخُطَبَاءِ - (وَهَذَا كَثِيرٌ) مَنْ يَأْتِي بِالْأَحَادِيثِ

<sup>①</sup> آخر جه مسلم فی المقدمة: 1/10

الموضوعة أو الضعيفة المتروكة مع أنه لا يجوز لأحد أن يستد用ا إلى رسول

الله ﷺ حتى يتوثق من صحته فليتته الخطباء إلى هذا فإنه من أهم المهمات<sup>①</sup>

”بہت سے خطباء موضوع اور ضعیف احادیث بیان کرتے ہیں حالانکہ کسی شخص کے لیے جائز نہیں کہ وہ بغیر تصدیق و توثیق کے کسی حدیث کی نسبت رسول اللہ ﷺ کی طرف کرے۔ یہ انتہائی اہم نکتہ ہے جس کی طرف خطباء کو خصوصی توجہ دینی چاہئے۔“

## ۵۔ موضوع روایات بیان کرنا

حضرت ابو ہریرہ ؓ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

«من کذب علی متعمدا فلیتبوأ مقعدہ من النار»<sup>②</sup>

”جس نے دانتے مجھ پر جھوٹ بولا اسے اپنا ٹھکانا جہنم بنا لینا چاہئے۔“

اور حضرت ابو سلمہ ؓ سے مروی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«من یقل علی مالم أقل فلیتبوأ مقعدہ من النار»<sup>③</sup>

”جس نے میرے حوالے سے وہ بات کہی جو میں نے نہیں کہی اسے اپنا ٹھکانا جہنم میں بنالینا چاہیے۔“

اسی لیے علماء ربانی اور محدثین کرام کے نزدیک موضوع اور من گھڑت روایات بیان کرنا حرام ہے خواہ وہ ترغیب و ترہیب کے لیے ہو یا کسی اور غرض کے لیے۔ صرف ایک صورت میں ان روایات کو بیان کرنا جائز ہے کہ لوگوں کو ان کے بطلان اور من گھڑت ہونے سے آگاہ کرنا مقصود ہو۔

ابن قتیبہ فرماتے ہیں: ”الوجه الثاني القصاص فانهم يميلون وجه العوام إليهم ويشيدون ما عندهم بالمناكر والآكاذيب من الأحاديث . ومن شأن العوام القعود عند

القصاص ما كان حدیثه خارجا عن نظر المعقول أو كان رفيقا يحزن القلب“<sup>④</sup>

”من گھڑت روایات اور قصے بیان کرنے والوں میں سے ایک قسم قصہ گو واعظین کی بھی ہے وہ لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کرنے کے لیے منکر اور من گھڑت روایات بیان کرتے ہیں اور عوام کا مزاج ہوتا ہے کہ وہ عجیب و غریب اور دل کو گداز کرنے والی حکایات بیان کرنے اور مجھ کو رلانے والے واعظین کے پاس بیٹھنا پسند کرتے ہیں۔“

① الشامل: ص 246      ② صحيح بخاري، كتاب العلم: 100

③ صحيح بخاري، كتاب العلم: 109      ④ تأویل مختلف الحديث

یہ بات عصر حاضر میں عام ہے الا مشاء اللہ۔ حتیٰ کہ شیخ رشید رضا مصری فرماتے ہیں:

”إننا كثيراً ما نسمع من خطباء الجمعة الأحاديث الضعيفة والموضوعة المحرفة حتى صار يضيق صدرى من دخول المسجد لصلوة الجمعة قبل الخطبة الاولى أو فى اثنائهما فمن سمع الخطيب يعزز إلى رسول الله ﷺ قوله يعلم أنه موضوع يحارفى أمره لانه إذا سكت على المنكر يكون آثماً وإذا انكر على الخطيب جهراً يخاف الفتنة على العامة“<sup>①</sup>

”هم بہت سے خطباء کو سنتے ہیں کہ وہ خطبہ جمعہ میں ضعیف اور موضوع (من گھڑت) روایات بیان کرتے ہیں جس سے ول اس قدر تنگ پڑتا ہے کہ پہلے خطبہ سے قبل یا اس کے دوران مسجد میں داخل ہونے کو جی ہی نہیں چاہتا کیونکہ جو شخص کسی خطبی کو ایسی روایات بیان کرتے اور ان کو رسول اللہ ﷺ کی طرف منسوب کرنے ہوئے سنتا ہے جن کے بارے میں وہ جانتا ہے کہ یہ من گھڑت ہیں (رسول اکرم ﷺ سے ثابت نہیں ہیں) تو حیرت زدہ ہو جاتا ہے کہ وہ کیا کرے؟ اگر تو وہ اس منکر کو سن کر خاموش رہتا ہے تو گھنگار ہوتا ہے۔ اور اگر وہ سر عام خطبی کو تو کتا ہے تو عوام کے قتنہ میں بیٹلا ہونے کا خدشہ ہے۔“

الہذا خطبی کو چاہئے کہ اپنے مقام و منصب کا لحاظ کرتے ہوئے کہ وہ منبر رسول پر کھڑا ہے اور لوگ اس کی بات پر کان و حصرے بیٹھے ہیں بغیر کسی لومہ لائم کی پرواہ کیے حق بات اور صحیح اور موثوق بہ معلومات سائیں کے گوش گزار کرے اور من گھڑت روایات اور جھوٹے قسم کہانیاں بیان کرنے سے گریز کرے۔

محمد شین کرام اور امت کے بھی خواہ علمائے ربانی نے اللہ کی توفیق سے احادیث صحیحہ پر مشتمل ذخائر اور بیش قیمت تصانیف کے ذریعہ جہاں حفظ حدیث رسول مقبول کا اہتمام کیا اور نبی اکرم ﷺ کی بشارت کے مستحق ہوئے کہ «نَصَرَ اللَّهُ أَمْرًا سَمِعَ مِنَا حَدِيَّنَا فَبَلَّغَهُ»<sup>②</sup> ”اللہ تعالیٰ اس شخص کے چہرے کو رونق بخشے جس نے ہماری حدیث سنی اور آگے پہنچائی۔“ وہاں امت پر بھی انہوں نے احسان عظیم کیا تاکہ صحیح دین سے شناسائی ہو اور ان پر عمل کیا جاسکے اور بدعتات و محدثات سے آگاہی ہوتا کہ ان کی خحوست اور تباہی سے بچا جاسکے۔ مثلاً امیر المؤمنین فی الحدیث حضرت امام بخاریؓ کی بخاری شریف اور ان کے شاگرد گرامی حضرت امام مسلمؓ کی مسلم شریف جنہیں امت نے (صحیحین) کے قابل فخر لقب سے نوازا اور تلقی بالقبول کا مقام دیا ہے۔

اسی طرح سنن اربعہ اور دیگر کتب حدیث جن کی تحقیق و تخریج ہو چکی ہے اور بالخصوص محدث شام علامہ ناصر الدین

② سنن ابن ماجہ: 85

① الشامل بحوالہ مجلة المنار: ص 346

البافی کا (سلسلة الاحادیث الصحیحة) جو کہ سات جلدیں میں طبع ہو چکا ہے۔ اسی طرح ان کی تحقیق شدہ (صحیح الجامع الصغیر)، (صحیح الترغیب والترھیب)، (ریاض الصالھین) اور (مشکاة المصانع) ایسی کتب ہیں کہ جن سے ایک خطیب وداعی اور مصنف کے لیے احادیث صحیح تک رسائی اور ان سے آگاہی کافی حد تک آسان ہو چکی ہے۔

اسی طرح زبان زد عوام اور قصہ گو واعظین اور مختلف ذاتی اغراض کی بنا پر مفاد پرستوں کی مشتہر کردہ وہ روایات جو بے اصل اور موضوع (من گھڑت) ہیں ان سے آگاہ اور منتبہ کرنے کے لیے بھی ان قابل قدر علمائے امت کہ جن کے بارے میں حضرت عبد اللہ بن مبارکؓ نے فرمایا تھا کہ (تعیش لها الجها بذة) نے محنت شاقہ اور جہد مشکور کے ذریعے اس موضوع پر مستقل کتب و رسائل تالیف کر کے امت کے ساتھ کمال ہمدردی کا مظاہرہ کیا تاکہ ایک تو دین میں ملاوٹ سے بچا جاسکے اور دوسرا رسول اکرم ﷺ کی طرف جھوٹ منسوب کرنے کے جرم عظیم سے انسان محفوظ رہ سکے۔ مثال کے طور پر علامہ ابن جوزیؓ کی (الموضوعات الكبرى)، حافظ سیوطیؓ کی (اللآلی المصنوعة فی الاحادیث الموضوعة)، علامہ شوکانیؓ کی (الفوائد المجموعة فی الاحادیث الموضوعة)، حافظ عراقی کی (الباعث على الخلاص من حوادث القصاص) علامہ عجولیؓ کی (كشف الخفا ومزيل الالباس)، امام ابن القیمؓ کی (المنار المنیف)، ملا علی القاری کی (الاسرار المرفوعة) اور اس فن کی دیگر تصاویر اور بالخصوص علامہ ناصر الدین الالبافیؓ کی شاہکار تصنیف (سلسلة الاحادیث الضعیفة وال الموضوعة) جو کہ بیش (۲۰) مجلدات میں مطبوع ہے۔ اسی طرح زیرنظر خطبات کے مرتب ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق صاحب کا (پی۔ ایچ۔ ڈی) کا رسالہ ”فتیہ وضع حدیث اور موضوع احادیث“ کے عنوان پر ایک معلومات کا مرقع اور نادر ترخہ ہے۔ (ابھی تک غیر مطبوع ہے)

## ۶۔ سامعین کے طبقات

خطیب کے لیے ضروری ہے کہ وہ موضوع کی تیاری میں سامعین کے تعلیمی اور فکری معیار اور ان کے اعراف دعا ائمہ کا پورا پورا خیال رکھے اور خطبہ نہ تو اتنا عوامی ہو کہ اہل علم مایوس ہوں اور نہ اتنا مشکل اور پیچیدہ علمی مسائل اور فنی اصطلاحات پر مشتمل ہو کہ عوام کے سروں کے اوپر سے گزر جائے۔ چنانچہ امام حرم ڈاکٹر شریم حظۃ اللہ فرماتے ہیں:

”ينبغى للخطيب ان يستحضر فى نفسه قبل اعداد الخطبة والقائها أن السامعين

يختلفون ففيهم العالم وفيهم الجاهل وفيهم العامي وفيهم الأمر والوزير فيكون الخطيب فيهم كالمفترس۔<sup>①</sup>

”خطبہ کا موضوع تیار کرنے اور بیان کرنے سے پہلے خطبیں کو چاہئے کہ ہم سعین کے احوال و طبقات کو پیش نظر رکھے۔ ان میں عالم بھی ہیں اور کم علم بھی، عوام بھی ہیں اور امیر وزیر بھی۔ لہذا خطبیں کو ان کے مابین انتہائی بیدار مخراز ہیں آدمی کا کردار ادا کرنا چاہئے۔“

نیز خطبہ کی تیاری کے وقت غیر مالوف اور غریب الفاظ کے استعمال سے گریز کرنا چاہیے بلکہ عام فہم اور سلیمانی عبارات اور جملے اختیار کئے جائیں۔ نیز موضوع کو سہل اور آسان بنانے کے لیے ضرب الامثال، صحیح اسلامی واقعات اور قوال سلف بیان کیے جائیں۔ نیز عربی عبارات کا صحیح تلفظ اور اعراب کا خصوصی خیال رکھا جائے اور مشکل الفاظ کے صحیح معانی و مفہوم کے لیے کتب لغت اور غریب الحدیث کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور سلف کی عادت مبارکہ تھی کہ وہ پردوے اور طہارت کے مسائل بیان کرتے وقت بالکل صراحةً کی بجائے اشاروں، کنایوں میں بات سمجھا دیا کرتے تھے۔ جیسا کہ امام ابن جوزی<sup>ؒ</sup> آیت مبارکہ (وَإِذَا مَرُوا بِاللُّغُو مَرُوا كَرَأْمًا) کی تفسیر میں لکھتے ہیں (کا نوا اذَا ذکرو الفروج کنوا عنہا) اور امام مالک<sup>ؒ</sup> سے کسی نے دریافت کیا (عن مس الرفع والشرج والعانة) (أَفَيْ ذلِكَ الْوَضْوَءُ؟ تَوَهَّمُوا نَيْمَةً يَقْرَأُونَهَا بِغَيْرِ فَرْمَاهِيَا) (ما سمعت فیه الوضوء) ”کہ اس میں وضو نہیں ہے“ اسی طرح ہی دعاۃ و خطباء کو کرنا چاہئے۔<sup>②</sup>

### کے۔ پابندی وقت

موضوع کی تیاری میں خصوصی طور پر یہ امر ملحوظ خاطر رہنا چاہئے کہ خطبہ اختصار مخل اور طول ممل سے پاک ہو۔ نیز وقت کی پابندی کا خاص خیال رکھا جائے۔ کیونکہ توجہ سے سننے اور اسے دل میں جگہ دینے کی بھی ایک مقدار اور حد ہوتی ہے۔ جس کے بعد اکتا ہٹ شروع ہو جاتی ہے، جوان دونوں چیزوں کے منافی ہے۔ اور پھر سعین میں بھی کئی حضرات ضرورت مند، اور کچھ کمزور اور بیمار ہوتے ہیں ان کو بھی ابتلاء میں نہیں ڈالنا چاہیے۔ نیز نبی اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی پیش نظر رہنا چاہئے۔ حضرت عمر بن الخطبؓ سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا:

”إِنَّ طُولَ صَلَاتِ الرَّجُلِ وَقَصْرَ خُطْبَتِهِ مَيْئَةٌ مِّنْ فَهْمِهِ۔ أَيْ عَلَامَةٌ فَأَطْبِلُوا الصَّلَاةَ“

<sup>①</sup> رسائل التواصل، ص 18

<sup>②</sup> زاد المسیر: 6/110

الشامل: ص 68

وَأَقْصِرُوا الْخُطْبَةَ، وَإِنَّ مِنَ الْبُيَانِ سُحْرًا»<sup>①</sup>  
 ”نماز کا طویل کرنا اور خطبہ کا مختصر کرنا خطیب کی دانائی کی علامت ہے، تم نماز لمبی کرو اور خطبہ مختصر کرو، یقیناً بیان میں ایک جادو ہے۔“

### ۸- منہجیت

موضوع کی تیاری میں صحیح اسلامی عقائد اور منهج اور اسلامی ادب و ثقافت کا خیال رکھنا خطیب کے لیے ازیس ضروری ہے کیونکہ عقائد و اعمال کی اصلاح اور عمل بالکتاب والسنۃ کی دعوت اور منهج سلف صالحین کا تعارف خطبہ کے بنیادی اہداف میں سے ہونا چاہئے۔ اور کوئی ایسا واقعہ یا حکایت یا مثال بیان کرنے سے قطعی گریز کرنا چاہئے جو کہ اسلامی عقائد و نظریات، منهج سلف اور دینی ثقافت کے منافی ہو۔ بقول شاعر مشرق: ع  
 حرف اس قوم کا بے سوز، عمل زاروز بیوں      ہو گیا پختہ عقائد سے تھی جس کا ضمیر

### ۹- جامعیت

منہجیت کے ساتھ ساتھ موضوع کی جامعیت کا بھی پورا پورا خیال رکھنا چاہئے۔ کیونکہ خطبہ اور عام و علن میں فرق ہوتا ہے اور دوران خطبہ مختلف موضوعات کو شروع کر کے تکمیل پڑھوڑ دینا جس سے عوام تھی دامن واپس لوٹ جائیں یہ مزاج خطبہ اور اس کے اہداف کے منافی ہے۔

چنانچہ شیخ علی الططاوی فرماتے ہیں۔ ”وَمِنْ عِبُودِهَا (ای الخطبہ) أَنْهُ لِيُسَ لِلْخُطْبَةِ مَوْضِعٌ وَاحِدٌ مَعْنِيٌّ بِلِ تَجَدُّدِ الْخُطْبَةِ يَخْوُضُ فِي الْجَمَعَةِ الْوَاحِدَةِ فِي كُلِّ شَئِيْهِ يَنْتَقِلُ مِنْ مَوْضِعٍ إِلَى مَوْضِعٍ فَلَا يَوْفِي مَوْضِعًا مِنْهَا حَقَّهُ مِنَ الْبَحْثِ“<sup>②</sup>  
 ”خطبہ کے عیوب میں سے ایک نمایاں عیوب یہ یہی ہے کہ خطیب ایک ہی خطبہ میں کئی موضوع شروع کر لے اور کسی کا بھی حق ادا نہ کرے۔“

۱۰- شخصیات یا کسی ادارے پر براہ راست تنقید سے گریز  
 موضوع کی تیاری میں اختلافی مسائل کو ہوادینے اور بلا وجہ شخصیات و جماعتیں یا اداروں کو نامزد کر کے ان

پر تنقید اور بحوم سے گریز کیا جائے اور **لَهُ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْعِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْعَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالْأَقْيَانِ** ہی اَحْسَنُ<sup>①</sup> کا اصول تبلیغ مدنظر رکھنا چاہئے۔ اور نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: (إِنَّ مِنْ أَفَّرَى الْفَرَى أَنْ يَهْجُو الشَّاعِرُ الْقِبِيلَةَ بِأَسْرِهَا)<sup>②</sup> ”سب سے برا بہتان و افتراء یہ ہے کہ کوئی شاعر پورے قبیلے کی بحوار مدمت کرے۔“

چنانچہ فن الدعوه کے مولف لکھتے ہیں: ”لا بد أن يكون الداعي لبقا فى اختيار العبارة حتى يدخل القلوب ولا يشير عليه الشعب فإن الناس يغضبون لقبائهم ويغضبون لشعوبهم ويغضبون لشركائهم ويغضبون لمؤسساتهم ويغضبون لجمعياتهم“<sup>③</sup>

”خطیب اور داعی کو دل پر اثر کرنے والی عبارات کا انتخاب کرنا چاہئے۔ ایسے مجملے یا عبارات نہ ہوں جو لوگوں کو اس کے خلاف کر دیں کیونکہ لوگ اپنے قبائل، کاروباری شرکاء، ادارے اور جمیعت کے خلاف کوئی بھی بات سننا گوار نہیں کرتے۔“

لہذا بغیر کسی کو نامزد کیے جرائم کی نشاندہی اور ان کی اصلاح کرنی چاہئے جیسا کہ نبی اکرم ﷺ کا حکیمانہ اسلوب تھا (مَا بَالُ أَفْوَامٍ يَفْعَلُونَ كَذَا وَكَذَا) اس سے نامزدگی بھی نہیں ہوگی اور صاحب خطاطی اپنی غلطی سے بھی آگاہ ہو جائے گا اور کوئی شریانقتہ بھی پیدا نہیں ہوگا۔

مولانا حامل مرحوم نے عصر حاضر کے خطباء و دعاۃ (الاماشاء اللہ) کی حالت زار پر اظہار افسوس کرتے ہوئے لکھا ہے۔

|                                                                                                      |                                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تو ذکر اس کا ذلت و خواری سے سمجھے<br>قابلت کو دیکھو گے اس کے نتیجے<br>مخالف ہوں سے ہوتے ہو گویا مبرا | مخالف کا اپنے اگر نام لیجئے<br>کبھی بھول کر طرح اس میں نہ دیجئے<br>گناہوں سے ہوتے ہو گویا مبرا |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|

خطبہ میں اشعار پڑھنا

خطبہ میں بطور استشهاد کوئی شعر پڑھنا یا ایسے اشعار جن میں حکمت اور دانائی کی باتیں ہیں پڑھنے میں کوئی

① النحل: 16: 125

② الأدب المفرد، ص 126، الصحيحه الالبانی: 2/ 402

③ فن الدعوة، ص 25

حرج نہیں۔ کیونکہ نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: (إِنَّ مِنَ الشِّعْرِ حِكْمَةً) بعض اشعار بھی دانائی کی باتوں پر بنی ہوتے ہیں<sup>①</sup> لیکن سارا خطبہ شعرو شاعری اور ترجم میں ادا کرنا معیوب ہے۔ کیونکہ نبی اکرم ﷺ اور صحابہ کرام کے خطاب ہمارے لئے نمونہ ہیں۔ ان کا یہ اسلوب نہیں تھا۔ لہذا خطبہ کو منبر رسول ﷺ اور مجلس مشاعرہ میں فرق لمحوظ رکھنا چاہئے اور سارا خطبہ یا وعظ موسیقی کے انداز میں ترجم کے ساتھ ارشاد فرمانے سے گریز کرنا چاہئے۔ چنانچہ امام شافعی کا فرمان خطباء کے پیش نگاہ رہنا چاہئے۔ ع

ولو لا الشعر بالعلماء يزرى لكتت اليوم أشعر من لبيد

”اگر بکثرت شعر گوئی علماء کیلئے معیوب نہ ہوتی تو میں آج اس میں لبید سے بھی آگے ہوتا“

اسی طرح شرکیہ اور تہذیب و اخلاق کی سطح سے گرے ہوئے اشعار تو قطبی طور پر منع ہیں۔

غیر عربی زبان میں خطبہ: شیخ ابن باز، شیخ محمد بن صالح العثيمین<sup>۱</sup> اور دیگر علماء کے نزدیک اگر سمعین کی زبان غیر عربی ہو تو انکی کی زبان میں خطبہ دینا جائز ہے (یعنی خطبہ مسنونہ کے بعد باقی خطبہ) کیونکہ ارشاد باری

ہے: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا يُلَمِّسَانِ قَوْمًا مِّهْ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ﴾<sup>۲</sup>

”ہم نے ہر بھی کو اس کی قوم کی زبان میں ہی تبلیغ کا حکم دیا۔“

تفصیل کیلئے ملاحظہ ہو: (السائل، ص ۸۳)

### خاتمة

یہ خطبہ کا انتہائی اہم رکن ہے۔ خطبی کو چاہیے کہ پہلے خطبہ کے اختتام پر یا دوسرے خطبہ میں بیان کردہ موضوع کا خلاصہ بالاختصار بیان کرے تاکہ خطبہ کے اہداف و مقاصد کی تکمیل اور عناصر خطبہ کے فہم و ادراک میں سہولت اور آسانی رہے لیکن یہ پہلے سے تیار شدہ مقتضم و مرتب ہونا چاہئے۔

انیس الخطباء میں ہے: ”الخاتمة فی الحقيقة هی الجامعة لهدف الخطبة فلیحضرن الخطیب علی جمع شتات الخطبة فی ما تبقى له من الوقت إذ ما يقوله فی النهاية هو الباقي فی أذهان المستمعین“<sup>۳</sup>

”خاتمة در حقیقت خطبہ کا لب لباب اور خلاصہ ہوتا ہے اس لیے خطبی کو چاہئے کہ خطبہ کے آخری وقت میں

① صحیح البخاری: کتاب الادب ح 6145

② ابراہیم 14: 6145

③ انیس الخطباء: ص 161

عناصر خطبہ کی تنجیص بیان کر دے کیونکہ جو کچھ وہ آخر میں بیان کرے گا وہ سامنے کے ذہن میں محفوظ رہے گا۔“  
امام ابن القیم فرماتے ہیں: ”وَكَانَ يَختَمُ خطبَتِهِ بِالْاسْتغْفارِ“<sup>①</sup>  
کہ ”نبی اکرم ﷺ استغفار کے ساتھ اپنا خطبہ ختم کیا کرتے تھے۔“

### نبی رحمت ﷺ کا انداز خطابت

چونکہ اللہ تعالیٰ نے تکمیل انسانیت اور سعادت دارین کے حصول کیلئے نبی اکرم ﷺ کو ہمارے لیے اسہ و نہونہ بنایا ہے۔ ارشاد باری ہے: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾<sup>②</sup> لہذا ہم خطیب بے مثال اور داعی باکمال نبی محترم اور پیغمبر مختار ﷺ کی طرز خطابت کی خوشما جھلک پیش کرتے ہیں تاکہ ہم ایک خطیب تاج مقرر بارع اور واعظ بلیغ کے اوصاف و صفات سے آگاہ و آشنا ہو سکیں۔

① حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے روایت ہے کہ (كَانَ إِذَا صَعَدَ الْمِنْبَرَ سَلَّمَ)

کہ نبی اکرم ﷺ جب خطبہ کے لیے منبر پر تشریف لاتے تو فرماتے: السلام علیکم۔

② حضرت ثابتؓ سے مردی ہے کہ (كَانَ إِذَا قَامَ عَلَى الْمِنْبَرِ إِسْتَقْبَلَهُ أَصْحَابَهُ بِوُجُوهِهِمْ) کہ جب آپ ﷺ منبر پر کھڑے ہوتے تو لوگ آپ ﷺ کی طرف رخ کر لیتے۔

③ حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے روایت ہے (أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَخْطُبُ قَائِمًا يَوْمَ الْجُمُعَةِ) کہ آپ ﷺ جمعہ کا خطبہ کھڑے ہو کر ارشاد فرمایا کرتے تھے۔ اور قرآن کریم میں بھی اس کا تذکرہ ہے ﴿وَتَرَكُوكُمْ قَائِمًا﴾<sup>④</sup>

ابن کثیرؓ فرماتے ہیں: یہ کھڑے ہو کر خطبہ دینے کی دلیل ہے۔ اسی لیے صحابہ کرام بیٹھ کر خطبہ دینے والوں کی ختنی سے تردید کیا کرتے تھے۔

(عَنْ كَعْبِ بْنِ عُجْرَةَ أَنَّهُ دَخَلَ الْمَسْجَدَ وَعَبَدُ الرَّحْمَنَ بْنُ أُمِّ الْحَكَمَ يَخْطُبُ قَاعِدًا فَقَالَ انْظُرُوا إِلَيْيَ هَذَا الْحَيْثُ يَخْطُبُ قَاعِدًا وَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهْوًا نَفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا﴾<sup>⑤</sup>)

① زاد المعاد: 1/187      ② صحيح الجامع الصغير: 4745      ③ الاحزاب: 33:21

④ صحيح الجامع الصغير: 4762      ⑤ صحيح مسلم: كتاب الجمعة      ⑥ الجمعة: 62:11

⑦ صحيح مسلم: كتاب الجمعة

”حضرت کعب بن عجرہ رض سے مروی ہے کہ وہ ایک دفعہ جمعہ پڑھنے کے لیے مسجد میں داخل ہوئے تو انہوں نے دیکھا کہ عبد الرحمن بن ام الحکم بیٹھ کر خطبہ دے رہا تھا تو (حضرت کعب بن عجرہ رض) فرمائے لگے اس بدجنت کی طرف دیکھو بیٹھ کر خطبہ دے رہا ہے حالانکہ قرآن کریم میں نبی اکرم ﷺ سے کھڑے ہو کر خطبہ ارشاد فرمائے کا ذکر موجود ہے۔“

اہذا بطور فشن یا کسی معمولی غدر کی بنا پر بیٹھ کر خطبہ دینے والوں کو اس حدیث پاک پر غور کرنا چاہئے۔

(۳) نبی اکرم ﷺ منبر پر کھڑے ہو کر خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے اور آپ ﷺ کے منبر کی تین سیڑھیاں تھیں۔

حضرت جابر رض سے روایت ہے کہ کان جذع یقُوم إِلَيْهِ النَّبِيُّ صلی اللہ علیہ وسلم فَلَمَّا وُضِعَ لَهُ الْمِنْبُرُ سَمِعَنَا لِلْجَذْعِ مِثْلُ أَصْوَاتِ الْعِشَارِ حَتَّى نَزَّلَ النَّبِيُّ صلی اللہ علیہ وسلم فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ<sup>①</sup> ”ایک بھور کا تنا تھا جس کے ساتھ یہیک لگا کر نبی اکرم ﷺ خطبہ ارشاد فرمایا کرتے تھے جب آپ ﷺ کے لیے منبر بنادیا گیا (اور آپ ﷺ اس تین کو چھوڑ کر منبر پر خطبہ دینے لگے) تو ہم نے اس تین سے حاملہ اونٹی کے کرائیں کی مانند رونے کی آواز سنی حتیٰ کہ نبی اکرم ﷺ منبر سے نیچے اترے اور آپ ﷺ نے اس پر اپنا دست مبارک رکھا (اور وہ خاموش ہوا)۔“

حضرت حسن بصریؓ جب یہ حدیث بیان کرتے تو روپڑتے اور فرماتے: اللہ کے بندوں یہ لکڑی اتنا نبی اکرم ﷺ کے فراق میں روئی اور آپ ﷺ کی رفاقت کی مشتاق ہے تو آپ (انسان) کو اس سے کہیں زیادہ آپ کی زیارت اور ملاقات کا شوق ہونا چاہئے۔<sup>②</sup>

حضرت سہل بن سعد رض منبر نبوی کے بارے میں بیان کرتے ہیں:

”وَاللَّهِ أَتَيْنَاهُ لَكَعْرِفُ مِمَّا هُوَ وَلَقَدْ رَأَيْتُهُ أَوَّلَ يَوْمٍ وُضِعَ وَأَوَّلَ يَوْمٍ جَلَسَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ صلی اللہ علیہ وسلم أَرْسَلَ رَسُولُ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم إِلَيْهِ (فُلَانَةً) - سَنَاهَا سَعْدٌ - مُرِيٌّ غُلَامٌكِ النَّجَارَ أَنْ يَعْمَلَ لِي أَعْوَادًا أَجْلِسُ عَلَيْهِنَّ إِذَا كَلَمْتُ النَّاسَ فَأَمَرْتُهُ فَعَمِلَهَا مِنْ طَرْفَاءِ الْغَابَةِ ثُمَّ جَاءَ بِهَا فَأَرْسَلْتُ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم فَأَمَرَ بِهَا فَوُضِعَتْ هَا هُنَّا“<sup>③</sup>

”اللہ کی قسم! میں جانتا ہوں کہ منبر کس چیز سے بنایا گیا اور اسے میں نے اس روز دیکھا تھا جب اسے لا کر رکھا گیا

① البخاری: کتاب الجموعہ 143/5

② صحیح البخاری: کتاب الجموعہ، 917

اور اس (پہلے) روز سے بھی واقف ہوں جب رسول اکرم ﷺ اس پر تشریف فرمائے۔ آپ ﷺ نے ایک صحابیہ (جس کا حضرت سعد بن عواد نے نام بھی لیا تھا) کو پیغام بھیجا کہ اپنے غلام سے کہیے جو بڑھی کام کرتا ہے کہ مجھے لکڑیوں کا منبر بنا دے جس پر میں لوگوں کو خطاب کرنے کے لیے بیٹھا کروں۔ تو اس عورت نے اپنے غلام کو حکم دیا اور وہ ”جھاؤ“ کے درخت سے منبر بنالا۔ تو اس عورت نے وہ منبر نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں بھیجا اور آپ ﷺ کے حکم سے اس جگہ پر رکھا گیا۔

اور حضرت انس بن مالک کہتے ہیں ”فَصُنِعَ لَهُ مِنْبَرٌ لَهُ دَرَجَاتٌ وَيَقْعُدُ عَلَى الْثَالِثَةِ“<sup>①</sup> کہ آپ ﷺ کے لیے منبر بنایا گیا جس کی دو سیڑھیاں تھیں اور تیسرا پر آپ ﷺ بیٹھا کرتے تھے۔

حافظ ابن حجر فرماتے ہیں: نبی اکرم ﷺ کے منبر مبارک کی تین ہی سیڑھیاں چلی آ رہی تھیں حتیٰ کہ حضرت معاویہ بن ابی حمزة کی خلافت میں مروان بن الحکم نے اس میں اضافہ کیا اور چھ سیڑھیاں بنادیں۔ آپ ﷺ سلام کہنے کے بعد منبر پر بیٹھ جاتے اور مودون اذان شروع کرتا۔

”عَنْ سَابِبِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ كَانَ بِلَالُ يُوَدُّنْ إِذَا جَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمِنْبَرِ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَإِذَا نَزَلَ أَقَامَ ثُمَّ كَانَ كَذَلِكَ فِي زَمَنِ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا“<sup>②</sup>

حضرت سائب بن یزید نبی ﷺ سے روایت ہے کہ جب نبی اکرم ﷺ منبر پر بیٹھ جاتے تو حضرت بلال بن عوف اذان دیا کرتے تھے اور جب خطبہ ختم کر کے منبر سے نیچے اترتے تو حضرت بلال نبی ﷺ اقامت کہا کرتے تھے اور آپ ﷺ کے بعد حضرت ابو بکر بن ابی حمزة و عمر بن ابی حمزة کے دور میں بھی ایسے ہوتا تھا۔

حضرت ابوالامامہ بن سہل بن حنیف نبی ﷺ بیان کرتے ہیں کہ ”سَمِعْتُ مُعاوِيَةَ بْنَ أَبِي سُفْيَانَ وَهُوَ جَالِسٌ عَلَى الْمِنْبَرِ أَذْنَ الْمُؤْدِنِ قَالَ اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ قَالَ أَشَهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَقَالَ مُعاوِيَةُ وَأَنَا فَقَالَ الْمُؤْدِنُ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ مُعاوِيَةُ وَأَنَا فَلَمَّا أَنْ قَضَى التَّاذِينَ قَالَ يَا ائِمَّةَ النَّاسِ إِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى هَذَا الْمَجْلِسِ حِينَ أَذْنَ الْمُؤْدِنِ يَقُولُ مَا سَمِعْتُمْ مِنْ مَقَالَتِي“<sup>③</sup>

① فتح الباری: 2/399

② صحيح البخاری: 914

③ سنن الدارمی: 1/25

④ صحيح سنن النسائي: 1321

## خطبة الحاجة

امام ابن القیم فرماتے ہیں ”لَمْ يَكُنْ يَخْطُبُ النَّبِيُّ ﷺ خطبة الا افتھرها بحمد الله ویتھد فیها بكلمتی الشهادة ویذکر فیها نفسہ باسمه العلم۔“<sup>①</sup>

”نبی کریم ﷺ اپنا ہر خطبه حمد و ثناء سے شروع کرتے اور اس میں شہادتین کا ذکر فرماتے اور اپنا اسم گرامی محمد ﷺ ذکر کرتے تھے۔“

حضرت عبداللہ بن مسعودؓؑ خطبة الحاجۃ کا ذکر کرتے ہوئے روایت فرماتے ہیں:

عَلِمَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خطبةَ الْحَاجَةَ  
(اس کی تفصیل خطبہ کے رکن مقدمہ میں گزر چکی ہے)

## منبر پر السلام علیکم کہنا

عن جابر أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا صَعَدَ الْمِنْبَرَ سَلَّمَ<sup>②</sup>

”سیدنا جابرؓؑ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ اجب منبر پر تشریف فرمائوتے تو السلام علیکم کہتے تھے۔“

## تحیۃ المسجد پڑھنے کا حکم

عن جابر قَالَ جَاءَ رَجُلٌ وَالنَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ النَّاسَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ فَقَالَ أَصَلَّيْتَ يَا فُلَانُ؟ قَالَ لَا، قَالَ قُمْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْنِ<sup>③</sup>

”حضرت جابرؓؑ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ نبی اکرم ﷺ جمعہ کا خطبہ ارشاد فرمائے تھے کہ اس دوران ایک آدمی آیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: کیا تو نے تحیۃ المسجد ادا کی ہے تو اس نے عرض کی: نہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا انھو اور درکعت نماز ادا کرو۔“

## اندازہ بیان

حضرت جابرؓؑ سے روایت ہے کانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ إِذَا حَطَبَ احْمَرَتْ عَيْنَاهُ وَعَلَّ

④ صحیح الجامع الصغیر: 4745

① زاد المعاد: 1/189

⑤ صحیح البخاری: 930، صحیح مسلم: 875

صَوْتُهُ وَأَشْتَدَّ غَضْبُهُ حَتَّىٰ كَانَهُ مُنْذِرٌ جَيْشٍ يَقُولُ صَبَحَكُمْ وَمَسَّاكمْ<sup>①</sup>  
”رسول اکرم ﷺ جب خطبہ ارشاد فرماتے تو آپ ﷺ کی آنکھیں سرخ ہو جاتیں اور آواز بلند ہو جاتی اور  
آپ ﷺ اس طرح جو شیلے انداز میں خطبہ ارشاد فرماتے تھے جیسا کہ آپ کسی لشکر سے ڈرار ہے ہوں جس سے  
ڈرانے والا کہتا ہے کہ دشمن تم پر صحیح کے وقت حملہ ہو گا اور شام کے وقت۔“

امام نوویؓ فرماتے ہیں: ”اس حدیث سے استدلال کیا جاسکتا ہے کہ خطیب کے منتخب ہے کہ وہ  
موضوع اور موقع کی مناسبت سے بات کو زور دار انداز میں بیان کرے اور اس میں ترغیب و تحریب کے پہلوؤں کو  
بلوٹ خاطر رکھے اور ممکن ہے رسول اللہ ﷺ کا یہ انداز بیان کسی بہت بڑے حادث سے ڈرانے اور منبہ کرنے کے  
لیے ہو۔“<sup>②</sup>

اور علامہ آبیؒ فرماتے ہیں: وہ کذا تكون صفة الوعظ مطابقة للذی متکلم فیه حتی لا  
یأتی بشیع ضده<sup>③</sup>

”کہ موقع محل کے مطابق خطاب اور بیان ایسا ہی ہوتا ہے کہ کوئی چیز مناسبت کے خلاف نہ ہو۔“  
یعنی ترغیب میں انداز نرم اور تحریب میں گرم ہونا چاہئے۔

### عصایا تو س پر ٹیک لگانا

حضرت حکم بن حزن الکفی شیعہ بیان کرتے ہیں کہ ہم نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور میں  
اس وفد میں ساتواں یا نواں شخص تھا۔ ہم نے عرض کی اے اللہ کے رسول ﷺ ! ہمارے لیے بھلائی کی دعا  
فرمایئے اور آپ ﷺ نے ہمارے لیے کچھ کھجوریں منگوائیں۔ اس وقت حالات اتنے زیادہ بہتر نہیں تھے۔ ہم کئی  
دن تک وہیں رہے حتی کہ ہمیں رسول اکرم ﷺ کے ساتھ جسمہ ادا کرنے کا موقعہ بھی ملا تو آپ ﷺ عصا (لاٹھی)  
یا کمان پر ٹیک لگا کر (یعنی ہاتھ میں لے کر) کھڑے ہوئے اور آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کی حمد و ثناء بیان فرمائی اور  
بہت ہی مختصر، جامع، پاکیزہ اور مبارک کلمات میں وعظ فرمایا اور پھر فرمایا: ”ایہَا النَّاسُ إِنَّكُمْ لَنْ تُطِيقُوا  
وَلَنْ تَفْعَلُوا كُلَّ مَا أُمِرْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ سَدِّدُوا وَأَبْشِرُوا“<sup>④</sup>  
اور امام ابن القیمؓ فرماتے ہیں:

① شرح النووی: 155/6

② صحيح مسلم: کتاب الجمعة: 592

③ سنن أبي داؤد: 1/402

④ اكمال الاكمال المعلم: 3/21-22

”كَانَ الْخُلَفَاءُ الْثَلَاثَةُ بَعْدَهُ يَفْعَلُونَ ذَلِكَ“<sup>①</sup>

”آپ ﷺ کے بعد خلفائے ثلاثہ بھی ایسا ہی کیا کرتے تھے۔“

### شہادت کی انگلی کے ساتھ اشارہ کرنا

”عن عمارة بن رويه قال إِنَّهُ رَأَى بِشْرَ بْنَ مَرْوَانَ عَلَى الْمِنْبَرِ رَافِعًا يَدَيْهِ فَقَالَ قَبَحَ اللَّهُ هَاتَيْنِ الْيَدَيْنِ لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَا يَزِيدُ عَلَى أَنْ يَقُولَ بِيَدِهِ هَكَذَا وَأَشَارَ بِأَصْبُعِهِ الْمُسَبِّحَةِ“<sup>②</sup>

حضرت عمارة بن رويہ رض بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے بشر بن مروان کو دیکھا کہ وہ منبر پر کھڑے دونوں ہاتھوں کو بلند کئے ہوئے تھے۔ تو انہوں نے کہا: اللہ تعالیٰ ان ہاتھوں کا برا کرے۔ میں نے رسول اللہ ﷺ کو صرف اس طرح کرتے دیکھا ہے اور انہوں نے اپنی شہادت کی انگلی کے ساتھ اشارہ کیا۔

نوٹ: ضرورت کے وقت مثال دینے یا سمجھانے کی عرض سے کوئی بھی مناسب اشارہ ایک یا دونوں ہاتھوں کے ساتھ کیا جاسکتا ہے۔

### دو خطبوں کے درمیان بیٹھنا

”عَنِ ابْنِ عُمَرَ قَالَ كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ خَطْبَتَيْنِ يَقْعُدُ بَيْنَهُمَا“<sup>③</sup>

”حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ دو خطبے ارشاد فرماتے اور ان کے درمیان بیٹھ کرتے تھے۔“

### خطبہ میں دعا کے لیے ہاتھ اٹھانا

”عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ قَالَ يَبْيَنُمَا النَّبِيُّ ﷺ يَخْطُبُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِذْ قَامَ رَجُلٌ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ هَلَكَ الْكُرَاعُ وَهَلَكَ الشَّاءُ فَادْعُ اللَّهَ أَنْ يَسْقِينَا فَمَدَّ يَدَيْهِ وَدَعَا“<sup>④</sup>

”حضرت انس رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ جمعہ کے روز خطبہ ارشاد فرماتے تھے کہ ایک شخص نے کھڑے ہو کر عرض کیا: اے اللہ کے رسول ﷺ! مال و مویش بلاک ہو رہے ہیں، اللہ سے بارش کے لیے دعا

④ صحیح مسلم: 874

زاد المعاد: 189/1

⑤ صحیح البخاری: 932

صحیح البخاری: 928، صحیح مسلم: 861

فرمایے تو آپ ﷺ نے ہاتھ اٹھا کر دعا کی۔“  
نوٹ: دوران خطبہ دعا کے لیے ہاتھ اٹھانا سوائے بارش کی دعا کے کسی اور موقعہ پر ثابت نہیں ہے۔ نیز  
دوران خطبہ دعا میں اگر امام ہاتھ نہ اٹھائے تو مقتدیوں کو بھی نہیں اٹھانے چاہئیں۔

## خطیب

یعنی خطبہ دینے والا اور اس کی جمع خطباء آتی ہے۔ عرب قادر الکلام اور فصح اللسان شخص کو ”رجل خطبیب  
ای حسن الخطبة“ کہتے ہیں۔ واقعاتی اور مشاہداتی اعتبار سے خطباء کو تین اقسام میں منقسم کیا جاسکتا ہے۔

### ۱ خطبہ خوان

یعنی وہ خطبیب جو مستند اور معتمد علیہ مصادر اور مراجع سے خطبہ تیار کرتا ہے اور منبر پر کھڑے ہو کر سامعین کے  
سامنے حرف بحرف پڑھ کر سناتا ہے۔ ایسے خطبے میں جہاں وقت اور موضوع کی پابندی ہوتی ہے وہاں اس کی  
سلسلیات اور منقی پہلو بھی ہیں۔ ایک تو ایسا خطبہ سامعین پر اپنی اثر انگیزی اور تاثیر کی خوبی سے خالی ہوتا ہے کیونکہ  
خطبیب کی توجہ سامعین کی بجائے اپنے اوراق پر ہوتی ہے اور بالخصوص جب اوراق کی ترتیب میں خلل واقع  
ہو جائے تو بہت بد مرگی پیدا ہوتی ہے۔ اسی لیے ایسے خطبات میں اکثر لوگ اکتاہٹ کا شکار معلوم ہوتے،  
جہاں ایسا لیتے اور ان پر نیند کا غلبہ رہتا ہے اور ان کی خواہش ہوتی ہے کہ خطبیب کا خطبہ ختم ہو اور ان کو چھٹی ملے۔

### ۲ خطبہ حفظ کرنے والے (رٹے باز) خطبیب

خطبیب کو حفظ اور نصوص کو یاد کرنے کے لیے قوی حافظہ اور پختہ یادداشت لازمی ہے کیونکہ اگر حفظ کردہ خطبہ  
میں سے کوئی عبارت بھول گئی تو خطبیب کو دہیں ورطہ حیرت میں ڈال دے گی اور اس کے اوسان خطا ہونے کی وجہ سے  
اسے سامعین کی تقدیک کا سامنا بھی کرنا پڑے گا اور خطبے سے بھی بے ربط ہو جائے گا۔ یہی وجہ ہے کہ ایسے خطبات کی تاثیر  
بھی سامعین میں بہت کم ہوتی ہے کیونکہ ایسا خطبہ سامعین کے ظروف و احوال اور حوالگ و ضروریات سے بے نیاز اپنا  
حفظ کردہ خطبہ سناتا چلا جاتا ہے اور بالخصوص ایسے خطباء جنہوں نے معروف خطباء کی تقاریر یاد کر کی ہیں ان کی توبات  
ہی کیا ہے۔ اگر خطبہ کا وقت ۳۰ منٹ ہے اور اس نے ڈیڑھ گھنٹہ کی جلسہ والی تقریر حفظ کی ہے تو وہ پوری سا کرہی دم  
لے گا۔ الا ماشاء اللہ

## ۱۷۔ فی البدیہہ خطیب

فی البدیہہ خطیب سے مراد وہ خطیب ہے کہ جو نصوص اور موضوع خطبہ کو فہم و بصیرت کے ساتھ از بر اور ذہن نہیں کرتا ہے اور پھر کامل مہارت اور حسن القاء اور مؤثر انداز میں سامعین کے گوش گزار کرتا ہے۔ ایسا خطیب اگر موضوع اور وقت کی پابندی کا خیال رکھے تو یہ سب سے افضل اور ناجح خطیب ہے کیونکہ اس کا انداز بیان اپنا اور اس کی توجہ سامعین پر ہوتی ہے۔ ایسا خطیب اگر موضوع کی پابندی اور اس کا احاطہ کرنے کی غرض سے موضوع سے متعلقہ اشارات اور عناوین تحریر کر کے سامنے رکھ لے تو یہ امر بھی مستحسن ہے تاکہ موضوع بھی تشنہ نہ رہے اور وقت کی بھی پابندی ہو جائے لیکن ایسا خطیب بننے کے لیے فن خطابت کی تدریب، وسیع مطالعہ اور فقہ الواقع کا صحیح اور اک از بس لازمی ہے۔

## خطیبِ اسلام کی صفات

### ۱۔ اخلاق

صداقت ہو تو دل سینوں سے کھینچنے لگتے ہیں واعظ حقیقت خود کو منوالیتی ہے مانی نہیں جاتی خطبہ اور دعوت الی اللہ عبادت ہے اور خطیب مبلغ و راشت نبوی کا امین اور ایک انتہائی افضل و اہم مشن کے لیے سرگرم عمل ہوتا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَنْ أَحْسَنْ قَوْلًا مِّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>①</sup>

”اور اس شخص سے احسن و بہتر کس کی بات ہے جو دعوت الی اللہ کا کام کرتا اور عمل صالح کو شیوه بناتا ہے اور کہتا ہے کہ میں فرمانبرداروں میں سے ہوں۔“

اور نبی مکرم نے حضرت علی سے فرمایا تھا: «وَاللَّهُ لَأَنْ يَهْدِي اللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَاحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ حُمُرِ النَّعَمٍ»<sup>②</sup> ”اللہ کی قسم! آپ کے ذریعے اگر اللہ تعالیٰ نے ایک شخص کو بھی ہدایت عطا کر دی تو آپ کیلئے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے۔“

اور اخلاق ہی میں برکت ہے۔ ارشاد باری ہے:

﴿أَمَّا الزَّبْدُ فَيَلْهُبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الْأَرْضِ﴾<sup>③</sup>

④ صحیح البخاری، کتاب المغازی: 4210

① فصلت 33:41

② الرعد 17:13

لہذا خطیب کو چاہئے کہ وہ خطبہ سے رضاۓ الہی کے حصول کی کوشش کرے اور قبولیت اعمال کے لیے بنیادی شروط اخلاق اور متابعت کو مد نظر رکھے کیونکہ اخلاق اور رضاۓ الہی کا حصول اعمال کی کامیابی کے لیے اصل اور اساس ہے۔ یہی سبب ہے کہ انبیاء ﷺ بہلا اپنے مخاطبین سے فرمایا کرتے تھے ﴿مَا أَسْتَكِنُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ﴾ ”میں آپ سے اس عمل (دعوت الی اللہ) پر اجرت نہیں طلب کرتا“ بلکہ اللہ کی رضا کے لیے آپ کی اصلاح چاہتا ہوں۔ ﴿إِنَّ أُرِيدُ إِلَّا الْإِصْلَاحَ مَا أَسْتَطَعْتُ وَمَا تَوَفَّقْتُ إِلَّا بِاللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ﴾<sup>①</sup>

”میں تو صرف اصلاح چاہتا ہوں جہاں تک مجھ سے ممکن ہو سکا اور مجھے صرف اللہ تعالیٰ کی توفیق درکار ہے اسی پر میرا توکل اور اسی کی طرف میں رجوع کرتا ہوں۔“

اور امام المومنین سیدہ عائشہؓ سے مردی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«مَنِ التَّمَسَ رِضَى اللَّهِ إِسْخَاطَ النَّاسِ كَفَاهُ اللَّهُ مَوْنَةُ النَّاسِ وَ مَنِ التَّمَسَ رِضَا النَّاسِ إِسْخَاطِ اللَّهِ وَ كَفَاهُ اللَّهُ إِلَى النَّاسِ»<sup>②</sup>

”جس نے اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی میں لوگوں کی ناراضی کی پرواہ نہ کی اللہ تعالیٰ لوگوں کی تکالیف کے مقابلہ میں اس کے لئے کافی ہو جاتا ہے۔ اور جو لوگوں کی رضا جوئی کی خاطر اللہ تعالیٰ کو ناراض کرتا ہے اللہ تعالیٰ بھی اسے لوگوں کے حوالے کر دیتا ہے۔“

اور حضرت بشر بن عقرہؓ سے مردی ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا تھا کہ (مَنْ قَامَ بِخُطْبَتِهِ لَا يَكْتُمُ بِهَا إِلَّا رِيَاءً وَ سُمْعَةً إِلَّا وَفَقَهَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَوْقَفَ رِيَاءٍ وَ سُمْعَةٍ)<sup>③</sup>

”کہ جس شخص نے اپنے خطبہ کو (رضاۓ الہی کے حصول کی بجائے) نہ مود و نماش اور طلب شہرت کا ذریعہ بنا یا قیامت کے دن اللہ تعالیٰ بھی اس کی لوگوں کے سامنے نماش اور تشبیہ کرے گا۔“

وضاحت: اگر کوئی ادارہ یا مسجد کمیٹی یا غیرہ خطیب کا مشاہدہ مقرر کرے تو یہ اخلاق کے منانی نہیں ہے لیکن تم خیر کے عادی اور زیادہ پیسوں کے لائق میں آئے روز مساجد تبدیل کرنے والے خطباء کے لیے لمحہ فکر یہ ہے کہ تبلیغ پیشہ یا ملازمت نہیں بلکہ یہ ایک پاکیزہ مشن ہے۔ یہ انبیاء کی میراث ہے، اس کے تقدیس کا خیال رکھنا چاہئے اور اسی طرح لوگوں کو خطبہ یا تبلیغی پروگرام کی اطلاع دینے کے لیے اشتہارات اور اعلانات کو ذریعہ بنانے میں مفائد نہیں بلکہ یہ

④ مسند احمد: 3/500

⑤ سنن الترمذی: 2414

⑥ ہود: 11: 88

دعوتی ضرورت ہے لیکن اشتہارات پر خطبائے کرام اور مبلغین عظام (الاما شاء اللہ) اور خطبائے شیریں بیان کا ناموں کی ترتیب اور کتابت اسماء کے جمجم اور القابات کی کمی وقلت پر بگڑ جانا اور تبلیغی پروگراموں میں اسی بنا پر شرکت نہ کرنا بہر حال مخلاص اور سادہ مسلمانوں کے قلب واذہان پر سوالیہ نشان رقم کرتا ہے کہ یہ خلوص نیت اور فی سبیل اللہ کی کون ہی قائم ہے؟

## ۲۔ متابعت

یعنی مبلغ و خطیب کو دعوت الی اللہ کا مشن ادا کرتے وقت امام الدعاۃ والمبغین، سید الفضلاء وفضل الخطباء حضرت محمد ﷺ کا اسوہ پیش نگاہ رکھنا چاہئے (جکل تفصیل نبی اکرم ﷺ کے انداز خطابت میں گزر چکی ہے) کیونکہ اخلاص اور متابعت عمل کی قبولیت اور اس میں برکت کے لیے شرط اور لازمی و ضروری امر ہیں۔ بقول شاعر:

واعلم بأن الأجر ليس بحاصل إلا إذا كانت له صفتان

لابد من اخلاصه ونقائه وخلوه من سائر الادران

وكذا متابعة الرسول فإنها شرط بحکم نبينا العدنان<sup>①</sup>

یہ بات بخوبی جان لیجئے کہ جب تک کسی عمل میں دو قسم کے اوصاف نہ پائے جائیں تب تک اس کے اجر و ثواب کا حصول ناممکن ہے۔ (ایک) اخلاص یعنی اس عمل کا ہر قسم کی آمیزش (شک و ریا کاری وغیرہ) سے پاک ہونا اور (دوسرा) رسول اکرم نے (متابعت) کو شرط قرار دیا ہے۔ یعنی وہ عمل نبی اکرم کی سنت کے مطابق ہو۔

## ۳۔ علم

خطیب کے لیے ضروری ہے کہ وہ خطبہ کے موضوع سے متعلق صحیح اور کامل معلومات سے آگاہ ہو کیونکہ (فَاقْدَ الشَّيْءَ لَا يُعْطِيهِ) اگر وہ خود نہیں جانتا تو کسی دوسرے کو کیا بتائے گا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ إِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لَّيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلَيُذَكِّرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ﴾<sup>②</sup> آیت مبارکہ میں دعا و خطباء کو میدان عمل میں اترنے سے قبل علمی اسلام سے لیس ہونے کا حکم دیا گیا ہے۔ ﴿قُلْ هَلْ يَهْدِي سَبِيلٌ أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْتَرِكِينَ﴾<sup>③</sup>

② یوسف 108:12

① التوبہ 9:122

③ الشامل: ص 22

”اے پیغمبر! فرمادیجئے یہ میرا طریقہ ہے، میں علی وجہ البصیرت اللہ کی طرف دعوت دیتا ہوں اور میرے مانے والے بھی اور اللہ تعالیٰ پاک ہے اور میں مشرکین میں سے نہیں ہوں۔“

حضرت مجید فرماتے ہیں کہ بصیرت سے مراد علم ہے۔ اور امام بخاریؓ نے قرآن کریم کی آیت مبارکہ ﴿فَاعْلَمُ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾<sup>①</sup> کے تحت عنوان قائم کیا ہے: باب العلم قبل القول والعمل۔ یعنی کسی بھی چیز کی طرف زبانی دعوت اور عملی تطبیق سے قبل اس کے بارے میں جانتا اور علم حاصل کرنا ضروری ہے۔<sup>②</sup>

### ۳۔ خیثت الہی

خیثت الہی علم کا زیر خطباء و دعاۃ کا اصل سرمایہ اور زار را ہے۔

ارشاد باری ہے: ﴿إِنَّمَا يَبْخَشُ اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَاءُ﴾<sup>③</sup>

اور یہ کامیابی کی کلید ہے جیسا کہ نبی اکرم ﷺ نے ایک روایت میں نجات اور کامیابی کا ذریعہ بننے والے اوصاف کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا: (وَخَشِيَّةُ اللَّهِ تَعَالَى فِي السِّرِّ وَالْعَلَانِيَةِ)<sup>④</sup> کے جلوٹ و خلوٹ میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنا۔ اور خود امام الدعا اور سید الخطباء اور اشرف الانبیاء ﷺ نے اپنے بارے میں تحدیث نعمت کے طور پر فرمایا: (وَاللَّهِ إِنِّي لَازْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ لِلَّهِ وَأَعْلَمُكُمْ بِمَا تَقْنَى)<sup>⑤</sup> کہ مجھے امید ہے کہ میں آپ سب کی بُنیت اللہ تعالیٰ سے زیادہ ڈرنے والا ہوں۔

### ۵۔ فصاحت و بلاغت

خطیب کو چاہئے کہ خطبہ میں حسن القاء کے ساتھ ساتھ الفاظ کی صحیح خارج سے ادا یگی کا اہتمام اور غریب و غیر مانوس اور پیچیدہ الفاظ کے استعمال سے گریز اور نصوص کے صحیح اعراب کا التزام اور تلاوت قرآن میں قواعد تجوید کا پورا خیال رکھے۔ پر تکلف جملہ بازی اور سمجھ اور گانے کی طرز پر ترجم اور اپنی لے اور سروتال کو برقرار رکھنے کے لیے بے جا حروف کو لمبا کرنا اور بے تکلی میں اور غنٹے پیدا کر کے قرآن کریم کے حسن و جمال کو

① صحیح البخاری: کتاب العلم، باب 11

19:47:19

② صحیح الجامع الصغیر: 3045

28:35:2

③ صحیح مسلم: 1110

گھنائے کی کوشش کرنے اور روح تلاوت کے منافی انداز کو اختیار کرنے سے گریز کرنا چاہئے۔ چنانچہ انیس الخطباء میں خطیب کے عیوب اور خامیاں بیان کرتے ہوئے سب سے پہلے اسی چیز کا ذکر کیا گیا ہے۔  
اللحن و افحشه ما کان فی آیة او حدیث ، ثم ما غير المعنی ، قال عبد الملک بن مروان: الاعرب جمال لوضیع واللحن هجنة على الشریف والعجب آفة الرأی وأعظم اسباب اللحن الجهل بعلمی النحو والصرف .<sup>①</sup>

”کہ حروف کی صحیح مخارج سے عدم ادا یا غلطیاں خطابت کے بدنا عیوب میں سے ہے اور قرآن و حدیث کی نصوص میں لحن بہت بڑا قیچی جرم ہے۔ اور خاص کروہ انداز جس سے معانی میں تبدلی واقع ہو۔ عبد الملک بن مروان کا مشہور قول ہے: فصاحت لسانی عام آدی کے لیے جمال و وقار اور لحن داعربی غلطیاں اور مخارج کا خیال نہ رکھنا یہ شریف آدی کے لیے عار ہے۔ اور خود پسندی آفت رائے ہے۔ اور لحن کے اسباب میں سے بیادی سبب صرف دخوکے علم سے نآشناہی ہے۔“

## ۶۔ تکلید و نقایی سے گریز

معروف خطباء و مبلغین کے خطبات اور تقاریر سے استفادہ ایک مشخن اور مفید چیز ہے لیکن ان کی بہ صد تکلف نقایی اور بے محل اس کا استعمال ایک غیر پسندیدہ عمل ہے جس سے ایک تنقل کرنے والے کی شخصیت متاثر ہوتی ہے۔ دوسرے بعض اوقات غلط نقایی ان قابل قدر اور معروف خطباء کی شخصیات کو بدنام کرنے کا باعث بنتی ہے کہ جن کی نقل کی جا رہی ہو۔ ویسے بھی نبی اکرم ﷺ نے امت کو تکلف سے منع فرمایا۔ (وَمَا آتَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ) <sup>②</sup> ”میں تکلف کرنے والوں میں سے نہیں ہوں۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ”نَهِيَنَا عَنِ التَّكْلُفِ“ <sup>③</sup>

”ہمیں تکلف سے منع کیا گیا ہے۔“  
اور تیسرا یہ اسلوب علم و تحقیق کے منافی ہے۔

## ۷۔ حسن منظر

خطیب کو چاہئے کہ عوام الناس کو خطاب کرتے وقت اپنی وضع قطع اور لباس کی صفائی کا خصوصی اہتمام کرے

② صحیح البخاری

③ ص 38: 86

④ انیس الخطباء، ص 115

کیونکہ تمام لوگوں کی نگاہ خطیب پر ہوتی ہے۔ یہ سادگی یا تقویٰ کی کوئی قسم نہیں کہ انسان عمدًا اور تکلفاً جمع میں آنے کے لیے بوسیدہ اور سلوٹ زدہ پوشاش کر کے لوگوں کے سامنے اپنی سادگی اور فقیری کا مظاہرہ کرے اور کفران نعمت کا مرتكب بھی ہو۔ اور لوگ بھی اسے اچھی نگاہ سے نہ دیکھیں حالانکہ خطیب تو قدوہ اور آئینہ میل ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

نبی اکرم ﷺ نے تو عام سامعین کو فرمایا ہے:

«مَنْ جَاءَ مِنْكُمُ الْجُمُعَةَ فَلَيَغْتَسِلْ»<sup>②</sup>

”جو شخص جمعہ کے لیے آئے اسے چاہئے کہ غسل کر کے آئے۔“

اور ابو داؤد میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا:

( مَا عَلَى أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدَ أَوْ مَا عَلَى أَحَدِكُمْ إِنْ وَجَدْتُمْ أَنْ يَتَّخِذَ ثَوَبَيْنِ لِيَوْمِ الْجُمُعَةِ سَوَى ثَوَبَيْنِ مَهْتَنِي )<sup>③</sup> ”کیا وجہ ہے کہ جس کے پاس گنجائش ہے وہ پھر بھی اپنے کاروباری لباس کے علاوہ جمعہ کے لیے خصوصی لباس نہیں بناتا؟“

اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ کَانَ لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِرْدٌ يَلْبِسُهَا فِي الْعِيَّدَيْنِ وَالْجُمُعَةِ ”نبی اکرم ﷺ کا ایک دھاری دارحلہ تھے جسے آپ ﷺ عیدین اور جمعہ کے لیے زیب تن فرمایا کرتے تھے۔“ لیکن لباس کی عمدگی اور نظافت کے ساتھ ساتھ لباس شہرت، اور خطیب وداعی کے غیر شایان شان لباس سے بھی اجتناب کرنا چاہئے۔

ڈاکٹر شریم فرماتے ہیں: أنه يستحب التجمُلُ زِيادةً عَلَى الْآخرين وهذا هو الذي فهمه

أهل العلم من هذه الأحاديث<sup>④</sup>

”ان احادیث مبارکہ سے اہل علم نے یہی اخذ کیا ہے کہ خطیب کو باقی لوگوں کی نسبت وضع قطع اور لباس کی عمدگی کا زیادہ انتباہ کرنا چاہئے۔“

## ۸۔ انداز بیان

انداز بیان گرچہ میرا شوخ نہیں اتنا      شاید کہ ترے دل میں اتر جائے میری بات  
خطیب کا انداز بیان انتہائی سمجھدہ، مہذب، شاکستہ اور دل نشین ہونا چاہئے۔ عالمی اور گھنیماز بان، فخش مذاق،

① سنن أبي داؤد: 910

صحيح مسلم: 1394

② الشامل، ص 107

السنن الكبرى: 350/3

یا وہ گوئی اور لوگوں کو ہنسانے کی غرض سے جگتیں مارنا، لطیفہ گوئی اور عجیب و غریب حرکات واشارات کرنا خطیب اسلام کی شان و منصب کے منافی ہیں۔ اسی طرح بار بار داڑھی کھجلانا، پسینے پوچھنا، گھڑی دیکھنا، ڈنی دباو کا شکار ہونا، بلاوجہ لکھ کارنا، بلاوجہ ہنسنا یہ تمام خطیب کی تخلیق خودگی کی علامات ہیں۔ ان سے قطعی گریز کرنا چاہئے۔ لوگوں کو خطاب کرتے وقت ان کی عزت نفس اور وقار کو لٹوڑ رکھنا چاہئے اور کسی کو نشانہ بنا کر بھرے مجھ میں اس کی تذلیل و تحریر اور سکل کرنا قطعاً جائز نہیں اگرچہ مخاطب کی اصلاح ہی مقصود کیوں نہ ہو۔ یہ اندازِ نصیح و ارشاد کے خلاف ہے۔ اسی لیے امام شافعیؓ فرماتے ہیں:

|                             |                           |
|-----------------------------|---------------------------|
| تعمدنی بنصحك في انفراد      | و جنبي النصيحة في الجماعة |
| فإن التوبيخ لا ارضي استماعه | من النصح بين الناس نوع    |
| فلا تجزع إذا لم تعط طاعة    | فإن خالفتنى وعصيت قولى    |

### ۹۔ مناسب اشارے اور وقفات

مقرر اور خطیب کو چاہئے کہ وہ اپنے اشارات اور وقفات میں موضوع کی مناسبت کا خیال رکھے تاکہ سا میعنی کیلئے موضوع کو سمجھنے میں وشواری پیش نہ آئے۔ جیسا کہ نبی اکرم ﷺ کی عادت مبارکہ تھی۔ مثلاً آپ ﷺ نے جب فرمایا: «أَنَا وَ كَافِلُ الْيَتِيمِ كَهَائِتِينَ فِي الْجَنَّةِ» تو اپنی دو مبارک الگلیوں کو ملا کر اشارہ کیا اور اسی طرح آواز میں موقعہ محل اور موضوع کی مناسبت سے اتار چڑھاؤ سے خطبہ اور وعظ میں حسن پیدا ہوتا ہے۔ اور ایک ہی ردِ ہم سے لوگ اکتا جاتے ہیں۔

### ۱۰۔ نرمی گفتار

شیریں کلام، محبت بھرا اسلوب اور میٹھا انداز بیان ایک داعی یا خطیب کا تو شہزادہ را رہا ہے۔ اسے قطعاً زیب نہیں دیتا کہ وہ جارحانہ اور دھمکی آمیز اسلوب اور نفرت انگیز الفاظ استعمال کرے۔ کیونکہ اسے تو ایک طبیب حاذق اور ماہر فن معالج کی طرح سامیعنی کے سامنے خیر خواہی اور ہمدردی کے جذبات لے کر منبر یا اٹیچ پر آنا چاہئے۔ کیونکہ: ع

چہاں رام ہوتا ہے میٹھی زبان سے      مگر اس میں پڑتی ہے محنت زیادہ  
اللہ تعالیٰ نے تو فرعون جیسے سب سے بڑے اللہ کے باغی کی طرف جب موسیٰ علیہ السلام اور ہارون علیہ السلام کو

دعوت ای اللہ کے لیے بھیجا تو حکم دیا: ﴿وَقُولَا لَهُ قَوْلًا تَبِّعًا﴾ کہ اس کے ساتھ زم لجھے میں گفتگو کرنا کیونکہ  
دعوت و تبلیغ کا فطری مزاج ہے۔

اور حالی مرحوم نے بڑے ورد بھرے انداز میں غیر تربیت یافتہ واعظین اور خطباء جو محبت کے دیے جلانے کی  
بجائے نفرتوں کے بینار تعمیر کرتے ہیں ان کا شکوہ کیا ہے کہ

بڑے ہے جس سے نفرت وہ تحریر کرنی گے

مسلمان بھائی کی تعمیر کرنی گناہ گار بندوں کی تعمیر کرنی

یہ ہے عالموں کا ہمارے طریقہ یہ ہے ہادیوں کا ہمارے سلیقہ

بلکہ خطیب اور مبلغ ایک طیب اور معاف ہے اسے شفقت اور ہمدردی سے انسانوں کی اصلاح کرنی  
چاہئے۔ اللہ تعالیٰ نے نبی اکرم ﷺ کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِيُنَزَّلَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَالَّا غَلِيلُ الْقُلُوبُ لَا نَفْضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَمِتَ فَتُوَسَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَسِّلِينَ﴾<sup>①</sup>  
اور نبی کریم ﷺ نے فرمایا: (إِنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ وَلَا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا  
شَانَهُ)<sup>②</sup> ”زی حسن و خوبصورتی میں اضافے کا باعث اور رخچتی قابل نہت اور بد نمائی کا باعث ہے۔“

## ۱۱۔ حلم و بردباری

خطیب داعی کو حليم الطبع اور متحمل مزاج ہونا چاہئے کیونکہ ان صفات سے عاری خطباء و مبلغین کوئی خلاف  
طبع چیز دیکھ کر یا مخالف کے اعتراض و تقید پر فوراً تنفس پا ہو جاتے اور جوش میں ہوش کھو بیٹھتے ہیں اور ذاتی دباؤ کا شکا  
رہو جاتے ہیں۔ جس کے نتیجہ میں نہ تو موضوع کی پابندی رہتی ہے اور نہ خطبه کا مقصود حاصل ہوتا ہے۔ لہذا ایسے  
موقع پر خطیب کو غفو و درگزر سے کام لیتے ہوئے اہداف خطبے کے حصول کے لئے کوشش رہنا چاہئے۔ ع:

والصفح عن زلل المسمى جميل والغفو يعقب راحه و محبة

## ۱۲۔ قدوہ اور نمودہ

خطیب کو چاہئے کہ عالم باعمل کا کردار پیش کرے اور شرعی امور کے التزام اور لوگوں کے ساتھ عام تعامل

② صحیح مسلم

① آل عمران: 159

کے دوران بحیثیت عالم دین اور مبلغ اسلام اپنے مقام و مرتبہ کا خیال رکھے۔ کیونکہ عوام خطیب مبلغ کے کردار عمل اور معاملات کا بڑی باریک بینی سے مشاہدہ کرتے ہیں اور حق ہے کہ ”زلہ العالم زلة العالم“ ایک عالم کی لغوش عالم (جہان) کی جہاہی ہے۔ بقول شاعر:

عار عليك اذا فعلت عظيم  
لاتنه عن خلق وتأتي مثله

لیعنی اور وہ کو صحت خود میاں فضیلت، والا معاملہ نہ ہو۔

ارشاد باری ہے: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ، كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾<sup>①</sup>

اور دوسرا جگہ ارشاد ہے:

﴿أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبَرِّ وَتَنْهَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتَلَوَّنَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَتَعَقَّلُونَ﴾<sup>②</sup>

اور حضرت انس بن مالک روایت کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا کہ میں معراج کی رات ایسے لوگوں کے پاس سے گزر کہ جن کے ہونٹ آگ کی قینچیوں کے ساتھ کائے جا رہے تھے۔ تو میں نے دریافت کیا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ تو بتایا گیا کہ یہ اہل دنیا کے خطباء میں سے ہیں جو لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے اور خود عمل نہیں کرتے تھے اور وہ کتاب بھی پڑھتے تھے۔ کیا ان کو عقل نہیں تھی۔<sup>③</sup>

اور حضرت امام سیوطی رحمۃ اللہ علیہ سے روایت ہے کہ میں نے رسول اکرم ﷺ سے سنا:

(يُجَاءُ بِرَجُلٍ فَيُطْرَحُ فِي النَّارِ فَيَطْحَنُ فِيهَا كَمَا يَطْحَنُ الْحَمَارُ بِرَحَاءً ، فَيَطْيِفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ: الْأَسْتَ كُنْتَ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ؟ فَيَقُولُ : إِنِّي كُنْتُ أَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلَا أَفْعَلُ وَأَنَّهِ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَفْعَلُهُ)<sup>④</sup>

”ایک آدمی کو لا کر آگ میں پچینا جائے گا تو وہ اس میں اس طرح چکر لگانا شروع کرے گا جیسا کہ گدھا چکی کے گرد گھومتا ہے۔ اسے اہل جہنم کے درمیان چکر لگایا جائے گا تو وہ لوگ اس سے دریافت کریں گے کہ اے فلاں! کیا تو نیکی کا حکم کرتا اور برائی سے روکا نہیں کرتا تھا؟ تو وہ جواب دے گا: میں نیکی کا حکم دیتا تھا لیکن خود عمل نہیں کرتا تھا اور برائی سے روکتا تھا لیکن خود اس میں ملوث ہوتا تھا۔“ ع

فكم أنت تنهى ولا تنتهى      وتسمع وعظا ولا تسمع

① البقرة: 2: 44.

② الصاف: 6: 2-3.

③ صحيح البخاري: 7098، صحيح مسلم: 2989.

④ مسنـدـأـحمدـ: 3/120.

فِيَا حَجَرَ الشَّحْدَ حَتَّىٰ مَتَىٰ      تَسْنُ الْحَدِيدَ وَلَا نَقْطَعُ<sup>①</sup>

”تم کس قدر لوگوں کو برائی سے منع کرتے ہو لیکن خود باز نہیں آتے ہو! لوگوں کو وعظ (نصیحت) کرتے ہو لیکن خود نصیحت قبول نہیں کرتے ہو۔ اے چاقو چھریاں تیز کرنے والے پھر! (ذرا یہ تو بتاؤ) تو کب تک دھاریں تیز کرتا رہے گا اور کانے گا نہیں؟“ (اللہ تعالیٰ ہمیں سب کو اخلاق عطا کرے اور ایسے بھیاں ک اور خوفناک انعام سے محفوظ رکھے۔) آمین!

### ۱۳۔ قناعت

قناعت وہ خوبی ہے جو انسان کے شرف و کرامت کو چارچاند لگادیتی ہے۔

عن عبد الله بن عمرو قال قال رسول الله ﷺ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ أَسْلَمَ وَرُزِقَ كَفَافًا وَقَنْعَةً<sup>۲</sup>  
اللَّهُ بِمَا آتَاهُ<sup>۳</sup> ”وَهُنَّ أَنفَقُوا مِمَّا كُنْدِلَتِ السَّمَاوَاتُ وَمِمَّا زَرَعُوا وَمِمَّا  
اللَّهُ قَدِيرٌ<sup>۴</sup>“ اسے قناعت کی توفیق بخشی۔“

اور نبی کریم ﷺ نے فرمایا: (إِذْ هَدْ فِيمَا عِنْدَ النَّاسِ يُحِبُّكَ النَّاسُ)<sup>۵</sup>

”لوگوں کے مال میں طمع والا بچہ نہ رکھو تو لوگ آپ سے محبت کریں گے۔“

اور حضرت حسن بصریؓ فرماتے ہیں:

لَا يَزَالُ الرَّجُلُ كَرِيمًا عَلَى النَّاسِ حَتَّىٰ يَطْمَعَ فِي دِينَارِهِمْ إِذَا فَعَلَ ذَلِكَ اسْتَخْفَوْا

بِهِ وَكَرِهُوا حَدِيثَهُ وَأَبْغَضُوهُ<sup>۶</sup>

”انسان کی لوگوں میں تب تک عزت و تکریم باقی رہتی ہے جب تک وہ ان کے مال میں طمع والا بچہ نہیں رکھتا۔

جب وہ لاپچی بن جاتا ہے تو لوگ اس کی تکریم کرنا ترک کر دیتے اور اس کی بات کو ناپسند کرتے اور اس کی شخصیت سے نفرت کرنے لگتے ہیں۔“

### ۱۴۔ عزم و ہمت

خطیب و بلغہ کو چاہئے کہ وہ دعویٰ مشن کو پر عزم اور بلند ہمتی سے سرانجام دے اور مایوسی کا شکار نہ ہو۔ وہ

① خصائص الخطبة والخطيب، ص 249      ② صحيح مسلم: 1054

③ أنس الخطباء، ص 107

④ سنن ترمذی، سنن ابن ماجہ

انبیاء علیهم السلام کی سیرت و احوال اور طرز تبلیغ کا مطالعہ کرے اور بالخصوص نبی اکرم ﷺ کے سفر طائف کا کامل توجہ سے ذہن و دماغ کے درستھے واکر کے مطالعہ کرے کہ اہل طائف کی بے پناہ اذیت کے باوجود بھی ان کے لیے بدعما نہیں کی اور مایوسی کا انہمار نہیں کیا بلکہ فرمایا: (إِنَّمَا أَسْأَلُ اللَّهَ أَنْ يُخْرِجَ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَلَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا) <sup>①</sup> ”میں اللہ سے دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ان کی نسل سے ہی ایسے لوگ پیدا کر دے جو اللہ کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ بنا کیں۔“

### ۱۵۔ ذاتی اغراض کیلئے منبر رسول کو استعمال کرنا

کسی خطیب کیلئے جائز نہیں کہ وہ شخصی مفاد یا اپنی مخصوص فقر اور نظریات کی تشبیہ کے لئے جمعۃ المبارک کا قیمتی موقعہ اور منبر رسول جیسی اہم جگہ کو استعمال کرے۔ نبی اکرم ﷺ نے امت کو ایسے خطرناک افراد سے تنہیہ کرتے ہوئے فرمایا: ”أَخْوَافُ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي كُلُّ مُنَافِقٍ عَلَيْهِ الْلِّسَانُ“ <sup>②</sup> کہ میں اپنی امت کے بارے میں سب سے زیادہ خطرہ ایسے منافقوں سے محسوس کرتا ہوں جو چوب لسانی میں ماہر ہو گے“ اور دوسری روایت میں ہے: ”إِنَّ أَخْوَافَ مَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةُ الْمُضْلُّونَ“ <sup>③</sup> ”میں اپنی امت کے بارے میں مندرجہ علم کے گمراہ کن قابضین سے بہت زیادہ خطرہ محسوس کرتا ہوں۔“

### ۱۶۔ تواضع اور اکساری

ایک داعی اور خطیب کو متواضع اور منکسر مزاج ہونا چاہئے۔ کیونکہ یہ علمائے حق اور اہل اللہ کی پہچان ہے اور عزت کے حصول کا زینہ ہے۔ حضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ نبی مکرم کا ارشاد گرامی ہے: (مَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ لِلَّهِ إِلَّا رَفَعَهُ اللَّهُ) <sup>④</sup> ”جو شخص بھی اللہ کی رضا کیلئے تواضع اختیار کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے عزت عطا کرتا ہے،“ اور عجب اور خود پسندی اور تکبر سے ایک داعی کو کسوں دور رہنا چاہئے کیونکہ نبی اکرم نے ان کو مہلکات میں شمار کیا ہے (أَعْجَابُ الْمَرءِ بِنَفْسِهِ) <sup>⑤</sup>

اور حضرت ابو الدراء فرماتے ہیں: جہالت کی تین علامات ہیں: (العجب، وکثرة المنطق فيما لا

① صحیح البخاری: 3231، صحیح مسلم: 1790

② صحیح الجامع الصغیر: 2588

③ صحیح الجامع الصغیر: 1551

④ صحیح الجامع الصغیر: 3045

يعنيه وأن ينهى عن شئي ويأتيه) <sup>①</sup> ”خود پسندی، فضول گنگو اور کسی کام سے دوسروں کو منع کرنا اور خود وہ کام کرنا۔“ بقول شاعر۔ع

المال آفته التبذير والنھب والعلم آفته الاعجاب والغضب

عزت اور قبول عام اللہ تعالیٰ عطا کرنے والا ہے اور وہی لوگوں کے دلوں میں محبت ذاتے والا ہے۔ اور پھر تمہارا در خود نہماں کوئی قابل فخر چیز ہے بھی نہیں۔ع

لیس الخمول بumar على امرء ذى الجلال فليلة القدر تخفى وتلك خير اليالى

بقول حضرت علامہ قاری عبد الملاک رحمانی: ”مجھے شیخ الاسلام مولانا شاہ اللہ امیرتسریؒ نے یہ نصیحت فرمائی کہ ”تمکبر حرام اور عزت نفس فرض عین ہے۔“

نوٹ: دوران خطبہ گلاغنگ ہو جانے یا پیاس لگنے پر خطبیں کیلئے منبر پر پانی پینا جائز ہے لیکن یہ بات مناسب نہیں کہ ایک آدمی چائے کا تھرماں لے کر پاس کھڑا ہو اور ہر دو منٹ کے بعد خطبیں یا مقرر کی خدمت میں چائے پیش کرے تاکہ اس کا گلہ چلتا رہے کیونکہ یہ قضع اور تکلف شریعت میں منع ہے۔ اور اس نے بھی کہ دعوت و ارشاد فرض کفایہ ہے۔ اگر ایک شخص اس قدر مذدور ہے تو وہ آرام کرے اور کوئی دوسرا عالم دین اس کی جگہ پر خطبہ یا تقریر ارشاد فرمادے۔ اسی طرح اشیع پر آکر اپنی یہاں یا تکلیف کا اعلان کرنا بھی مستحسن امر نہیں ہے۔ ہم نے اپنے اساتذہ کرام سے استاذ العلماء حضرت مولانا میر سیالکوئیؒ کا ناصحانہ مقولہ سنائے کہ وہ ایسے خطباء جو آغاز خطاب میں اس طرح کے روایتی جملے ادا کرتے کہ (طبعیت علیل ہے۔ سفر طویل ہے۔ تھکا دث سے جسم نڈھاں ہے) وغیرہ ادا کرتے تو انہیں فرمایا کرتے تھے ”بھی! اگر اتنے مریض ہو کہ تقریر نہیں کر سکتے تو خواہ مخواہ تکلف کیوں کرتے ہو۔ جاؤ آرام کرو۔ یہ لوگ اتنی دور سے آپ کی تیمار داری کرنے نہیں بلکہ تقریر سننے آئے ہیں۔“

یہ چند امور ہیں جن کی نشاندہی سے مقصود پہلے نمبر پر اپنی اصلاح اور پھر اپنے احباب کیلئے تذکیر ہے ۴۰۶۲۵۰۹۳۰۰  
اللَّٰهُمَّ تَنْهِيَّ الْمُؤْمِنِينَ ﴿۱﴾ اور یہ حقیقت ہے کہ ہمارے قابل قدر بزرگ اور بھائی خطباء و مبلغین موجودہ حالات میں جس طرح دعوت و تبلیغ کا فریضہ ادا کرنے میں سرگرم عمل ہیں، ان کی یہ کاوشیں انتہائی قابل قدر ہیں۔ اللہ تعالیٰ سب کی جہود کو شرف قبولیت عطا کرے۔ آمین!

① جامع بیان العلم وفضله: 142/1

## جمهور

خطابات کا تیرارکن جمہور (مخاطبین یا مسامعین) ہیں۔ خطیب کو دوران خطبہ سامعین کی سوچ و فکر اور تعليی معيار کو مد نظر رکھنا چاہئے۔ حضرت علیؓ کا قول ہے: (حَدَّثُوا النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ، أَتَجِبُونَ أَنْ يُكَذِّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ) <sup>(۱)</sup> ”لوگوں کے فہم و فراست کے معيار کے مطابق ان سے خطاب کرو۔ کیا تم یہ چاہتے ہو کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی تکذیب کی جائے؟“

اور ہشام بن عروہؓ کا فرماتے ہیں: (ما حدثت أحداً بشيء من العلم قط لم يبلغه عقله إلا كان ضلالاً عليه) <sup>(۲)</sup> ”آپ اگر کسی سے اس کے عقل و فہم کے معيار سے بلند ہو کر گفتگو کریں گے تو وہ گمراہ ہو جائے گا۔“ اور دوسری بات یہ ہے کہ خطیب کو (انزلوا الناس منازلهم) کا اصول پیش نظر رکھنا چاہئے کہ لوگوں کے ساتھ ان کے مقام مرتبہ کے حساب سے بتاؤ کرے۔

## عوام الناس کے لیے آداب

سامعین کے لیے ضروری ہے کہ خطاب کرنے والے کی گفتگو توجہ اور خاموشی سے سنبھالے جائیں۔ جیسا کہ صحابہ کرام ﷺ کا طرز عمل تھا کہ جب نبی اکرم ﷺ خطاب فرماتے تو وہ سر اپا گوش بن کر کامل توجہ سے سماعت کرتے اور اپنی کیفیت بیان کرتے ہیں کہ (کأن على رؤسنا الطير) کہ وچھپی اور توجہ کا عالم یوں ہوتا جیسا کہ ہمارے سروں پر پرندے ہوں اگر تھوڑی سے بھی حرکت کی تو اڑ جائیں گے۔

## خطبہ جمعہ کے آداب

حضرت سلمانؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَغْتَسِلُ رَجُلٌ يَوْمَ الْجُمُعَةِ، وَيَتَطَهَّرُ مَا اسْتَطَاعَ مِنْ طُهْرٍ، وَيَدْهُنُ مِنْ دُهْنِهِ، أَوْ يَمْسُ مِنْ طِيبِ بَيْتِهِ، ثُمَّ يَخْرُجُ فَلَا يَفْرَقُ بَيْنَ اثْنَيْنِ، ثُمَّ يُصَلِّي مَا كُتِّبَ لَهُ، ثُمَّ يُنْصِتُ إِذَا تَكَلَّمَ الْإِمَامُ، إِلَّا أَغْفَرَ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجُمُعَةِ الْأُخْرَى» <sup>(۳)</sup>

”جمعہ کے دن جو شخص غسل کرتا اور اپنی استطاعت کے مطابق طہارت حاصل کرتا، تیل لگاتا یا اپنے گھر سے

<sup>(۱)</sup> مقدمہ صحيح مسلم

فتح الباری: 34/1

<sup>(۲)</sup> صحيح البخاری، الجمعة: 883، صحيح مسلم: 850

کچھ خوبیوں غیرہ لگاتا ہے اور پھر وہ جاتا ہے اور دو آدمیوں کو جدا نہیں کرتا بلکہ جہاں جگہ ملتی ہے بیٹھ جاتا ہے، پھر جس قدر ممکن ہونماز ادا کرتا ہے، اور جب امام خطبہ دیتا تو خاموشی سے خطبہ سنتا ہے تو اس کے دوسرا جمعہ تک کے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔“

عن ابی هریرة عن النبی ﷺ قال: إِذَا كَانَ يَوْمُ الْجُمُعَةِ وَقَفَتِ الْمَلَائِكَةُ عَلَى أَبْوَابِ الْمَسْجِدِ فَيَكْتُبُونَ الْأَوَّلَ فَالْأَوَّلَ فَمَثَلُ الْمُهَاجِرِ إِلَى الْجُمُعَةِ كَمَثَلِ الَّذِي يُهَدِّي بَدْنَةً ثُمَّ كَالَّذِي يُهَدِّي بَقَرَةً ثُمَّ كَالَّذِي يُهَدِّي كَبَشًا ثُمَّ كَالَّذِي يُهَدِّي دَجَاجَةً ثُمَّ كَالَّذِي يُهَدِّي بَيْضَةً فَإِذَا خَرَجَ الْإِمَامُ وَقَعَدَ عَلَى الْمِنْبَرِ طَوَّرَا صُحْفَهُمْ وَجَلَسُوا يَسْمَعُونَ الذِكْرَ<sup>①</sup>

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ”جمعہ کے دن فرشتے مسجد کے دروازوں پر کھڑے ہو جاتے ہیں اور ترتیب وار پہلے آنے والوں کے نام لکھتے ہیں تو سب سے پہلے آنے والے کی مثال ایسے ہے جیسا کہ کوئی ایک اونٹ کی قربانی دے، پھر اس کے بعد آنے والے کی مثال ایسے ہے جیسا کہ گائے کی قربانی دینے والا ہے، پھر جو مینڈھا کی قربانی کرتا ہے، پھر مرغی اور اس کے بعد انڈے کی قربانی کرنے والا۔ اور جب امام خطبہ کے لیے منبر پر بیٹھ جاتا ہے تو وہ بھی اپنے رجسٹر لپیٹ کر خطبہ سننا شروع کر دیتے ہیں۔“

### ۳۔ خطبہ کے دوران تحریۃ المسجد

حضرت جابر رض بیان کرتے ہیں کہ سلیک الغطفانی آئے اور نبی اکرم ﷺ خطبہ ارشاد فرمارہے تھے تو وہ آکر بیٹھ گئے تو نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: «إِذَا جَاءَ أَحَدُكُمْ وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ فَلْيُصَلِّ رَكْعَتَيْنِ ثُمَّ لِيَجْلِسْ»<sup>②</sup> ”جب کوئی جمعہ کے لیے آئے اور امام خطبہ دے رہا ہو تو اسے چاہئے کہ دورکعت (تحریۃ المسجد) پڑھے اور پھر بیٹھئے۔“ نوٹ: خطبہ روک کر سنتوں کے لیے وقت دینا اور اسی طرح ظہراحتیا طی ادا کرنا بدعاں ہیں ان سے گریز کرنا چاہئے۔

### ۴۔ دوران خطبہ گفتگو کرنا

عن ابی هریرة رض أن رسول الله ﷺ قال: «إِذَا قُلْتَ لِصَاحِبِكَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ: أَنْصِثْ، وَالْإِمَامُ يَخْطُبُ فَقَدْ لَغُوتَ»<sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 881، وصحیح مسلم: 287/1

② صحیح البخاری: 850، وصحیح مسلم: 851

③ صحیح البخاری، الجمعة: 934، صحیح مسلم: 851

”حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ جب تو جمعہ کے خطبہ کے دوران اپنے (ساتھی کو خاموش کروانے کے لیے) اسے کہہ گا کہ خاموش ہو جاؤ تو تو نے لفکام کیا ہے۔“

## ۵۔ گردنیں پھلانگ

بعد میں آنے والوں کے لیے جائز نہیں کہ لوگوں کی گرد نیں پھلانگ کر ان کو پریشان کر کے آگے جا کر بیشیں۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو گرد نیں پھلانگ کر آگے آتے دیکھا تو فرمایا: «اجلسْ فَقَدْ آذِيَتْ وَأَنْيَيْتَ»<sup>①</sup> ”بیٹھ جاؤ تو دیر سے آیا اور لوگوں کو پریشان کر رہا ہے۔“

## ۶۔ علماء کا احترام

عوام الناس کو چاہئے کہ وہ ان علماء حق اور خدام دین کا احترام اور تقدیر کریں جو کہ وراشت نبوت کو سنبھالے ہوئے شب و روز دین کی تبلیغ اور نشر و اشاعت کیلئے سرگرم عمل ہیں۔ ان کے ساتھ کھنکھو کرتے وقت موبدانہ لجہ اور ان کے مقام مرتبہ کے مطابق ان سے مخاطب ہوں۔ آخر وہ بھی انسان ہیں، ان سے کوئی لغزش سرزد ہو جائے تو تہائی میں ان سے رابطہ کر کے ناصح امین کا کردار ادا کریں نہ کہ ان کو کھلے بندوں رسوا کر کے اپنی عاقبت بھی تباہ کریں اور دعوت حق کو بھی ناقابل تلافی نقصان پہنچا میں۔ ابن عساکر کا معروف قول ہے (ایاکم ولحوم العلماء فانها مسمومة) علماء کی غیبت سے پچوان کا گوشت زہر آلوہ ہوتا ہے۔ اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے علماء حق کے بارے میں ہی فرمایا ہے (الْعُلَمَاءُ وَرَثَةُ الْأُنْبِيَاءِ) کہ علماء حق ہی وراشت نبوت کے امین ہیں۔ اور حق ہے کہ یہ لوگ:

هم العدول لحمل العلم كيف وهم اولو المكارم والأخلاق والشيم

هم الجهابنة الأعلام تعرفهم بين الأنام بسيماهم ووسمهم

هم ناصرو الدين والحامون حوزته من العدو بجيشه غير منهزم

لم يبق للشمس من نور اذا أفلت ونورهم مشرق من بعد موتهم

”علماء حق علم دین کے حامل وہ باعظمت و باکردار لوگ ہیں کہ وہ اپنے اخلاق عالیہ اور خصال حمیدہ کی وجہ سے پہچانے جاتے ہیں۔ وہ دین کی نصرت کرنے والے اور دشمن کے مقابلہ میں کامیابی سے اس کا دفاع کرنے والے ہیں۔ آفتاب کے غروب کے بعد روشنی ختم ہو جاتی ہے اور یہ علم کے وہ آفتاب ہیں کہ جن کی آب و تاب ان

① صحیح ابن ماجہ للألبانی: 923

کے مرنے کے بعد بھی باقی رہتی ہے۔“

## زاد الخطیب ایک نظر میں

خطباء و مبلغین اور دعاۃ اسلام کے لیے زادراہ، علمی مواد اور منیج سلف صالحین کے مطابق معلومات کا ذخیرہ فراہم کرنا یقیناً عظیم عمل اور دین حقد کی بہت بڑی خدمت اور دعاۃ و مبلغین کا بطریق احسن علمی تعاون ہے۔ اسی لیے علماء نے ہر دور میں یہ زریں کارنامہ سرانجام دینے کی کوشش کی ہے تاکہ وہ خطباء و دعاۃ جن کے پاس مصادر و مراجع متوفی نہیں یا وقت کی قلت ہے ان کے لیے سہولت میسر آسکے۔ ماضی قریب میں اردو زبان میں خطبات کے مجموعہ جات جن سے شاید ہی کسی خطیب و مبلغ کی لاہبری یہ خالی ہو (اگر اس کی لاہبری ہوتی تو) ان میں سے مولانا عبدالسلام بستوی کی اسلامی خطبات دو جلدیں میں اور مولانا محمد جونا گڑھی کی خطبات محمدی ایک ضخم جلد میں مطبوع، مولانا محمد داؤ دراز کی خطبات بنوی ایک جلد میں قابل ذکر ہیں۔ مکتبہ سلفیہ والوں نے مولانا بستوی کے خطبات کی تخلیص بڑے خوبصورت انداز میں خطبات جمع کے نام سے ایک جلد میں شائع کر دی ہے اور اس کے علاوہ دیگر کئی مجموعہ خطبات بازار میں موجود ہیں لیکن زیر نظر مجموعہ **زاد الخطیب** اردو زبان میں اپنی نوعیت کا منفرد مجموعہ ہے جو دو حصوں پر مشتمل ہے ہر جلد میں ۲۵ خطبات ہیں۔ پہلی جلد کے خطبات کو سال بھر کے مواسم، مناسبات اور وقائع و احداث کے اعتبار سے ترتیب دیا گیا ہے جبکہ دوسرا حصہ متعدد خطبات پر مشتمل ہے۔ جس میں فاضل مرتب نے ایسا امتیازی اور منفرد انداز نگارش اختیار کیا ہے جو اسے تمام دیگر مجموعہ ہائے خطبات سے ممتاز کرتا ہے: مثلاً

① خطبہ کے شروع میں ترتیب و ارعاص خطبہ کا ذکر۔

② نصوص کی حسن ترتیب اور تشکیل و تعریف کا اہتمام۔

③ قرآن کریم کی صحیح اور سلف صالحین سے منقول تفسیر بالماثور۔

④ احادیث کی صحت کے اترام کے ساتھ ان کی تخریج و تعلیق اور پھر ان کی تشکیل کا اہتمام اور منیج سلف کے مطابق ان کی تشریع و توضیح۔

⑤ منہجیت اور اصلاح عقائد و اعمال کا نقطہ نظر اصلی غرض و غایت۔

⑥ موضوع کا تمام پہلوؤں سے احاطہ۔

⑦ حشو و زوائد اور بے جا اور غیر متعلقہ مواد سے بالکل خالی۔

- ⑧ تمام خطبات میں ترغیب و تہیب کا رنگ نمایاں۔  
 ⑨ عبارات سلیس، روای اور عام فہم۔  
 ⑩ اپنے موقف کو پر زور دلائی سے ثابت کرنا اور خالقین پر تقید کی بجائے خوش اسلوبی سے ان کے دلائی کا محکمہ اور ازراہ ہمدردی اکتوحیج موقف کا قائل بنانے کا دلواز اور ناصحانہ اسلوب۔  
 ⑪ مصطلحات اور مفردات کی الفوی و اصطلاحی تعریف و شرح۔  
 ⑫ خوبصورت و دیدہ زیب طباعت زاد الخطیب کی امتیازی خصوصیات ہیں۔
- اللہ تعالیٰ اپنی بہترین جزاں سے نوازے جنتۃ القارۃ الہندیۃ کے رئیس مکرم محترم ابو خالد فلاح المطیری ﷺ کو جو کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ توفیق سے کار خیر کا کوئی بھی موقعہ ہاتھ سے نہیں جانے دیتے۔ یہ پروگرام بھی انہی کا پیش کردہ اور تجویز کردہ تھا۔ ہمارے فاضل بھائی ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زاہد صاحب نے اس خواب کی صحیح تعبیر، پھر تصور اور ان کی منشا کے مطابق اس منصوبہ کو عملی جامہ پہنانے اور اس علمی خزینہ کی تقدیم و عرض کے لیے جس مخت شاقہ علمی بصیرت اور سعی مشکل کر کاظم امداد کیا یہ انہی کا حصہ ہے۔ اس علمی موسودہ سے ہر طبقہ کے دعاۃ و مبلغین یکساں مستفید ہو سکتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ ان کی اس علمی کاؤش کو شرف قبولیت عطا کرے اور قبول عام سے نوازے اور خطبا و مبلغین کو اس نادر علمی ذخیرہ اور خوبصورت اور خوشنما گلدستہ کتاب و سنت سے مستفیض ہونے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین۔

ہم (زاد الخطیب) کی طباعت کے اس پر صرت موقع پر اس کے مرتب ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زاہد صاحب، اس کی سرپرستی کرنے والے رئیس جنتۃ القارۃ الہندیۃ (کویت) محترم ابو خالد فلاح المطیری ﷺ، مرکز دعوۃ الجاییات (کویت) کے سربراہ محترم عارف جاوید محمدی اور دیگر احباب جماعت کو دل کی گہرائیوں سے مبارک بادپیش کرتے ہیں کہ اللہ کی توفیق کے بعد جن کی یہی دعا نہیں اور فیض مشورے اس مشروع کو علمی جامہ پہنانے میں مدد و معاون ثابت ہوئے۔ اور اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ اللہ تعالیٰ برادرم ڈاکٹر حافظ محمد اسحاق زاہد ﷺ کی اس علمی اور دعوتی کاؤش کو شرف قبولیت سے نوازے۔ اور اس کی اعداد و تقدیم اور نشر و اشاعت میں کسی طرح سے بھی تعاوون کرنے والوں کے لیے اسے صدقہ جاریہ بنائے۔ آمین!

طالب الدعوات خادم العلم والعلماء

عبداللّٰہ بن محمد صادق المدّنی غفران اللہ ولوالدیہ  
الکویت - ۱۸۰۸ء

# ماہِ محرم کے خطبات

۱ ماہِ محرم اور یوم عاشوراء... فضائل و احکام

۲ فضائل صحابہ رضی اللہ عنہم

۳ ہجرت مدینہ.... واقعات و دروس

## ماہ محرم اور یوم عاشوراء

اہم عناصر خطبہ:

## ① ماہ محرم کی اہمیت

## ۲) حرمت والے چار مہینے اور ان کے خاص احکام

۳ گناہوں کے آثار ماتم نوحہ میں حرم میں

⑤ حضرت حسین بن علیؑ کی شہادت ⑥ مادھرم اور صحابہؓ کرامؓ علیهم السلام

⑦ ماه محرم میں روزہ کی فضیلت      ⑧ تاریخ قدیم میں یوم عاشوراء کی اہمیت

۹ صوم عاشوراء کی اہمیت وفضیلیت

سہل خطبہ

محترم حضرات امامو حرم عظیم الشان اور مبارک مہینہ ہے۔ یہ ہرگز سال کا پہلا مہینہ اور حرمت والے چار مہینوں میں سے ایک ہے۔

فَرْمَانُ اللَّهِ يَعْلَمُ أَنَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْلَمِ الْأَعْلَمِ  
فِي الْكِتَابِ إِنَّمَا يَوْمُ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضِ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذَلِكَ الْيَوْمُ الْقَيْمَمُ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ<sup>١</sup>

”بے شک مہینوں کی گئتی اللہ کے نزدیک لوح محفوظ میں بارہ ہے، اور یہ اس دن سے ہے جب سے اللہ نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے، ان میں سے چار مہینے حرمت و ادب کے ہیں، یہی مصوبوط دین ہے۔ لہذا تم ان مہینوں میں اپنی چانوں پر ظلم نہ کرو۔“

یعنی ابتدائے آفرینش سے ہی اللہ تعالیٰ کے نزدیک سال کے مہینوں کی تعداد بارہ ہے، ان میں سے چار مہینے حرمت والے ہیں۔

حرمت والے چار مہینے کون سے ہیں؟ اس کے بارے میں ایک حدیث سماعت فرمائے:

حضرت ابو بکرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

(السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُرُمٌ: ثَلَاثَةٌ مُتَوَالِيَاتٌ: ذُو الْقَعْدَةِ، وَذُو الْحِجَّةِ، وَالْمُحَرَّمُ، وَرَجَبٌ مُضَرِّ الَّذِي بَيْنَ جُمَادَىٰ وَشَعْبَانَ) <sup>①</sup>

”سال بارہ مہینوں کا ہے، جن میں چار حرمت والے ہیں، تین پے در پے ہیں اور وہ ذوالقدر، ذوالحجہ اور محرم ہیں۔ اور چوتھا مہینہ رجب مضر ہے جو کہ جمادی الثانیہ اور شعبان کے درمیان آتا ہے۔“

”تین پے در پے اور چوتھا اکیلا“ اس میں کیا حکمت ہے؟ حافظ ابن کثیر<sup>②</sup> نے اس کی حکمت یہ بیان کی ہے کہ ذوالقدر میں جو کہ حج والے مہینے سے پہلے آتا ہے وہ لوگ قتال بند کر دیا کرتے تھے۔ اور ذوالحجہ کے مہینہ میں وہ حج ادا کیا کرتے تھے، پھر اس کے بعد ایک اور مہینہ بھی حرمت والا قرار دے دیا تاکہ وہ امن و امان سے اپنے طلن کو لوٹ سکیں، پھر سال کے درمیان ایک اور مہینہ حرمت والا قرار دیا تاکہ وہ عمرہ اور زیارتی بیت اللہ کے لئے امن سے آ جاسکیں۔<sup>③</sup>

عزیزان گرامی! اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں حرمت والے چار مہینوں کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے:

﴿فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ﴾ یعنی ”ان میں (خصوصی طور پر) تم اپنی جانوں پر ظلم نہ کرو۔“

ظلم تو سال کے بارہ مہینوں میں منوع ہے لیکن ان چار مہینوں کی عزت و حرمت اور ان کے تقدیس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان میں اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے منع فرمادیا۔

اس ظلم سے مراد کیا ہے؟

ایک تو یہ مراد ہے کہ ان مہینوں میں جنگ و جدال اور قتال نہ کیا کرو۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿لَا يَسْقُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ﴾<sup>④</sup>

”لوگ آپ سے حرمت والے مہینے میں لڑائی کی بابت سوال کرتے ہیں، آپ کہہ دیجئے کہ اس میں لڑائی کرنا برا گناہ ہے۔“

زمانہ جاہلیت میں بھی لوگ ان چار مہینوں کی حرمت کا خیال رکھتے تھے اور آپس کی جنگ اور لڑائی کو ان میں روک دیا کرتے تھے، پھر اسلام نے بھی ان کے احترام و تقدیس کو برقرار کر کھا اور ان میں لڑائی کو کبیرہ گناہ قرار دیا۔ اور ظلم سے مراد یہ بھی ہے کہ تم ان چار مہینوں میں خصوصی طور پر اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے بچو، کیونکہ ان میں نافرمانی کرنے کا گناہ کئی گناہ بڑھ جاتا ہے۔

④ صحیح البخاری، التفسیر باب سورۃ التوبۃ

468/2: تفسیر ابن کثیر

217: البقرۃ 2

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقش کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ظلم کو سال کے بارہ مہینوں میں حرام قرار دیا ہے، پھر ان میں سے چار مہینوں کو خاص کر دیا ہے کیونکہ ان میں برائی اور نافرمانی کا گناہ زیادہ ہو جاتا ہے اور نیکی اور عمل صالح کا اجر و ثواب بڑھ جاتا ہے۔

اور امام قادة رحمہ اللہ (فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ) کے بارے میں کہتے ہیں:

”حرمت والے مہینوں میں ظلم کا گناہ اور یو جھ دوسرے مہینوں کی نسبت کئی لگا بڑھ جاتا ہے۔ اور ظلم کا گناہ اگرچہ ہر وقت بڑا ہوتا ہے لیکن اللہ جس مہینے کو چاہے اس میں ظلم کا گناہ اور بڑا کر دے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرشتوں میں سے پیامبر فرشتوں کو جن لیا، کلام میں سے قرآن مجید کو جن لیا اور پوری سرزین میں سے مساجد کو جن لیا۔ اسی طرح مہینوں میں سے ماہ رمضان اور حرمت والے چار مہینوں کو جن لیا، دنوں میں سے یوم جمعہ کو جن لیا اور راتوں میں سے لیلۃ القدر کو جن لیا۔ تو اللہ تعالیٰ جسے چاہے عظمت دے دے، الہذا تم بھی اسے ظلم سمجھو جئے اللہ تعالیٰ عظیم سمجھتا ہے۔“<sup>①</sup>

میرے مسلمان بھائیو! سال بھر میں عموماً اور ان چار مہینوں میں خصوصاً ہم سب کو اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے اجتناب کرنا چاہئے اور گناہوں سے اپنا دامن پاک رکھنا چاہئے، کیونکہ گناہوں اور نافرمانیوں کی وجہ سے دل زنگ آلو دھو جاتا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

(كُلَّا بَلَ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ)<sup>②</sup>

”یوں نہیں، بلکہ ان کے دلوں پر ان کے اعمال کی وجہ سے زنگ چڑھ گیا ہے۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: (إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةَ سَوْدَاءَ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صُقِّلَ قَلْبُهُ، وَإِنْ زَادَ زَادَتْ حَتَّى يَعْلُو قَلْبُهُ، فَذَلِكَ الرَّيْنُ الَّذِي ذَكَرَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْقُرْآنِ) (كُلَّا بَلَ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ)<sup>③</sup>

”مومن جب گناہ کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک سیاہ قطہ پڑ جاتا ہے، پھر اگر وہ توبہ کر لیتا ہے اور اس گناہ کو چھوڑ کر معافی مانگ لیتا ہے تو اس کے دل کو دھو دیا جاتا ہے۔ اور اگر وہ گناہ پر گناہ کئے جاتا ہے تو وہ سیاہی بڑھتی چلی جاتی ہے یہاں تک کہ اس کے دل پر چھا جاتی ہے۔ تو یہی وہ (رین) ”زنگ“ ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے

قرآن میں تذکرہ کیا ہے: (كُلَّا بَلَ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ)

① تفسیر ابن کثیر: 14: 83

468/2: المطففين

② سنن الترمذی: 3334: حسن صحيح ، ابن ماجہ 4244 و حسنہ الألبانی

اور یاد رکھیں! گناہوں کی وجہ سے زندگی پر بیشان عالی سے گذرتی ہے اور انسان کو حقیقی چیز و سکون نصیب نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى، قَالَ رَبِّيَّهُ حَسْرَتِنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا، قَالَ أَكَلَيْكَ أَتَتْكَ آيَا تُنَا فَسَيِّئَتْهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تُنَسَّى ﴾<sup>①</sup>

”اور جو شخص میری یاد سے روگروانی کرے گا وہ دنیا میں تنگ حال رہے گا اور ہم اسے بروز قیامت انداھا کر کے اٹھائیں گے۔ وہ پوچھے گا: اے میرے رب! تو نے مجھے نایبنا بنا کر کیوں اٹھایا حالانکہ میں تو نیبا تھا؟ اللہ تعالیٰ جواب دے گا: اسی طرح ہونا چاہئے تھا کیونکہ تمہارے پاس ہماری آیات آئی تھیں لیکن تم نے انہیں بھلا دیا۔ اسی طرح آج تمہیں بھی بھلا دیا جائے گا۔“

یعنی دین الہی سے اعراض کرنے، آیات قرآنیہ کی تلاوت نہ کرنے اور ان پر عمل نہ کرنے کی وجہ سے ہر چہار جانب سے اسے تنگی گھیر لیتی ہے اور روزی کی کشادگی کے باوجود اس کا اطمینان و سکون تباہ ہو جاتا ہے۔ پھر مرنے کے بعد قبر بھی تنگ ہو جاتی ہے اور برزخ کی طویل زندگی تینخیوں اور بد تینخیوں سے گذرتی ہے۔ اور جب قیامت کے روز اسے اٹھایا جائے گا تو وہ بصارت اور بصیرت دونوں سے انداھا ہوگا۔ والیاذ باللہ تعالیٰ اور گناہوں اور برائیوں ہی کی وجہ سے موجودہ نعمتیں چھپ جاتی ہیں اور آنے والی نعمتیں روک لی جاتی ہیں۔ جیسا کہ ہمارے ماں باپ حضرت آدم علیہ السلام اور حضرت حوا علیہ السلام کی ایک غلطی کی وجہ سے انہیں جنت کی نعمتوں سے محروم کر دیا گیا۔ فرمان الہی ہے:

﴿ وَقُلْنَا يَا آدُمْ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغْدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَلَةَ الشَّجَرَةِ فَتَكُونُوا مِنَ الظَّالِمِينَ، فَأَرْلَهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ ﴾<sup>②</sup>

”اور ہم نے کہا: اے آدم! تم اور تمہاری بیوی جنت میں رہو اور اس میں جتنا چاہو اور جہاں سے چاہو کھاؤ۔ تاہم اس درخت کے قریب مت جانا ورنہ ظالموں میں سے ہو جاؤ گے۔ پھر شیطان نے ان دونوں کو لفڑش میں بٹلا کر دیا اور انہیں اس نعمت اور راحت سے نکلو دیا جس میں وہ تھے۔“

اسی طرح برائیوں کے برے انجام کے متعلق اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ أَلَمْ يَرَوْا كُمْ أَهْلَكَنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ مَكْنَثْهُمْ فِي الْأَرْضِ مَا لَمْ نُمِكِّنْ لَكُمْ وَأَرْسَلْنَا

السَّمَاءَ عَلَيْهِمْ مِدَارًا وَجَعَلْنَا الْأَنْهَارَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمْ فَأَهْلُكُنَّهُمْ بِذَنُوبِهِمْ وَأَنْشَأَنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنَآ أَخْرَيْنَ<sup>۱</sup>

”کیا تم نے نہیں دیکھا کہ ہم ان سے پہلے لئے جماعتوں کو ہلاک کر چکے ہیں، وہ جن کو ہم نے دنیا میں ایسی قوت دی تھی کہ تم کو وہ قوت نہیں دی۔ اور ہم نے ان پر خوب بارشیں برسائیں اور ہم نے ان کے نیچے سے نہریں جاری کیں۔ پھر ہم نے انہیں ان کے گناہوں کے سبب ہلاک کر دیا اور ان کے بعد دوسرا جماعتوں کو پیدا کر دیا۔“

اس آیت میں ذرا غور فرمائیں! اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تم نے تم سے پہلی امتوں کو وہ قوت اور سلطنت عطا کی تھی جو تمہیں عطا نہیں کی اور ہم نے انہیں بھرپور نعمتوں سے نوازا، لیکن انہوں نے ناشکری کی تو ہم نے وہ ساری نعمتیں ان سے چھین لیں اور انہیں تباہ و بر باد کر دیا۔ اور اگر تم بھی یہی روش اختیار کرو گے تو کیا تمہیں ہلاک کرنا ہمارے لئے مشکل ہے؟ اس لئے ہمیں اللہ تعالیٰ کی بے شمار نعمتوں پر شکر ادا کرنا چاہئے، اور اس کی واحد صورت یہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کے فرمانبردار بندے بن جائیں اور اس کی نافرمانی سے پرہیز کریں۔

عزیزان گرامی! اس خطبے کے شروع میں ہم یہ بات عرض کر چکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے خصوصاً حرمت والے مہینوں میں اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے منع فرمایا ہے۔ اور ماہ محرم کے حوالے سے یہاں دو باتوں کی وضاحت کرنا ضروری ہے۔

### (۱) ماہ محرم اور نوح

آپ کو معلوم ہے کہ ماہ محرم میں کئی لوگ ماتمی لباس پہن کر نوح اور ماتم کرتے ہیں اور سینہ کو بی کرتے ہیں۔ ہمارے نزدیک یہ بھی ظلم ہی کی ایک قسم ہے جس سے منع کیا گیا ہے۔

إن اعمالَ كَمَتْلُوكِهِمْ كَا إرشادٍ لِغَرَامِي

(أَرْبَعَ فِي أَمْتَىٰ مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ لَا يَتَرُكُونَهُنَّ : الْفَخْرُ فِي الْأَخْسَابِ ، وَالطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ ، وَالإِسْتِسْقَاءُ بِالنَّجُومِ ، وَالنِّيَاحَةُ ، وَقَالَ: الْأَنَّاِحَةُ إِذَا لَمْ تُتْبَ قَبْلَ مَوْتِهَا تُقامُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَعَلَيْهَا سِرْبَالٌ مِنْ قَطْرَانٍ وَدِرْعٌ مِنْ جَرْبٍ)<sup>۲</sup>

”جالیت کے کاموں میں سے چار کام میری امت میں ایسے ہو گئے جنہیں وہ چھوڑنے پر تیار نہیں ہو گئے:

<sup>۲</sup> صحيح مسلم، الجنائز، باب التشديد في النياحة: 934

① الأئمَّةُ 6:6

حسب (قویت) کی بنیاد پر فخر کرنا، کسی کے نسب میں طعنہ زنی کرنا، ستاروں کے ذریعے قسمت کے احوال معلوم کرنا (یا ستاروں کے ذریعے بارش طلب کرنا) اور نوحہ کرنا۔“ نیز آپ ﷺ نے فرمایا: ”نوحہ کرنے والی عورت اگر موت سے پہلے توبہ نہیں کرتی تو قیامت کے روز اس حال میں اٹھائی جائے گی کہ اس پر تارکوں کی ایک قیص ہوگی اور خارش کی بیماری کے لباس نے اس کے جسم کو ڈھانپ رکھا ہوگا۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نوحہ وغیرہ کرنا جاہلیت کے امور میں سے ہے اور اس کا اسلام سے قطعاً کوئی تعلق نہیں۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے نوحہ وغیرہ کرنے والے شخص سے لاتفاقی کا اظہار کرتے ہوئے فرمایا:

『لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَطَمَ الْخُدُودَ وَشَقَّ الْجُيُوبَ وَدَعَا بِدَعَوَى الْجَاهِلِيَّةِ』<sup>①</sup>

”وَهُذِهِ هُمْ مِنْ سَبَقَ الْعِيْنَى وَأَوْيَالَى أَوْ مَصِيبَتَى وَقْتَ الْهَلاَكَةِ“<sup>②</sup>  
کے ساتھ پکارا یعنی اوایل کیا اور مصیبت کے وقت ہلاکت اور موت کو پکارا۔“

اور حضرت ابو بردۃ بن ابو موسیٰ الاشعريؑ کہتے ہیں کہ حضرت ابو موسیٰ الاشعريؑ نے ایک مرتبہ شدید تکلیف میں بیٹلا ہوئے اور ان پر غشی طاری ہو گئی۔ آپ کا سر آپ کی ایک اہلیتی کی گود میں تھا۔ اس نے زور زور سے رونا شروع کر دیا لیکن آپ اسے کوئی جواب نہ دے سکے، پھر جب انہیں افاقہ ہوا تو انہوں نے کہا: ”میں ہر اس شخص سے بڑی ہوں جس سے رسول اکرم ﷺ نے براءت کا اعلان کیا۔ بے شک رسول اللہ ﷺ نے زور زور سے رونے والی، مصیبت کے وقت سرمندوانے والی اور کپڑے پھاڑنے والی عورت سے براءت کا اعلان فرمایا ہے۔“<sup>③</sup>

ان احادیث سے یہ بات ثابت ہو گئی کہ ماتم اور سینہ کو بی کرنا حرام ہے۔ اور رسول اللہ ﷺ نے ان اعمال سے اور ان اعمال کے کرنے والوں سے براءت اور لاتفاقی کا اظہار فرمایا ہے۔ لہذا تمام مسلمانوں کو اس سے باز آجانا چاہئے اور فوری طور پر ان سے بھی توبہ کرنی چاہئے۔

معزز سامعین! ماه محرم میں نوحہ اور ماتم وغیرہ نواسہ رسول حضرت حسینؑ کی شہادت کے غم میں کیا جاتا ہے اور کون ہے کہ جس کو ان کی شہادت پر غم اور افسوس نہیں ہو گا؟ یقیناً ہر مسلمان کو اس پر حزن و ملال ہوتا ہے لیکن جس طرح ہر صدمہ میں صبر و تحمل کا مظاہرہ کرنا ضروری ہے اسی طرح حضرت حسینؑ کی شہادت پر

① صحیح البخاری، الجنائز، باب لیس منا من شق الجیوب: 1294

② صحیح البخاری، الجنائز باب ما ینہی عن الحلق عند المصيبة: 1296، صحیح مسلم الإيمان ، باب

تحريم ضرب الخدود وشق الجیوب: 167

بھی صبر و تحمل کا ہی مظاہرہ کرنا چاہئے۔ نہ کہ نوحہ، ماتم اور سینہ کو بھی جاہلیت والے اعمال و افعال کا۔  
اللہ رب العزت کا فرمان ہے: ﴿وَلَنْبُلوَنَّكُمْ بِشَيْءٍ مِّنَ الْغَوْفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَالْأَنْفُسِ وَالْعُمَرَاتِ وَبَشَرَ الصَّابِرِينَ ﴾ الْذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُهَتَّدُونَ ﴽ ①

”اور ہم تمھیں ضرور آزمائیں گے، کچھ خوف و ہراس اور بھوک سے، مال و جان اور سپلاؤں میں کمی سے۔ اور آپ (اے محمد ﷺ) صبر کرنے والوں کو خوشخبری دے دیجئے، جنھیں جب کوئی مصیبت لاحق ہوتی ہے تو وہ کہتے ہیں: ہم یقیناً اللہ ہی کے ہیں اور ہمیں اسی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔ ایسے ہی لوگوں پر اللہ تعالیٰ کی نوازشیں اور رحمت ہوتی ہے۔ اور یہی لوگ ہدایت یافتے ہیں۔“

صبر کرنے والوں کو اللہ تعالیٰ بغیر حساب کے اجر دیتا ہے۔

فرمانِ الہی ہے: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرُهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴽ ②

”صبر کرنے والوں ہی کو ان کا اجر بغیر حساب کے دیا جاتا ہے۔“

اس میں کوئی شک نہیں کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ ایک جیلیل القدر صحابی تھے۔ آپ کی فضیلت کیلئے یہی کافی ہے کہ آپ رسول اللہ ﷺ کی سب سے چھوٹی اور سب سے پیاری صاحبزادی حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کے بھتی جگہ تھے۔ اور رسول اللہ ﷺ کو آپ سے اور اسی طرح حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے شدید محبت تھی۔

عطاء بن یسار رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ایک صحابی نے مجھے خبر دی کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما کو اپنے سینے سے لگایا اور فرمایا: (اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْبِحُهُمَا فَأَحِبَّهُمَا) ③  
یعنی ”اے اللہ! میں ان سے محبت کرتا ہوں، اللہ تو بھی ان سے محبت کر۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ اپنے گھر سے نکل کر ہمارے پاس تعریف لائے۔ آپ کے ساتھ حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما بھی تھے، ایک آپ ﷺ کے ایک کندھے پر اور دوسرا آپ ﷺ کے دوسرا کندھے پر تھے۔ اور آپ ﷺ کبھی ان سے پیار کرتے اور کبھی ان سے۔ چنانچہ ایک شخص نے آپ ﷺ سے پوچھا: اے اللہ کے رسول! کیا آپ کو ان سے محبت ہے؟ آپ ﷺ

② الزمر: 39: 10

① البقرة: 155-157

② مسند أحمد: 21133: 23، وإسناده صحيح، ورواه الترمذى عن البراء بن عازب: 3782

وصححه الألبانى فى الصحيحه: 2789

نے فرمایا: «مَنْ أَحَبَّهُمَا فَقَدْ أَحَبَّنِي، وَمَنْ أَبْغَضَهُمَا فَقَدْ أَبْغَضَنِي»<sup>①</sup>  
 ”جس نے ان سے محبت کی اس نے مجھ سے محبت کی۔ اور جس نے ان سے بغض رکھا اس نے مجھ سے بغض رکھا۔“

رسول اکرم ﷺ کو اپنے ان دونوں نواسوں سے کس قدر شدید محبت تھی اس کا اندازہ آپ اس بات سے کر سکتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ اپنا خطبہ چھوڑ کر انہیں اٹھانے کیلئے منبر سے نیچے اترتے، انہیں اٹھاتے اور پھر منبر پر جا کر اپنا خطبہ مکمل کرتے۔

حضرت بریڈہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ خطبہ ارشاد فرمائے تھے کہ اس دوران حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما نمودار ہوئے، انہوں نے سرخ رنگ کی قیصیں پہنی ہوئی تھیں اور وہ ان میں بار بار پھسل رہے تھے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ منبر سے نیچے اترے، اپنا خطبہ روک دیا، انہیں اٹھایا اور اپنی گود میں بٹھایا۔ پھر آپ ﷺ انہیں اٹھائے ہوئے منبر پر چڑھے۔ اس کے بعد فرمایا:

”اللہ تعالیٰ نے مجھ فرمایا ہے کہ ﴿إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ﴾“ بے شک تمہارے اموال اور تمہاری اولاد آزمائش ہیں۔“ میں نے انہیں دیکھا تو مجھ سے رہا نہ جاسکا۔“ پھر آپ ﷺ نے اپنا خطبہ مکمل فرمایا۔<sup>②</sup> اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ حالتِ احرام میں اگر کوئی آدمی ایک کمکھی کو مار دے تو اس کا کیا حکم ہے؟ انہوں نے کہا: اہلِ عراق کمکھی کے بارے میں سوال کرتے ہیں حالانکہ وہ تو نواسہ رسول ﷺ کے قاتل ہیں! اور رسول اللہ ﷺ نے فرمایا تھا:  
 «هُمَا رَبِّ حَانَتَىٰ مِنَ الدُّنْيَا»<sup>③</sup>

”یہ (حسن اور حسین رضی اللہ عنہما) دنیا میں میرے دو پھول ہیں۔“

جبکہ سنن ترمذی میں اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں کہ اہلِ عراق میں سے ایک شخص نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے سوال کیا کہ اگر مچھر کا خون کپڑے پر لگ جائے تو اس کا کیا حکم ہے؟ انہوں نے کہا: اس آدمی کو دیکھو! یہ مچھر کے خون کے متعلق سوال کرتا ہے جبکہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے جگر گوشے کو قتل کیا۔ اور میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا تھا کہ آپ نے فرمایا:

① رواہ احمد: 15/420: 9673، و 13/260: 7876، و سنن ابن ماجہ باختصار: 143 و حسن الابانی

② سنن أبي داود: 1109، سنن النسائي: 1413، سنن ابن ماجہ: 3600 و صحیح الابانی

③ صحيح البخاری: 3753، 5994

(إِنَّ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ هُمَا رَيْحَانَتَيِّ مِنَ الدُّنْيَا) <sup>①</sup>

”بے شک حسن رضی اللہ عنہ اور حسین رضی اللہ عنہ دنیا میں میرے دو پھول ہیں۔“

اور حضرت خدیفہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

(إِنَّ هَذَا مَلَكُ لَمْ يَنْزِلْ الْأَرْضَ قَطُّ قَبْلَ هَذِهِ اللَّيْلَةِ، إِسْتَادَنَ رَبُّهُ أَنْ يُسَلِّمَ عَلَىَّ وَيُبَشِّرَنِي بِأَنَّ فَاطِمَةَ سَيِّدَةِ نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ وَأَنَّ الْحَسَنَ وَالْحُسَيْنَ سَيِّدَانِ شَبَابِ أَهْلِ الْجَنَّةِ) <sup>②</sup>

”بے شک یہ فرشتہ آج رات زمین پر نازل ہوا، اس سے پہلے یہ بھی زمین پر نہیں آیا تھا، اس نے اللہ تعالیٰ سے مجھے سلام کرنے اور مجھے یہ خوشخبری دینے کی اجازت طلب کی کہ فاطمہ رضی اللہ عنہا جنت کی عورتوں کی سردار ہو گئی اور حسن اور حسین (رضی اللہ عنہما) نوجوانانِ جنت کے سردار ہو گئے۔“

اور حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ حضرت حسین بن علی رضی اللہ عنہما رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے سب سے زیادہ مشابہت رکھتے تھے۔ <sup>③</sup>

ایک اور روایت میں ان کا بیان ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ سے زیادہ کوئی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مشابہ نہ تھا ان دونوں روایات کو جمع کرتے ہوئے حافظ ابن حجر <sup>کہتے ہیں کہ حسن رضی اللہ عنہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں اور حسین رضی اللہ عنہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی موت کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے مشابہت رکھتے تھے۔ <sup>④</sup></sup>

عزیزان گرامی! ان تمام احادیث میں حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما کے فضائل ذکر کئے گئے ہیں۔ اور انہی احادیث کے پیش نظر ہم ان دونوں سے محبت کرتے اور اس محبت کو اپنے ایمان کا جزو سمجھتے ہیں اور ہم اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کا واقعہ انتہائی المناک اور افسوسناک واقعہ ہے، لیکن ہم اس پر نوحہ، ماتم اور سینہ کو بی کرنے کو ناجائز بلکہ حرام تصور کرتے ہیں، کیونکہ خود ہمارے پیارے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے ایسے افعال کو حرام قرار دیا ہے، جیسا کہ ہم اس سے پہلے یہ بات احادیث کی رو سے ثابت کر چکے ہیں۔ لہذا اس واقعہ پر سوائے صبر و تحمل کے اور کوئی چارہ کا رہیں۔

نیز یہ بات بھی یاد رہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کے بارے میں حضرت جبریل علیہ السلام نے پہلے ہی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو آگاہ کر دیا تھا۔

① سنن الترمذی: 3770 وصححه الألبانی

② صحيح البخاری: 3752

③ سنن الترمذی: 3781 وصححه الألبانی

④ صحيح البخاری: 3784

⑤ فتح الباری

حضرت ام سلکہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ حضرت جبریل علیہ السلام نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوئے، اس وقت حضرت حسین رضی اللہ عنہ میرے پاس تھے، اچانک وہ (حضرت حسین رضی اللہ عنہ) رونے لگ گئے، میں نے انہیں چھوڑا تو وہ سید ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس چلے گئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریب جا کر بیٹھ گئے۔ حضرت جبریل علیہ السلام نے کہا: اے محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کیا آپ ان سے محبت کرتے ہیں؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں۔ تو حضرت جبریل علیہ السلام نے کہا: بے شک آپ کی امت انہیں غقریب قتل کر دے گی۔ اور اگر آپ چاہیں تو میں آپ کو اس سرز میں کی مٹی دکھلا دوں جس پر انہیں قتل کیا جائے گا۔ پھر انہوں نے اس کی مٹی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دکھلائی اور یہ وہ سرز میں تھی جس کر بلاء کہا جاتا ہے۔<sup>①</sup>

چنانچہ ہم حضرت حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کو اللہ تعالیٰ کی قضا و قدر سمجھتے ہیں جیسا کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کے والد حضرت علی رضی اللہ عنہ بھی بقضاء وقدر الہی شہید ہوئے۔ اور آپ اس وقت شہید ہوئے جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم میں سترہ رمضان بروز جمعۃ المبارک کو فجر کی نماز ادا کرنے کیلئے جا رہے تھے! اسی طرح ان سے پہلے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو بھی ظالموں نے انتہائی المناک انداز میں شہید کیا۔ اور آپ ماہ ذوالحجہ صلی اللہ علیہ وسلم میں ایام تشریق کے دوران شہید ہوئے اور ان سے پہلے حضرت عمر رضی اللہ عنہ بھی اس وقت شہید ہوئے جب آپ فجر کی نماز میں قرآن مجید پڑھ رہے تھے اور یہ سب یقینی طور پر حضرت حسین رضی اللہ عنہ سے افضل تھے اور ان کی شہادت کے واقعات زیادہ المناک اور افسوسناک ہیں، لیکن ایسے تمام واقعات پر ہم سوائے (إِنَّا لِلّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ) کے اور کیا کہہ سکتے ہیں!

## (۲) ماہ محرم اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم

خصوصاً ماہ محرم میں ایک اور ظلم یہ ہوتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے شاگردان گرامی (صحابہ کرام رضی اللہ عنہم) کو برا بھلا کہا جاتا اور انہیں سب و شتم کیا جاتا ہے۔ حالانکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو برا بھلا کہنا اور گالیاں دینا حرام ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے متعلق اہل سنت والجماعت کا عقیدہ بیان کرتے ہوئے امام طحاوی رحمہ اللہ کہتے ہیں:

”نَحْبُ أَصْحَابِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلَا نُفَرِطُ فِي حُبِّ أَحَدٍ مِّنْهُمْ، وَلَا نَتَرَا مِنْ أَحَدٍ مِّنْهُمْ، وَنُبَغِضُ مَنْ يَبغِضُهُمْ وَبَغِيَّ الرَّحِيمِ يَذْكُرُهُمْ، وَلَا نَذْكُرُهُمْ إِلَّا بَخِيرٍ، وَجَبَّهُمْ دِينَ

① آخر جهأحمد في فضائل الصحابة بسنده حسن: 2/782: 1391

وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان“<sup>①</sup>

”هم رسول اللہ ﷺ کے اصحاب سے محبت کرتے ہیں اور ان میں سے کسی ایک صحابی کی محبت میں غلوتیں کرتے اور نہ ہی ان میں سے کسی صحابی سے براءت کا اعلان کرتے ہیں اور ہم ہر ایسے شخص سے بغض رکھتے ہیں جو صحابہ کرام ﷺ کے ساتھ بغض رکھتا ہو اور انہیں خیر کے ساتھ ذکر نہ کرتا ہو۔ ہم انہیں خیر کے ساتھ ہی ذکر کرتے ہیں اور ان کی محبت کو عین دین، عین ایمان اور عین احسان سمجھتے ہیں، جب کہ ان سے بغض رکھنا کافر، نفاق اور سرکشی تصور کرتے ہیں۔“

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام ﷺ کی فضیلت ذکر کرنے کے بعد کہا ہے کہ کفار کو صحابہ کرام ﷺ سے چڑھاتی ہے اور وہ ان کے بارے میں غضبناک ہوتے ہیں، گویا کہ صحابہ کرام ﷺ سے چڑھا اور بغض و عناد رکھنا کافروں کا شیوا ہے نہ کہ مسلمانوں کا۔

فَرَّمَ اللَّهُ ۚ هُوَ الْمُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدُّ أَعْلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُعْجَا  
سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرِضْوَانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَقْرَبِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي  
الْتَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْنَةً فَأَسْتَغْلَظَ فَأَسْتَوْتَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ  
لِيَغْيِطُ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا<sup>②</sup>

”محمد (ﷺ) اللہ کے رسول ہیں اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر سخت اور آپ میں رحمہل ہیں۔ آپ انہیں دیکھتے ہیں کہ وہ رکوع اور سجدہ کر رہے ہیں، اللہ کے فضل اور رضا مندی کی جستجو میں ہیں، سجدوں کے اثر سے ان کی نشانی ان کی پیشانیوں پر عیاں ہے، ان کی یہی مثال تورات میں ہے اور انجلی میں بھی ان کی یہی مثال بیان کی گئی ہے۔ اس کھیت کی مانند جس نے پہلے اپنی کونپل نکالی، پھر اسے سہارا دیا تو وہ موٹی ہو گئی، پھر اپنے تنے پر سیدھی کھڑی ہو گئی، وہ کھیت اب کاشتکاروں کو خوش کر رہا ہے (اللہ نے ایسا اس لئے کیا ہے) تاکہ ان کی وجہ سے کافروں کو چڑھائے۔ ان میں سے جو ایمان لائے اور انہوں نے عمل صالح کیا ان سے اللہ نے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو گالیاں دینے سے منع فرمایا ہے۔ آپ کا ارشاد گرا ہے:  
«لَا تَسْبُو أَصْحَابَيْ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحْدِيْ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ

اَحَدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ<sup>①</sup>

”میرے ساتھیوں کو گالیاں مت دینا، اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر تم میں سے کوئی شخص اُحد پہاڑ کے برابر سونا خرچ کرے تو وہ نہ ان کے ایک مذکور کے برابر ہو سکتا ہے اور نہ آدھے مذکور کے برابر۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے:

(لَا تَسْبُوا أَصْحَابَ مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَلَمَّا قَامَ أَحَدُهُمْ سَاعَةً خَيْرٌ مِنْ عَمَلِ أَحَدِكُمْ عُمُرٌ<sup>②</sup>)

”محمد ﷺ کے اصحاب کو برا بھلانہ کہنا کیونکہ ایک گھنٹی کے لئے ان کا (رسول اللہ ﷺ کے ساتھ) کھڑا ہونا تمہاری پوری زندگی کے عمل سے بہتر ہے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے:

(لَا تَسْبُوا أَصْحَابَ مُحَمَّدٍ ﷺ ، فَلَمَّا قَامَ أَحَدُهُمْ سَاعَةً يَعْنِي مَعَ النَّبِيِّ ﷺ خَيْرٌ مِنْ عَمَلِ

أَحَدِكُمْ أَرْبَعِينَ سَنةً<sup>③</sup>)

”تم محمد ﷺ کے اصحاب کو گالیاں نہ دینا کیونکہ ان میں سے ایک صحابی کا رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک گھنٹی کے لئے کھڑا ہونا تم میں سے ایک شخص کے چالیس سال کے عمل سے بہتر ہے۔“

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اصحاب رسول ﷺ سے محبت کرنے اور ان کا ادب و احترام کرنے کی توفیق

و۔۔۔

### دوسرा خطبہ

محترم حضرات! پہلے خطبہ میں ہم یہ عرض کرچکے ہیں کہ محرم کا مہینہ چار حرمت والے مہینوں میں سے ایک ہے، اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان مہینوں کے دوران اپنی بیانوں پر ظلم کرنے سے (یعنی اللہ کی نافرمانی کرنے سے) منع فرمایا ہے۔ لہذا ہمیں اللہ کی نافرمانی سے اجتناب کے ساتھ ساتھ اس ماہ کے دوران عمل صائم زیادہ

① صحیح البخاری، کتاب فضائل أصحاب النبی ﷺ باب قول النبی ﷺ: لو كنت متخدًا خليلًا: 3673، صحیح مسلم - کتاب فضائل الصحابة باب تحریم سب الصحابة: 2540

② سنن ابن ماجہ، باب فی فضائل أصحاب النبی ﷺ (162) صحیح ابن ماجہ للألبانی: 1/132-133

③ رواہ ابن بطة، وصححه الألبانی فی تخریج شرح العقیدۃ الطحاویۃ: 469

سے زیادہ کرنا چاہئے، خاص طور پر نفلی روزے زیادہ رکھنے چاہیں، کیونکہ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «أَفْضَلُ الصِّيَامَ بَعْدَ رَمَضَانَ شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ، وَأَفْضَلُ الصَّلَاةَ بَعْدَ الْفَرِيْضَةِ صَلَاةُ اللَّيْلِ»<sup>①</sup> ”رمضان کے بعد سب سے افضل روزے ماہِ محرم کے روزے ہیں جو کہ اللہ کا مہینہ ہے۔ اور فرض نماز کے بعد سب سے افضل نماز رات کی نماز ہے۔“

خاص طور پر یوم عاشوراء و محرم کا روزہ ضرور رکھنا چاہئے، کیونکہ رسول اکرم ﷺ جب تک مکہ مکرمہ میں رہے مسلسل اس دن کا روزہ رکھتے رہے۔ پھر آپ جب مدینہ منورہ تشریف لائے تو وہاں بھی آپ ﷺ اس دن کا روزہ رکھتے تھے اور صحابہ کرام ﷺ کو اس کا حکم دیا کرتے تھے۔ اس کے بعد جب رمضان المبارک کے روزے فرض ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”جو چاہے اس دن کا روزہ رکھے اور جو چاہے نہ رکھے۔“ اس بارے میں چند احادیث ساعت فرمائیے:

① عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَتَحَرَّى صِيَامَ يَوْمٍ فَضَلَّهُ عَلَىٰ غَيْرِهِ إِلَّا هَذَا الْيَوْمَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ، وَهَذَا الشَّهْرُ يَعْنِي شَهْرَ رَمَضَانَ.<sup>②</sup>  
حضرت ابن عباس رض کہتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو کبھی نہیں دیکھا کہ آپ کسی ایک دن کو دوسرے دنوں پر فوقيت دیتے ہوئے اس کے روزے کا قصد کرتے ہوں سوائے یوم عاشوراء کے اور سوائے ماہ رمضان کے۔

یعنی آپ ﷺ رمضان المبارک کے علاوہ باقی دنوں میں سے یوم عاشوراء کے روزے کا جس قدر اہتمام فرماتے اتنا کسی اور دن کا اہتمام نہیں فرماتے تھے۔

② عن عائشة رضى الله عنها قالت: كَانَتْ قُرَيْشُ تَصُومُ عَاشُورَاءَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَصُومُهُ، فَلَمَّا هَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ صَامَهُ وَأَمْرَ بِصِيَامِهِ، فَلَمَّا فِرِضَ شَهْرُ رَمَضَانَ قَالَ: مَنْ شَاءَ صَامَهُ، وَمَنْ شَاءَ تَرَكَهُ<sup>③</sup>

① صحیح مسلم - کتاب الصوم ، باب فضل صوم المحرم: 1136

② صحیح البخاری - الصوم باب صیام عاشوراء: 2006، صحیح مسلم: 1132

③ صحیح البخاری - الصوم باب صیام عاشوراء: 2001 ، 2003، صحیح مسلم ، الصیام باب فضل صوم یوم عاشوراء: 1125 واللفظ له

حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ جاہلیت کے دور میں قریش عاشوراء کا روزہ رکھتے تھے اور رسول اللہ ﷺ بھی اس دن کا روزہ رکھتے تھے۔ پھر جب آپ نے مدینہ کی طرف ہجرت کی تو بھی آپ اس دن کا روزہ رکھتے تھے اور صحابہؓ کو اس کا حکم دیتے تھے، اس کے بعد جب رمضان کے روزے فرض ہو گئے تو آپ ﷺ نے اختیار دے دیا اور فرمایا:

”جس کا جی چاہے اس دن کا روزہ رکھ لے اور جو چاہے اس کو چھوڑ دے۔“

(۲) حضرت ربیع بنت معوذؓ کہتی ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے مدینہ کے ارد گرد بننے والی بستیوں میں یہ حکم بھیجا کہ بستیوں والے یوم عاشوراء کا روزہ رکھیں۔ چنانچہ ہم خود بھی روزہ رکھتے اور اپنے چھوٹے بچوں کو بھی روزہ رکھاتے۔ اور جب کھانے کے لئے پنج روٹے تو ہم انہیں کھلونے دے دیا کرتے تھے تاکہ وہ ان کے ساتھ افطار تک دل بہلاتے رہیں۔<sup>①</sup>

(۳) حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب مدینہ منورہ میں آئے تو آپ نے دیکھا کہ یہودی یوم عاشوراء کا روزہ رکھتے ہیں، آپ نے ان سے پوچھا: تم اس دن کا روزہ کیوں رکھتے ہو؟ انہوں نے کہا: یہ ایک عظیم دن ہے، اس میں اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کی قوم کو نجات دی اور فرعون اور اس کی قوم کو غرق کیا۔ چنانچہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اسی دن کا روزہ شکرانے کے طور پر رکھا۔ اس لئے ہم بھی اس دن کا روزہ رکھتے ہیں۔ اس پر آپ نے فرمایا:

(فَنَحْنُ أَحَقُّ وَأَوْلَى بِمُؤْسَىٰ مِنْكُمْ) ”تب تو ہم زیادہ حق رکھتے ہیں اور تمہاری نسبت ہم حضرت موسیٰ علیہ السلام کے زیادہ قریب ہیں“ پھر آپ ﷺ نے خود بھی اس دن کا روزہ رکھا اور صحابہؓ کو بھی اس کا حکم دیا۔<sup>②</sup>

### یوم عاشوراء کی اہمیت..... قدیم زمانے میں

قدیم زمانے میں یوم عاشوراء کی اہمیت کیا تھی؟ اس بارے میں اگرچہ عام لوگوں میں بہت ساری باتیں مشہور ہیں، لیکن ہمیں صحیح روایات سے صرف اتنا معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس دن حضرت موسیٰ علیہ السلام اور ان کی قوم بنی اسرائیل کو نجات دی اور فرعون اور اس کے شکر کو غرقی آب فرمایا۔ اسی وجہ سے یہود اس دن کا روزہ

① صحیح مسلم: 1136

② صحیح البخاری ، الصوم باب صیام عاشوراء: 2004 ، صحیح مسلم: 1130

رکھتے تھے۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے بھی مسلمانوں کو اس دن کا روزہ رکھنے کا حکم دیا، جیسا کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کی روایت میں ہے، جسے ہم نے ابھی ذکر کیا ہے۔

اور حضرت ابو موسیٰ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ یہود یوم عاشوراء کو عید کا دن تصور کرتے تھے اور اہل خبر (یہود) اس دن اپنی عورتوں کو خصوصی طور پر زیورات وغیرہ پہنچ کر خوشیاں مناتے تھے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

(فَصُومُوهُ أَنْتُمْ) ”تم اس دن کا روزہ رکھا کرو۔“<sup>①</sup>

باتی جہاں تک قصہ نجاتِ موسیٰ علیہ السلام و بنی اسرائیل اور غرق فرعون کا تعلق ہے تو وہ قرآن مجید میں تفصیلاً موجود ہے۔

اسی طرح صحیح روایات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جامیلت کے دور میں بھی لوگ اس دن کی تعظیم کرتے تھے جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی روایت ہے ہم ذکر کر چکے ہیں، سے معلوم ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ اور کوئی بات صحیح سند سے ثابت نہیں ہے۔

**تثبیت:** مسند احمد کی ایک روایت میں ہے کہ (وَهُوَ الْيَوْمُ الَّذِي اسْتَوَى فِيْ السَّفِينَةِ عَلَى الْجُوْدِيِّ فَصَامَهُ نُوحٌ شُكْرًا) ”یوم عاشوراء وہ دن ہے جس میں کشتی نوح علیہ السلام جودی پہاڑ پر جا لگی تھی، چنانچہ حضرت نوح علیہ السلام نے شکرانے کے طور پر اس دن کا روزہ رکھا۔“ لیکن اس روایت کی سند میں ایک راوی عبد الصمد بن حبیب ہے جو کہ ضعیف ہے۔ اور دوسرا راوی شبیل بن عوف ہے جو کہ مجهول ہے۔<sup>②</sup>

اسی طرح طبرانی کی ایک روایت میں ہے کہ (وَفِيْ يَوْمِ عَاشُورَاء نَابَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَعَلَى مَدِينَةِ يُونُسَ، وَفِيهِ وُلَدُ إِبْرَاهِيمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ) ”یوم عاشوراء کو اللہ تعالیٰ نے حضرت آدم علیہ السلام کی توبہ قبول کی۔ اسی طرح یونس علیہ السلام کے شہر والوں پر بھی اللہ تعالیٰ نے اسی دن خصوصی توجہ فرمائی اور اسی میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی پیدائش ہوئی۔“ لیکن اس کی سند کے متعلق الحافظ الہیشمی کا کہنا ہے کہ اس میں ایک راوی عبد الغفور ہے جو کہ متروک

ہے۔

① صحیح البخاری: 2005، صحیح مسلم: 1131

② مجمع الزوائد: 3/188

③ مسند أحمد: 14/335: 8717

## یوم عاشوراء کے روزے کی فضیلت

حضرت ابو قاتدة رض کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ سے یوم عاشوراء کے روزے کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ ﷺ نے فرمایا: (يُكَفِّرُ السَّنَةَ الْمَاضِيَّةَ) <sup>①</sup> یعنی ”پچھلے ایک سال کے گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“

اس حدیث کے پیش نظر ہر مسلمان کو یوم عاشوراء کے روزے کا اہتمام کرنا چاہئے اور اتنی بڑی فضیلت حاصل کرنے کا موقعہ ملے تو اسے ضائع نہیں کرنا چاہئے۔

لیکن انہوں صد افسوس! اس دور میں معیار تبدیل ہو گیا ہے، لوگوں نے اس دن کے حوالے سے کیا کیا بدعات ایجاد کر لی ہیں، سنت بدعت بن گئی ہے اور بدعت کو سنت تصور کیا جانے لگا ہے! بجائے اس کے کہ اس دن کا روزہ رکھا جاتا اور پچھلے ایک سال کے گناہ معاف کروانے کا جو شہری موقعہ ملا تھا اس سے فائدہ اٹھایا جاتا، اس کے بجائے لوگوں نے یہ دن کھانے پینے کا دن تصور کر لیا ہے۔ لہذا خوب کھانے پینے کا اہتمام کیا جاتا ہے، خصوصی ڈشیں تیار کی جاتی ہیں، پانی اور دودھ کی سبلیں لگائی جاتی ہیں اور سنت رسول ﷺ کا مذاق اڑایا جاتا ہے..... نہیں معلوم یہ حضرت حسین رض کی شہادت کا غم ہے یا ان کی شہادت کا جشن ہے جو منایا جاتا ہے!

## صوم عاشوراء میں یہود کی مخالفت

جب رسول اللہ ﷺ کو کسی امر میں اللہ کی طرف سے کوئی حکم نہ دیا جاتا تو آپ ﷺ اس میں اہل کتاب کی موافقت کو پسند فرماتے۔ جیسا کہ صحیح البخاری میں حضرت ابن عباس رض سے یہ بات ثابت ہے۔ <sup>②</sup>

یہاں تک کہ آپ ﷺ کو اہل کتاب کی مخالفت کرنے اور ان کی موافقت نہ کرنے کا حکم دیا گیا۔

چنانچہ آپ ﷺ کو جب یہ بتلایا گیا کہ یہود و نصاریٰ بھی دس محرم کی تعظیم کرتے ہیں تو آپ ﷺ نے اس میں ان کی مخالفت کرنے کا عزم کر لیا۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رض سے روایت ہے کہ جب آپ ﷺ نے عاشوراء کا روزہ رکھا اور صحابہ کرام رض کو اس کا حکم دیا تو انہوں نے آپ ﷺ کو بتلایا کہ اس دن کی تو یہود و نصاریٰ بھی تعظیم کرتے ہیں!

تو آپ ﷺ نے فرمایا:

① صحیح مسلم: 1162

② صحیح البخاری: 5917، نیز دیکھئے : افتضاء العبراط المستقيم: 1/466

«فَإِذَا كَانَ الْعَامُ الْمُقْبِلُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ ، صُمِّنَا الْيَوْمَ التَّاسِعَ»  
”جب آئندہ سال آئے گا تو ان شاء اللہ ہم نو محرم کا روزہ بھی رکھیں گے۔“

حضرت عبد اللہ بن عباس رض کہتے ہیں:

”اگلا سال آنے سے پہلے ہی رسول اکرم ﷺ وفات پا گئے۔“<sup>①</sup>

صوم عاشوراء میں یہود و نصاریٰ کی مخالفت کیسے ہوگی؟ اس حدیث سے تو یہ ثابت ہوتا ہے کہ صوم عاشوراء میں یہود و نصاریٰ کی مخالفت کرنے کیلئے دس محرم کے روزے کے ساتھ نو محرم کا روزہ بھی رکھنا چاہئے، اور اسی کے حضرت ابن عباس رض قائل تھے، جیسا کہ ان کا قول ہے:

(خَالِفُوا الْيَهُودَ، وَصُومُوا التَّاسِعَ وَالْعَاشِرَ)

”یہود کی مخالفت کرو، اور نو اور دس محرم کا روزہ رکھو۔“<sup>②</sup>

اس کے علاوہ حضرت ابن عباس رض کی ایک اور روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«صُومُوا يَوْمَ عَاشُورَاءَ، وَخَالِفُوا فِيهِ الْيَهُودَ، وَصُومُوا قَبْلَهُ يَوْمًا أَوْ بَعْدَهُ يَوْمًا»<sup>③</sup>

”تم یوم عاشوراء کا روزہ رکھو اور اس میں یہود کی مخالفت کرو۔ اور اس سے ایک دن پہلے یا اس کے ایک دن بعد کا روزہ رکھو۔“

اسی حدیث کے پیش نظر بعض اہل علم کا کہنا ہے کہ جو شخص نو محرم کا روزہ نہ رکھ سکے وہ دس محرم کا روزہ رکھنے کے بعد یہود و نصاریٰ کی مخالفت کرنے کیلئے گیارہ محرم کا روزہ رکھ لے۔

اور اسی حدیث کی ایک اور روایت میں اس کے الفاظ یوں ہیں:

«صُومُوا قَبْلَهُ يَوْمًا، وَبَعْدَهُ يَوْمًا»<sup>④</sup>

”دس محرم سے ایک دن پہلے کا روزہ بھی رکھو اور اس سے ایک دن بعد کا بھی۔“

① صحيح مسلم، کتاب الصيام، باب أى يوم يصام فى عاشوراء: 1134

② مصنف عبد الرزاق: 7839، والبيهقي: 4/278 من طريق ابن جريج عن عطاء، وهو إسناد صحيح

③ مسند أحمد: 1/241 قال أحمد شاكر: إسناده صحيح بعض اہل علم نے اسے محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى اور داود بن علي کی وجہ سے ضعیف کہا ہے کیونکہ ان دونوں میں محدثین نے کلام کیا ہے

④ قال الهيثمي: رواه أحمد والبزار، وفيه محمد بن أبي ليلى وفيه كلام ، مجمع الزوائد: 3/188، ضعيف

الجامع: 3506

اور شاید اسی روایت کے پیش نظر علامہ ابن القیم<sup>ؒ</sup> اور حافظ ابن حجر<sup>ؒ</sup> کا کہنا ہے کہ صوم عاشوراء کے تین مراتب ہیں: سب سے ادنیٰ مرتبہ یہ ہے کہ صرف دس محرم کا روزہ رکھا جائے، پھر اس سے اوپر امرتبہ یہ ہے کہ اس کے ساتھ نو محرم کا روزہ بھی رکھا جائے اور اس سے اوپر اس مرتبہ یہ ہے کہ ان دونوں کے ساتھ گلزارہ محرم کا روزہ بھی رکھا جائے، کیونکہ اس مہینے میں جتنے زیادہ روزے رکھے جائیں گے اتنا زیادہ اجر و ثواب ہوگا۔ واللہ اعلم<sup>①</sup>

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں حرمت والے مہینوں کا احترام کرنے اور ان میں اور اسی طرح باقی مہینوں میں اپنی نافرمانی سے بچنے کی توفیق دے۔ آمين

① زاد المعاد: 2/72، وفتح الباری: 289/4

## فضائل صحابہ ﷺ

اہم عناصر خطبہ:

- ① صحابی کی تعریف
- ② صحابہ کرام ﷺ کے فضائل قرآن مجید میں
- ③ صحابہ کرام ﷺ کے فضائل احادیث نبویہ میں
- ④ انصار مدینہ ﷺ کے فضائل
- ⑤ اہل بدر ﷺ کے فضائل
- ⑥ اہل احمد ﷺ کے فضائل
- ⑦ بیعتِ رضوان میں شریک ہونے والے صحابہ کرام ﷺ کے فضائل
- ⑧ صحابہ کرام ﷺ کے متعلق اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ

### پہلا خطبہ

برادران اسلام! آج کے خطبہ میں ہم رسول اکرم ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ کے فضائل و مناقب بیان کریں گے۔

☆ وہ صحابہ کرام ﷺ کہ جن کی تعریف خود اللہ رب العزت نے اپنی سب سے مقدس کتاب قرآن مجید میں کی۔ اس کے علاوہ رسول اللہ ﷺ نے بھی متعدد احادیث مبارکہ میں اپنے ان ساتھیوں کی ستائش کی۔

☆ وہ صحابہ کرام ﷺ کہ جو وحی الہی کے سب سے پہلے مخاطب تھے۔

☆ جنہوں نے ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کو اپنی آنکھوں سے دیکھا اور اپنے کانوں سے ان کے فرایمیں سنے۔

☆ جنہوں نے رسول اللہ ﷺ کی ایک ایک سنت کو یاد کیا اور اسے امت تک پہنچایا۔

☆ جنہوں نے دینِ اسلام کی خاطر اپنا سب کچھ حقی کہ اپنی جانوں تک کو قربان کر دیا اور شیوه فرمانبرداری کی ایسی مثالیں قائم کیں جو رہتی دنیا تک پڑھی اور سنی جاتی رہیں گی۔

صحابہ کرام ﷺ کے فضائل و مناقب ذکر کرنے سے پہلے ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ ”صحابی“ کے کہتے ہیں؟ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے ”صحابی“ کی تعریف یوں کی ہے:

”الصحابی من لقی النبی ﷺ مؤمنا به و مات علی الإسلام“<sup>①</sup>

یعنی ”صحابی اسے کہتے ہیں جس نے حالت ایمان میں نبی کریم ﷺ سے ملاقات کی اور اسلام پر ہی فوت ہوا۔“ پھر اس کی وضاحت کرتے ہوئے حافظ ابن حجر رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ اس تعریف کے مطابق ہر وہ شخص صحابی شار ہوگا جو رسول اللہ ﷺ سے اس حال میں ملا کہ وہ آپ کی رسالت کو مانتا تھا۔ پھر وہ اسلام پر ہی قائم رہا یہاں تک کہ اس کی موت آگئی، خواہ وہ زیادہ عرصے تک رسول اکرم ﷺ کی صحبت میں رہا یا کچھ عرصے کے لئے اور خواہ اس نے آپ ﷺ کی احادیث کو روایت کیا ہو یا نہ کیا ہو اور خواہ وہ آپ کے ساتھ کسی جنگ میں شریک ہوا ہو یا نہ ہوا ہو اور خواہ اس نے رسول اللہ ﷺ کو اپنی آنکھوں سے دیکھا یا بصارت نہ ہونے کے سبب وہ آپ کا دیدار نہ کر سکا۔ ہر دو صورت میں وہ ”صحابی“ رسول، شمار کیا جائے گا۔ البتہ ایسا شخص ”صحابی“ متصور نہیں ہوگا جو آپ پر ایمان لانے کے بعد مرد ہو گیا۔

جب ہمیں یہ بات معلوم ہو گئی کہ ”صحابی“ کے کہتے ہیں تو آئیے دیکھتے ہیں کہ اللہ رب العزت نے قرآن مجید میں صحابہ کرام ﷺ کا تذکرہ کس انداز میں کیا ہے؟ اور کس طرح ان کی تعریف فرمائی ہے۔

❶ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعْدَلُهُمْ جَنَّاتٍ تَعْرِيُّ تَحْتَهَا الْأَنْهَرُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾<sup>②</sup>

”اور مہاجرین و انصار میں سے وہ اولیں لوگ جو کہ (ہجرت کرنے اور ایمان لانے میں) دوسروں پر سبقت لے گئے اور وہ دوسرے لوگ جنہوں نے ان سابقین کی اخلاص کے ساتھ پیروی کی، اللہ ان سب سے راضی ہو گیا اور وہ سب اللہ سے راضی ہو گئے اور اللہ نے ان کے لئے ایسی جنتیں تیار کی ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہو گی، ان میں وہ بیشہ کے لئے رہیں گے۔ (اور) یہی عظیم کامیابی ہے۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے تین قسم کے لوگوں کا ذکر فرمایا ہے:

❶ مہاجرین، جنہوں نے رب العزت کے دین کی خاطر اپنے آبائی وطن اور مال و متعاق کو چھوڑا اور مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کی۔

❷ انصار مدنیۃ، جنہوں نے رسول اللہ ﷺ اور مہاجرین کی نصرت و مدد کی اور ان کے لئے

② التوبۃ: 9-7-8

① الإصابة في معرفة الصحابة: 1/7-8

اپنا سب کچھ قربان کر دیا۔

اللہ تعالیٰ نے ان دونوں (مہاجرین والنصار) میں سے ان حضرات کا تذکرہ فرمایا ہے جو ہجرت کرنے اور ایمان لانے میں سبقت لے گئے، یعنی سب سے پہلے ہجرت کر کے اور سب سے پہلے ایمان قبول کر کے وہ رسولوں کے لئے نمونہ بنے۔

۷ وہ حضرات جنہوں نے ان سابقین اولین کی اخلاص و محبت سے پیروی کی اور ان کے نقش قدم پر چلے۔ ان میں متأخرین صحابہ کرام رضی اللہ عنہم، تابعین اور قیامت تک آنے والے وہ تمام لوگ شامل ہیں جو انہیں معیارِ حق تصور کرتے ہوئے ان کے پیروکار رہیں گے۔

تینوں قسم کے لوگوں کا تذکرہ کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ نے انہیں دو خوشخبریاں سنائی ہیں، ایک یہ کہ اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گیا ہے، یعنی ان کی لغزشیں معاف کر دی ہیں اور ان کی نیکیوں کو شرف قبولیت سے نوازا ہے۔ اور دوسری یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان کے لئے جنتات تیار کر دی ہیں جن میں یہ ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے اور ان کی نعمتوں سے لطف اندوڑ ہوں گے۔

محمد بن کعب القرظی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے تمام صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی مغفرت کر دی ہے اور اپنی کتاب میں ان کے لئے جنت کو واجب قرار دیا ہے۔ ان میں سے جو نیک تھا اس کے لئے بھی اور جو خطاط کا رتحا اس کے لئے بھی۔ پھر انہوں نے قرآن مجید کی یہی آیت تلاوت کی اور کہا: ”اس میں اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے رضامندی اور ان کے لئے جنت کا اعلان کیا ہے۔ اسی طرح ان کے پیروکاروں کے لئے بھی یہی انعام ہے، لیکن شرط یہ ہے کہ وہ ان کی اخلاص و محبت سے پیروی کریں۔“<sup>①</sup>

۸ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿لَقَدْ تَابَ اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادُ يَرِيْدُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِّنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ يَعْلَمُ رَءُوفٌ رَّجِيمٌ﴾<sup>②</sup>

”اللہ تعالیٰ نے پیغمبر کے حال پر توجہ فرمائی اور مہاجرین والنصار کے حال پر بھی، جنہوں نے تنگی کے وقت پیغمبر کا ساتھ دیا، اس کے بعد کہ ان میں سے ایک گروہ کے لوگوں میں کچھ تزلزل ہو چلا تھا، پھر اللہ نے ان کے حال پر توجہ فرمائی، بلاشبہ اللہ تعالیٰ ان سب پر بہت شفیق و مہربان ہے۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان مہاجرین و انصار کی تعریف فرمائی ہے جنہوں نے ”تگلیٰ“ کے وقت، پیغمبر ﷺ کا ساتھ دیا۔ ”تگلیٰ کے وقت“ سے مراد جنگِ توبہ ہے جس میں تگلیٰ کا عالم یہ تھا کہ صحابہ کرام نبی ﷺ کو نہ کھانے کو کوئی چیز ملتی تھی اور نہ پینے کو پانی میسر تھا، شدید گری کا موسم تھا۔ سوار زیادہ تھے اور سوار یاں کم تھیں، لیکن اس قدر تگلیٰ کے عالم میں بھی صحابہ کرام نبی ﷺ نے رسول اکرم ﷺ کا ساتھ نہ چھوڑا اور ہر قسم کی تگلیٰ کو برداشت کیا۔

حضرت عمر بن الخطابؓ سے ”تگلیٰ کے وقت“ کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے کہا:

”هم شدید گری کے موسم میں نکلے، راستے میں ہم ایک جگہ پر رکے جہاں ہمیں شدید پیاس محسوس ہوئی، حتیٰ کہ ہمیں ایسے لگا کہ ہماری گرد نیں شدت پیاس کی وجہ سے الگ ہو جائیں گی۔ اور حالت یہ تھی کہ ہم میں سے کوئی شخص جب اپنا اونٹ ذبح کرتا تو اس کے اوچھے کو خچوڑ لیتا اور جو پانی نکلتا اسے پی لیتا۔ جب حالت اس قدر تگلیٰ ہو گئی تو حضرت ابو بکر بن عبد الرحمنؓ نے رسول اکرم ﷺ سے گزارش کی کہ اے اللہ کے رسول! اللہ تعالیٰ آپ کی دعا قبول کرتا ہے، لہذا ہمارے لئے دعا کیجئے۔ چنانچہ آپ نے اپنے ہاتھ اٹھائے اور ابھی آپ کے ہاتھ واپس نہیں لوئے تھے کہ ہم پر بادل چھاگئے اور بارش ہونے لگی۔ پس تمام صحابہ کرام نبی ﷺ نے اپنے برتن بھر لئے، پھر جب ہم وہاں سے روانہ ہوئے تو ہمیں معلوم ہوا کہ بارش تو محض اسی جگہ پر ہی ہوئی تھی جہاں ہم رکے ہوئے تھے۔“<sup>①</sup>

اور حضرت قادة نبی ﷺ کہتے ہیں کہ جنگِ توبہ کے سفر میں کھانے پینے کی اس قدر کی تھی کہ ایک سمجھور کے دو حصے کر کے دو صحابہ کرام نبی ﷺ آپس میں باخت لیتے۔ اور شدت پیاس کو بجا نے کے لئے کئی صحابہ کرام نبی ﷺ ایک ہی سمجھور کو باری باری چوستے رہتے۔

جبکہ حضرت ابو ہریرہؓ اور حضرت ابو سعیدؓ نبی ﷺ روایت کرتے ہیں کہ

”هم غزوہ توبہ میں نبی کریم ﷺ کے ساتھ تھے، اس دوران لوگ شدت بھوک میں مبتلا ہوئے اور کہنے لگے، اے اللہ کے رسول! اگر آپ اجازت دیں تو ہم اپنے اونٹ ذبح کر لیں۔ تو آپ نے اجازت دے دی لیکن حضرت عمر بن الخطابؓ آئے اور آپ ﷺ سے کہنے لگے: اے اللہ کے رسول! اگر یہ اپنے اونٹ ذبح کریں گے تو سوار یاں کم ہو جائیں گی، آپ انہیں حکم دیں کہ ان

① تفسیر القرطبی: 279/8، تفسیر ابن کثیر: 522/2

کے پاس کھانے کی جو بھی چیز موجود ہو وہ ایک جگہ پر اکھٹی کریں، پھر آپ اللہ تعالیٰ سے برکت کی دعا فرمائیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ٹھیک ہے۔ پھر آپ نے ایک چادر (دسترخواں) کچھانے کا حکم دیا اور لوگوں کو ارشاد فرمایا کہ جس کے پاس جو کچھ موجود ہے وہ اسے لا کر اس چادر پر رکھ دے۔ چنانچہ ایک شخص آتا اور وہ مٹھی بھر کر کی اس پر رکھ دیتا۔ اور ایک شخص آتا اور وہ مٹھی بھر کھوڑا اس پر تھوڑا سا کامان جمع ہو گیا، پھر آپ ﷺ نے برکت کی دعا فرمائی اور اس کے بعد لوگوں سے کہا: ”اب تم اپنے برتوں میں اس کھانے میں سے لے جاؤ۔“ چنانچہ فوج کے تمام افراد نے اپنے اپنے برتنا خوب بھر لئے اور سب نے پیٹ بھر کر کھانا بھی کھایا۔ پھر رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی معبد برحق نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں۔ جو شخص بھی ان دو گواہیوں کے ساتھ اللہ سے ملے گا اور اسے ان کے بارے میں کوئی شک نہیں ہوگا تو اللہ تعالیٰ اسے ضرور جنت میں داخل کرے گا۔“<sup>①</sup> سامعین گرامی! جگِ تبوک کے دوران جن عظیم حالات سے صحابہ کرام ﷺ دوچار ہوئے انہیں قدرے تفصیل سے ذکر کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ہمیں اس بات کا اندازہ ہو جائے کہ صحابہ کرام ﷺ کس تدریم ضبط ایمان کے حامل اور کس طرح صبر و تحمل کے پیکر تھے۔ اور انہوں نے دین اسلام کی خاطر کیا کیا مشکلات برداشت کیں۔ تبھی تو اللہ تعالیٰ نے ان کے حال پر خصوصی توجہ فرمائی اور اپنی مقدس کتاب قرآن مجید میں اس بات کا واضح اعلان فرمادیا کہ وہ ان سے راضی ہو گیا ہے اور یہ اس سے راضی ہو گئے ہیں۔

**﴿فَلِلَّهِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عَبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى﴾**<sup>②</sup>

”آپ کہہ دیجئے! تمام تعریفیں اللہ ہی کے لئے ہیں اور اس کے ان بندوں پر سلام ہے جنہیں اس نے چن لیا۔“ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنے جن بندوں پر سلام بھیجا ہے اور انہیں برگزیدہ قرار دیا ہے۔ حضرت ابن عباس رض کا کہنا ہے کہ ان سے مراد صحابہ کرام رض ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کیلئے منتخب فرمایا۔ اور امام ابن حجریر الطبری رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں:

① مسنند أحمد: 3/11095، وأصله في صحيح مسلم ، كتاب الإيمان ، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً: 44

② النمل 59:27

”وَهُنَّ بَنْدَ جَنْهِيْنِ اللَّهِ تَعَالَى نَے جِنْ لِيَا، اُن سے وہ لوگ مراد ہیں جنہیں اللَّهُ نے اپنے نبی کے لئے منتخب فرمایا اور انہیں آپ کا ساتھی اور وزیر بنایا۔“<sup>①</sup>

اور حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ”مَنْ كَانَ مُسْتَنَّا فَلِيَسْتَنَّ بِمَنْ قَدْ مَاتَ ، أُولَئِكَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ ، كَانُوا خَيْرَ الْأُمَّةِ ، أَبْرَاهَامُ قُلُوبًا ، وَأَعْمَقَهَا عِلْمًا ، وَأَفْلَاهَا تَكَلُّفًا ، إِخْتَارَهُمُ اللَّهُ لِصَحِّيَّةِ نَبِيِّهِ ﷺ وَنَقْلِ دِينِهِ ، فَتَشَبَّهُوا بِأَخْلَاقِهِمْ وَطَرَائِقِهِمْ فَهُمْ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ ﷺ كَانُوا عَلَى الْهُدَى الْمُسْتَقِيمِ“<sup>②</sup>

”اگر کوئی شخص اقتداء کرنا چاہتا ہو تو وہ اصحاب محمد ﷺ کی سنت پر چلے جو کہ فوت ہو چکے ہیں۔ وہ امت کے سب سے بہتر لوگ تھے، وہ سب سے زیادہ پاکیزہ دل والے، سب سے زیادہ گھرے علم والے اور سب سے کم تکلف کرنے والے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے نبی کی صحبت اور اپنے دین کو الگی نسلوں تک پہنچانے کیلئے منتخب کر لیا تھا۔ لہذا تم انہی کے اخلاق اور طور طریقوں کو اپناؤ کیونکہ وہ جناب محمد ﷺ کے ساتھی تھے اور صراطِ مستقیم پر چلنے والے تھے۔“

اسی طرح حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے بندوں کے دلوں میں دیکھا تو ان میں محمد ﷺ کے دل کو سب سے بہتر پایا۔ لہذا انہیں اپنے لئے چن لیا اور انہیں منصب رسالت عطا کیا۔ اس کے بعد پھر اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کے دلوں میں دیکھا تو صحابہ کرام ﷺ کے دلوں کو سب سے بہتر پایا۔ اس لئے انہیں اپنے نبی کے وزراء کا منصب عطا کر دیا۔<sup>③</sup>

### ❷ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحْمَاءُ بِيْتِهِمْ تَرَاهُمْ رُعَىْا سُجَّدًا يَبْتَغُوْنَ فَضْلًا مِنَ اللَّهِ وَرَضُوا نَّا سِيْمَا هُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ بَعْرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التُّورَةِ وَمَثَلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَوْرَعٌ أَخْرَجَ شَطْنَةً فَازْرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوْى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الْزَّرَاعَ لِيَغْيِيْظَ يَهُمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصِّلَاحَتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيْمًا﴾<sup>④</sup>

”محمد ﷺ اللہ کے رسول ہیں۔ اور جو لوگ ان کے ساتھ ہیں وہ کافروں پر سخت اور آپس میں رحمہل ہیں۔ آپ انہیں دیکھتے ہیں کہ وہ رکوع اور سجدے کر رہے ہیں، اللہ کے فضل اور رضا مندی کی جگتوں میں ہیں،

① جامع البیان: 20/2، منهاج السنة لابن تیمیہ: 1/305-306

② حلية الأولياء: 1/156

③ الفتح 29:48

④ المسند: 1/379، شرح السنة: 1/214

سبدوں کے اثر سے ان کی نشانی ان کی پیشانیوں پر عیا ہے۔ ان کی یہی مثال تورات میں ہے اور انجیل میں ان کی مثال اس کھیتی کی مانند بیان کی گئی ہے جس نے پہلے اپنی کونپل نکالی، پھر اسے سہارا دیا تو وہ موئی ہو گئی، پھر اپنے تنے پر سیدھی کھڑی ہو گئی، وہ کھیت اب کاشکاروں کو خوش کر رہا ہے۔ (اللہ نے ایسا اس لئے کیا ہے) تاکہ ان کی وجہ سے کافروں کو چڑ آئے۔ ان میں سے جو ایمان لائے اور انہوں نے عمل صالح کیا ان سے اللہ نے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ کیا ہے۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام ﷺ کے کمی و صاف بیان فرمائے ہیں:

① وہ کافروں پر سخت ہیں۔

② اور آپس میں رحم دل ہیں۔

③ رکوع و گجدوکی حالت میں رہتے ہیں۔

④ اللہ تعالیٰ کے فضل اور اس کی رضامندی کے طالب رہتے ہیں۔

⑤ سبدوں کی وجہ سے ان کی پیشانیوں پر ایک نشان نمایاں ہے۔

⑥ صحابہ کرام ﷺ کو یہ شرف بھی حاصل ہے کہ ان کے شرف و فضل کے تذکرے پہلی آسمانی کتابوں میں بھی موجود تھے۔

⑦ ان کی مثال اس کھیت کی مانند ہے جو پہلے کمزور اور پھر آہستہ آہستہ قوی ہوتی جاتی ہے۔ اسی طرح صحابہ کرام ﷺ پہلے کمزور تھے، پھر طاقتور ہو گئے اور ان کا اثر و سوخ بڑھتا چلا گیا جس سے کافروں کو چڑھتی اور وہ غیظ و غضب میں بٹلا ہوتے تھے۔

ان صفات کے حامل اور ایمان و عمل صالح آراستہ صحابہ کرام ﷺ سے اللہ تعالیٰ نے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ فرمایا ہے۔

حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ نے اس آیت کی تفسیر میں ایسے کئی آثار نقل کئے ہیں جن سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ اگر انسان نمازی ہو اور خصوصاً تجد پڑھنے والا ہو تو اس کی وجہ سے اس کے چہرے پر نور آ جاتا ہے۔ اور اگر اس کا باطن پاک ہو تو اللہ تعالیٰ اس کی ظاہری حالت کو خوبصورت بنا دیتا ہے جس سے وہ لوگوں میں محبوب ہو جاتا ہے۔ اس کے بعد حافظ ابن کثیرؓ کہتے ہیں:

”صحابہ کرام ﷺ کی نیتیں خالص تھیں اور ان کے اعمال اچھے تھے، اس لئے جو بھی انہیں دیکھتا ان کی

شخصیت اور سیرت سے ضرور متاثر ہوتا۔ امام مالک رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ انہیں یہ بات پہنچی ہے کہ جن صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ نے شام کو فتح کیا تھا انہیں جب نصاریٰ دیکھتے تو ان کی زبان سے بے ساختہ یہ الفاظ نکل جاتے کہ ”اللہ کی قسم! یہ لوگ ہمارے حواریوں سے بہتر ہیں“ اور وہ اپنی اس بات میں یقیناً سچ تھے کیونکہ اس امت کی عظمت تو پہلی کتابوں میں بیان کی گئی ہے اور اس امت کے سب سے افضل لوگ صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ ہی ہیں۔<sup>①</sup>

### ہادران اسلام!

صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ کی فضیلت میں ہم نے صرف چار قرآنی آیات اور ان کی مختصری تفسیر بیان کی ہے۔ ویسے قرآن مجید ان کے اوصاف و فضائل کے حسین تذکرے سے بھرا پڑا ہے لیکن ہم اختصار کے پیش نظر آگے بڑھتے ہیں اور نبی رحمت علیہ السلام کی زبانی آپ کے قبل فخر شاگردان گرامی کا ذکر خیرستہ ہیں۔

① حضرت ابو موسیٰ عليه السلام سے روایت ہے کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”النُّجُومُ أَمْنَةٌ لِّلسَّمَاءِ، فَإِذَا ذَهَبَتِ النُّجُومُ أَتَى السَّمَاءَ بِمَا تُوعَدُ، وَأَنَا أَمْنَةٌ لِأَصْحَابِيْ، فَإِذَا ذَهَبْتُ أُتَّى أَصْحَابِيْ مَا يُوعَدُوْنَ، وَأَصْحَابِيْ أَمْنَةٌ لِأَمْتَى، فَإِذَا ذَهَبَ أَصْحَابِيْ أُتَّى أَمْتَى مَا يُوعَدُوْنَ“<sup>②</sup>

”ستارے آسمان کے لئے امان ہیں، لہذا جب ستارے جھوڑ جائیں گے تو آسمان بھی نہیں رہے گا جیسا کہ اس سے وعدہ کیا گیا ہے۔ اور میں اپنے صحابہ کے لئے امان ہوں، لہذا جب میں فوت ہو جاؤں گا تو میرے صحابہ پر وہ وقت آجائے گا جس کا ان سے وعدہ کیا گیا ہے۔ اور میرے صحابہ عن اللہ تعالیٰ میری امت کے لئے امان ہیں، لہذا جب میرے صحابہ عن اللہ تعالیٰ فتح ہو جائیں گے تو میری امت پر وہ چیز نازل ہو جائے گی جس کا اس سے وعدہ کیا گیا ہے۔“

امام نووی رحمہ اللہ اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ جب تک ستارے باقی ہیں آسمان بھی باقی ہے۔ اور جب قیامت کے دن ستارے بے نور ہو کر گرجائیں گے تو آسمان بھی پھٹ جائے گا۔ اور نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی بیقا آپ کے صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ کے لئے امان تھی، جو نبی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انتقال فرمایا تو صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ پر آزمائشیں ٹوٹ پڑیں۔ اور صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ کی بقاء امت کے لئے امان تھی، جو نبی صحابہ کرام عن اللہ تعالیٰ اس دنیا سے چل بے تو اس

① تفسیر ابن کثیر: 4/261

② مسلم: کتاب فضائل الصحابة۔ باب أن بقاء النبي صلی اللہ علیہ وسلم أمان لأصحابه: 2531

امت میں فتنے کھڑے ہو گئے، بد عات نظاہر ہو گئیں اور امت انتشار کا شکار ہو گئی۔<sup>①</sup>

۲) حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ سے سوال کیا گیا کہ کون سے لوگ سب سے بہتر ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«قَرْنَيْنِ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ»<sup>②</sup>

”میری صدی کے لوگ (سب سے بہتر ہیں)، پھر وہ جوان کے بعد آئیں گے، پھر وہ جوان کے بعد آئیں گے۔“

۳) حضرت ابو سعید الحنفی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«لَا تَسْبُوا أَصْحَابَيْنِ ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أَحُدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحْدِهِمْ وَلَا نَصِيفَهُ»<sup>③</sup>

”میرے ساتھیوں کو گالیاں مت دینا، اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر تم میں سے کوئی شخص احمد پھاڑ کے برابر سونا خرچ کرے تو وہ نہ ان کے ایک مذہ کے برابر ہو سکتا ہے اور نہ آدھے مذہ کے برابر۔“

اس سے مراد یہ ہے کہ کسی ایک صحابی نے اپنی شگفتہ کیتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے کہ اچانک اللہ کے ہاں زیادہ پاکیزہ ہے اور زیادہ اجر و ثواب کے لائق ہے بہ نسبت اس زرکشیر کے جوان کے بعد آنے والے کسی شخص نے خرچ کیا۔

۴) حضرت ابو عبد الرحمن الجهمی رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کی مجلس میں بیٹھے ہوئے تھے کہ اچانک دوسوار رونما ہوئے، وہ دونوں آئے اور رسول اللہ ﷺ کے قریب بیٹھ گئے۔ ان میں سے ایک شخص نے بیعت کے لئے ہاتھ آگے بڑھایا اور رسول اللہ ﷺ سے پوچھنے لگا کہ اے اللہ کے رسول! آپ کا اس شخص کے بارے میں کیا خیال ہے جس نے آپ کو دیکھا، آپ پر ایمان لے آیا اور آپ کی پیروی اور تصدیق کی، اسے کیا ملے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اس کے لئے طوبی ہے۔“ (جنت میں ایک درخت کا نام)

① شرح مسلم للنووى: 16/83.

② صحيح البخارى: كتاب الشهادات، باب لا يشهد على شهادة جور إذا شهد: الرقم: 2652، صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم 2533.

③ صحيح البخارى: 2541، 3673، صحيح مسلم: 2540.

پھر اس نے بیعت کی اور پچھے ہٹ گیا۔ اس کے بعد وہ راٹھس آگے بڑھا اور اس نے بھی بیعت کرتے ہوئے وہی سوال کیا جو پہلے شخص نے کیا تھا۔ تو اسے آپؐ نے فرمایا: ”اس کے لئے طوبی ہے، پھر اس کے لئے طوبی ہے۔“<sup>①</sup> صحابہ کرام ﷺ کی فضیلت میں اور بہت سی احادیث کتب حدیث میں موجود ہیں۔ بلکہ شیخ الاسلام ابن تیمیہؓ کا کہنا ہے کہ ”صحابہ کرام ﷺ کے فضائل و مناقب اور ان کی تعریف میں اور اسی طرح ان کی صدی کی دوسری صدیوں پر فضیلت کے بارے میں احادیث مشہور بلکہ متواتر درج کی ہیں، لہذا ان کی عیب گیری کرنا دراصل قرآن و سنت میں عیب جوئی کرنا ہے۔“<sup>②</sup>

یہ وہ فضائل تھے جو عموماً تمام صحابہ کرام ﷺ کیلئے ہیں۔ بعض فضائل خصوصاً بعض صحابہ کرام ﷺ کے بارے میں ہیں، ہم ان میں سے چند ایک کا تذکرہ کرتے ہیں۔

## ❶ انصار مدینہ کے فضائل

النصارِ مدینۃٍ طیبہ کا تذکرہ کرتے ہوئے اللہ رب العزت یوں ارشاد فرماتا ہے:

﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُجْبَونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيَرْثُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>③</sup>

”اور (ان لوگوں کیلئے بھی) جو ان (مہاجرین لہذا کے آنے) سے پہلے یہاں (مدینہ میں) مقیم تھے اور ایمان لا چکے تھے۔ وہ بھرت کر کے آنے والوں سے محبت کرتے ہیں اور جو کچھ انہیں دیا جائے وہ اپنے دلوں میں اس کی کوئی حاجت نہیں پاتے۔ وہ (مہاجرین کو) اپنی ذات پر ترجیح دیتے ہیں خواہ خود فاقہ سے ہوں۔ اور جو لوگ اپنے نفس کی تنگی اور بخل سے بچا لئے جائیں وہی کامیاب ہونے والے ہیں۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے انصارِ مدینہ ﷺ کی بعض صفات حمیدہ ذکر کی ہیں اور ان کے حق میں گواہی دی ہے کہ وہ مہاجرین لہذا کے آنے سے پہلے ہی ایمان لا چکے تھے۔ اور ان میں جذبہ ایثار و قربانی اس قدر پایا جاتا تھا کہ وہ بھرت کر کے مدینہ طیبہ آنے والے صحابہ کرام ﷺ سے دلی محبت کرتے تھے۔ اور اگر

① مسنند أحمد: 17388، الطبراني: 22/742، البزار: 2769 (كشف الأستار)، مجمع الزوائد 18/10

وإسناده حسن

② الحشر 59: 9

③ مجموع الفتاوى: 4/430

مہاجرین کو مالی غنیمت میں سے کچھ دیا جاتا تو یہ انصار اپنے دلوں میں کوئی شگنگی یا گھٹن محسوس نہیں کرتے تھے۔ اور خواہ ان کے اپنے گھروں میں حاجت اور فاقہ کشی کی صورت ہوتی یہ اپنی ذات اور اپنی ضرورتوں پر ان کو اور ان کی ضرورتوں کو ترجیح دیتے اور ان کا ہر طرح سے خیال رکھتے تھے۔  
النصار مدینہ نبی ﷺ کے جذبہ ایثار و قربانی کی ویسے تو کئی مثالیں موجود ہیں لیکن ہم یہاں صرف دو مثالیں ذکر کرتے ہیں۔

① حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص رسول اکرم ﷺ کے پاس آیا (ایک روایت کے مطابق یہ خود ابو ہریرہ رض ہی تھے) اور کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! میں بہت بھوکا ہوں۔ تو آپ ﷺ نے اپنی یو یوں کے ہاں سے پتہ کرایا لیکن وہاں سے کچھ نہ ملا۔ [ایک روایت میں ہے کہ نبی ﷺ نے اپنی ایک ایک بیوی کے گھر سے پتہ کرایا تو ہر گھر سے یہی جواب ملا کہ ان کے پاس سوائے پانی کے اور کچھ نہیں] پھر آپ ﷺ نے صحابہ کرام رض سے کہا: کیا کوئی ہے جو اس شخص کی مہمانی کرے؟ اللہ تعالیٰ اس کی حالت پر حرم فرمائے (جو اس کی مہمانی کرے۔) چنانچہ ایک انصاری (حضرت ابو علیخہ رض) نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں اس کی مہمانی کروں گا۔ پھر وہ اس شخص کو اپنے ساتھ لے گئے اور اپنی بیوی (حضرت ام سلیم رض) سے کہا: (اُکرِ منْ ضَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ) یعنی ”یہ شخص رسول اللہ ﷺ کا (بھیجا ہوا) مہمان ہے، لہذا جو چیز بھی موجود ہے اسے کھاؤ اور اس کا اکرام کرو۔“ وہ کہنے لگی: اللہ کی قسم! میرے پاس تو بہشکل بچوں کا کھانا ہے۔ حضرت ابو علیخہ رض نے کہا: اچھا یوں کرو کہ جب بچے کھانا مانگنے لگیں تو انہیں سلا دینا اور جب ہم دونوں (میں اور مہمان) کھانا کھانے لگیں تو چراغ گل کر دینا، اس طرح ہم دونوں آج رات کچھ نہیں کھائیں گے (اور مہمان کھائے گا)۔ چنانچہ حضرت ام سلیم رض نے ایسا ہی کیا۔ [ایک روایت میں ہے کہ حضرت ام سلیم رض چراغ کو ٹھیک کرنے کے بہانے کھڑی ہوئیں اور اسے بجادا دیا۔ پھر وہ دونوں اپنے مہمان کو یہ ظاہر کر رہے تھے کہ گویا وہ بھی اس کے ساتھ کھارے ہیں حالانکہ وہ کھا نہیں رہے تھے۔ وہ ساری رات بھوکے رہے۔]

صحیح حضرت ابو علیخہ رض رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«لَقَدْ عَجِبَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ - أَوْ ضَرِحَكَ - مِنْ فُلَانَ وَفُلَانَةً»

”فلاس مرد اور فلاں عورت پر اللہ تعالیٰ بہت خوش ہوا، یا اسے ان پر فتنی آگئی۔“

تب اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی:

﴿وَيُؤْتُرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهْمُّ خَصَاصَةً﴾<sup>①</sup>

حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد الرحمن بن عوف رض (ہجرت کر کے) ہمارے پاس آئے تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے اور حضرت سعد بن الربيع رض کے درمیان بھائی چارہ قائم کیا جو کہ بہت مالدار تھے۔ انہوں نے حضرت عبد الرحمن بن عوف رض سے کہا: میں انصار میں سب سے زیادہ مالدار ہوں اور یہ بات انصار کو بھی معلوم ہے۔ میں اپنا مال دو حصوں میں تقسیم کرتا ہوں، ایک حصہ میرے لئے اور دوسرا آپ کیلئے۔ اس کے علاوہ میری دو بیویاں بھی ہیں، آپ کو ان دونوں میں سے جو زیادہ اچھی لگے میں اسے طلاق دے دیتا ہوں اور جب اس کی عدت پوری ہو جائے تو آپ اس سے شادی کر لیں۔

حضرت عبد الرحمن بن عوف رض نے کہا: (بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ)

”اللَّهُ تَعَالَى آپ کے گھر والوں اور آپ کے مال میں برکت دے۔“

حضرت انس رض کہتے ہیں کہ اس کے بعد حضرت عبد الرحمن بن عوف رض گھی اور پیسر کے مالک بن گنے اور ابھی کچھ بھی عرصہ گذراتھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان پر زرد رنگ کے کچھ آثار دیکھے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے پوچھا: یہ کیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: میں نے ایک گھٹھلی کے وزن کے ہر ارسونا دے کر ایک انصاری عورت سے شادی کر لی ہے۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے انہیں مبارکبادی اور فرمایا: (أَوْلَمْ وَلَوْ بِشَاةً)<sup>②</sup>

”تم ولیمہ کرو خواہ ایک بکری ذبح کر کے ہی۔“

یہ دونوں واقعات انصار مدنیۃ صلی اللہ علیہ وسلم کے جذبہ ایثار و قربانی کی شہادت دیتے ہیں۔ اس کے علاوہ انصار مدینۃ صلی اللہ علیہ وسلم کی فضیلت میں چند اور احادیث بھی سماقت کر لیجئے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

«لَوْ أَنَّ الْأَنْصَارَ سَلَكُوا وَادِيَأْوَ شِعْبَانَ سَلَكُتُ فِي وَادِي الْأَنْصَارِ، وَلَوْ لَا أَهْجِرَهُ لَكُنْتُ اُمَرَّأَ مِنَ الْأَنْصَارِ»<sup>③</sup>

”اگر انصار ایک وادی یا گھٹھی میں چلیں (اور دوسرے لوگ دوسری وادی یا گھٹھی میں چلیں) تو میں بھی انصار کی وادی میں چلوں گا۔ اور اگر ہجرت نہ ہوتی تو میں بھی انصار ہی میں سے ایک شخص ہوتا۔“

<sup>①</sup> البخاری: تفسیر القرآن باب ﴿وَيُؤْتُرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ﴾: 4889، 3798، صحيح مسلم كتاب الأشربة، باب إكرام الضيف: 2054

<sup>②</sup> صحيح البخاري: 3779

<sup>③</sup> صحيح البخاري: 3780، 3781

اور حضرت انس رض کا بیان ہے کہ فتح مکہ کے دن جب نبی کریم ﷺ نے قریش کو مال عطا کیا تو انصار کہنے لگے : اللہ کی قسم ! یہ بڑی عجیب بات ہے کہ ہماری تواروں سے ابھی قریش کا خون بہرہ رہا ہے اور ہماری غمیں بھی انہی کو لوٹائی جا رہی ہیں ! یہ بات نبی کریم ﷺ تک پہنچی تو آپ ﷺ نے انہیں بلایا اور فرمایا : ” مجھے تمہاری طرف سے کیا بات پہنچی ہے ؟ ”

حضرت انس رض کہتے ہیں : وہ جھوٹ نہیں بولتے تھے ، اس لئے انہوں نے اعتراف کرتے ہوئے کہا کہ آپ تک جو بات پہنچی ہے وہ واقعتاً ہم نے کہی ہے۔ تب نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا : (أَوْ لَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَرْجِعَ النَّاسُ بِالْغَنَائمِ إِلَى بُيُوتِهِمْ ، وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ إِلَى بُيُوتِكُمْ؟ لَوْ سَلَكْتِ الْأَنْصَارُ وَادِيًا أَوْ شَعْبًا لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارَ أَوْ شَعْبَهُمْ) <sup>①</sup>  
 ” کیا تمہیں یہ بات پسند نہیں کہ لوگ اپنے گروں کو مالی غنیمت لے کر لوٹیں اور تم اپنے گروں کو رسول اللہ ﷺ کو لے کر لوٹو ! اگر انصار ایک وادی یا گھاٹی میں چلیں (اور لوگ دوسری وادی یا گھاٹی میں چلیں) تو میں بھی انصار کی وادی یا گھاٹی میں چلوں گا۔ ”

اور حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ ایک انصاری عورت اپنے ایک بچے کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی تو نبی ﷺ نے اس سے بات چیت کی ، پھر فرمایا :  
 (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنْكُمْ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ) <sup>②</sup>

” اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے ! تم لوگ مجھے باقی تمام لوگوں سے زیادہ محبوب ہو۔ ”

اسی طرح حضرت انس رض ہی بیان کرتے ہیں کہ خندق کے دن انصار مدینہ صلی اللہ علیہ وسلم یوں کہتے تھے :

نَحْنُ الَّذِينَ بَأْيَعُوا مُحَمَّداً                          عَلَى الْجِهَادِ مَا حَيَّنَا أَبَدًا

” ہم وہ ہیں جنہوں نے حضرت محمد ﷺ کی بیعت کی ہے کہ جب تک زندہ رہیں گے جہاد کرتے رہیں گے۔ ”

اس کے جواب میں رسول اکرم ﷺ یوں ارشاد فرماتے :

اللَّهُمَّ لَا عَيْشَ إِلَّا عَيْشُ الْآخِرَةِ                          فَأَكْرِيمِ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَةَ

” اے اللہ ! اصل زندگی تو آخرت کی زندگی ہے ، پس تو انصار اور مہاجرین کی عزت افزائی فرماء۔ ” <sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 3778 ، صحیح مسلم: 1059

② صحیح البخاری: 3786 ، صحیح مسلم: 2509

③ صحیح البخاری: 3796

## ۱۔ اہل بدر کے فضائل

حضرت حاطب بن ابی بلتعہ رض کے قصے کے آخر میں ہے کہ جب حضرت عمر رض نے کہا کہ حاطب نے اللہ، اسکے رسول ﷺ اور موننوں کی خیانت کی ہے الہذا مجھے اجازت دیں کہ میں اس کی گروں اڑاؤں؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: «الَّعَلَّ اللَّهُ أَطْلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: أَعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ» وفى رواية: «فَقَدْ وَجَبَتْ لَكُمُ الْجَنَّةُ»<sup>①</sup>

”شاید اللہ تعالیٰ نے اہل بدر کی طرف (بظر رحمت) دیکھا اور پھر کہا: تم جو چاہو کرتے رہو، میں نے تمہیں معاف کر دیا ہے۔“ اور ایک روایت میں ہے: ”تمہارے لئے جنت واجب ہو گئی ہے۔“

اور رفاعة بن رافع الزرقی نے اپنے باپ سے روایت کیا ہے جو اہل بدر میں سے تھے کہ حضرت جبریل علیہ السلام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے پاس آئے اور کہنے لگے: اہل بدر کا آپ کے ہاں کیا مرتبہ ہے؟ تو آپ نے فرمایا: وہ مسلمانوں میں سب سے افضل ہیں۔ تو حضرت جبریل علیہ السلام نے کہا: اسی طرح فرشتوں میں سے بھی وہ فرشتے سب سے افضل ہیں جو بدر میں شریک ہوئے۔“<sup>②</sup>

## ۲۔ اہل أحد کے فضائل

حضرت ابن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

«لَمَّا أَصْبَبَ إِخْرَانُكُمْ يَأْخُذُهُمْ جَعْلَ اللَّهُ أَرْوَاحَهُمْ فِي جَوْفِ طَيْرٍ خُضْرٍ تَرِدُ أَنْهَارَ الْجَنَّةِ، تَأْكُلُ مِنْ ثِمَارِهَا، وَتَأْوِي إِلَى قَنَادِيلَ مِنْ ذَهَبٍ مُّعْلَقَةً فِي ظِلِّ الْعَرْشِ، فَلَمَّا وَجَدُوا طَبِيبًا مَأْكُلَهُمْ وَمَشْرِبَهُمْ وَمَقْبِلَهُمْ قَالُوا: مَنْ يُبَلِّغُ إِخْرَانَنَا عَنَّا أَنَا أَحْيَاءُ فِي الْجَنَّةِ نُرْزَقُ، لِثَلَاثَةِ يَزْهَدُوا فِي الْجِهَادِ وَلَا يَنْكُلُوا عِنْدَ الْحَرْبِ؟ فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا أُبَلِّغُهُمْ عَنْكُمْ، قَالَ: فَأَنْزَلَ اللَّهُ: ﴿وَلَا تَعْسِبُنَّ الَّذِينَ قُتُلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا...﴾»<sup>③</sup>

”تمہارے بھائی جب أحد میں شہید ہوئے تو اللہ تعالیٰ نے ان کی روحوں کو بزر پرندوں کے پیوں میں بیج

① صحیح البخاری، الجهاد والسریر، باب الجاسوس: 3007، صحیح مسلم: کتاب فضائل الصحابة، باب فضل اہل بدر: 2494.

② صحیح البخاری، کتاب المغازی، باب شہود السلاسلہ بدر: 3992.

③ سنن أبي داؤد: کتاب الجهاد، باب فی فضل الشهادة: 2520، مسند أحمد: 2384، حستنه الألبانی فی صحیح أبو داؤد: 2199.

دیا جو جنت کی نہروں پر جاتے اور اس کے پھل کھاتے ہیں، پھر سایہ عرش میں لگی ہوتی سونے کی قدمیوں کی طرف واپس آجاتے ہیں، پھر جب انھوں نے اپنے کھانے پینے اور اپنی نیند کی لذت محسوس کی تو کہنے لگے: ہمارے بھائیوں تک ہماری طرف سے یہ بات کون پہنچائے گا کہ ہم جنت میں زندہ ہیں اور ہمیں رزق دیا جاتا ہے تاکہ وہ جہاد سے منہ نہ موڑیں اور جنگ کے دوران ائمہ پاؤں واپس نہ لوٹیں؟ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میں انہیں تمہاری طرف سے یہ بات پہنچاویتا ہوں، پھر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل کر دی: (اور وہ لوگ جو اللہ کے راستے میں شہید ہو گئے انہیں آبر مردہ نہ بھیں، وہ تو زندہ ہیں اور انہیں ایسے رب کے ہاں رزق دیا جاتا ہے.....) اخ

۲) بیعت رضوان میں شرک ہونے والے صحابہ کرام شَفَاعَتُهُم کے فضائل

الله رب العزت نے سورہ الفتح کی متعدد آیات میں ان سحالبہ کرام نَبِيُّ اللَّهِ کی مدح و ثناء کی ہے جو حدیبیہ کے مقام پر بیعت رضوان میں شریک ہوئے اور انہوں نے رسول اکرم ﷺ کے لامھ پر بیعت کی۔ فرمان الٰہی ہے:  
 ﴿لَقَدْ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَيَّنُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَإِنَّا  
 السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَآتَيْنَاهُمْ فَتَحًا قَرِيبًا ☆ وَمَغَانِمَ كَثِيرَةً يَأْخُذُونَهَا وَكَانَ اللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا﴾<sup>۱</sup>  
 ”یقیناً اللہ تعالیٰ ان مونوں سے خوش ہو گیا جو درخت تلے آپ سے بیعت کر رہے تھے، ان کے دلوں میں جو تھا اسے اس نے معلوم کر لیا۔ پس اس نے ان پر اطمینان نازل فرمایا، انہیں قریب کی فتح عنایت فرمائی اور بہت سی غنیمتیں جنہیں وہ حاصل کرس گے۔ اللہ تعالیٰ غالب اور حکمت والا ہے۔“

اس کے علاوہ حضرت جابر بن عبد اللہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ہمیں حدیبیہ کے دن فرمایا: «اتنم خیرٰ اهله ارضِ ارض» وَكُنَا أَلْفًا وَأَرْبَعَمِائِةً "تم آج روئے زمین پر بننے والے تمام لوگوں میں سب سے بہتر ہو،" اُس دن ہم چودہ سو فراد تھے۔<sup>۲</sup>

اور حضرت ام بشر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَدْخُلُ النَّارَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنْ أَصْحَابِ الشَّجَرَةِ أَحَدُ الَّذِينَ بَأَيْعُونَ تَحْتَهَا»<sup>٥</sup>

الفتح 48 : 18-19

صحيح البخاري: كتاب المغازى، باب غزوة الحديبية: 4154، صحيح مسلم كتاب الإمارة بباب إستحباب مبادرة الإمام العجش: 1856

صحيح مسلم: كتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل أصحاب الشجرة: 2496

”ان درخت والوں میں سے کوئی صحابی راں شاء اللہ جہنم میں داخل نہیں ہوگا جنہوں نے اس کے نیچے بیعت کی۔“<sup>۱</sup>

یاد رہے کہ اس حدیث میں ”إن شاء الله“، ”مغل تبرک“ کے لئے ہے، ورنہ یہ بات یقینی ہے کہ ان میں سے کوئی صحابی جہنم میں داخل نہیں ہوگا۔<sup>۲</sup>

ان احادیث کے علاوہ خلفائے اربعہ ﷺ میں سے ہر ایک کے فضائل اور اسی طرح دیگر کئی صحابہ کرام ﷺ کے فضائل کے متعلق متعدد احادیث کتب حدیث میں مردی ہیں جنہیں ذکر کرنے کا اب موقع نہیں۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اخلاص و محبت سے صحابہ کرام ﷺ کی پیروی کرنے کی توفیق دے۔ آمين

### دوسری خطبہ

پہلے خطبہ میں ہم نے جن صحابہ کرام ﷺ کے فضائل و مناقب کو بیان کیا ان کے متعلق ہمارا عقیدہ کیا ہوتا چاہئے اور ان کے بارے میں اہل السنۃ والجماعۃ کا کیا عقیدہ تھا؟ آئیے یہ معلوم کرتے ہیں۔

### ❶ صحابہ کرام ﷺ سے محبت کرنا اور ان کے لئے دعا کرنا واجب ہے

اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سے محبت کرنا واجب، ان کے لئے دعا کرنا لازم اور ان سے بغضہ رکھنا حرام ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں صحبت رسول ﷺ سے نوازا اور انہیں نصرت دین کی خاطر آپ کے ساتھ چہاد کیلئے منتخب فرمایا۔ سورۃ الحشر میں اللہ تعالیٰ نے مہاجرین و انصار کا تذکرہ کرنے کے بعد فرمایا ہے:

﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْلَنَا وَلِيَاخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>۳</sup>

”اور (مالی فتنے) ان لوگوں کے لئے بھی ہے جو ان کے بعد آئے، وہ (دعا) کرتے ہوئے کہتے ہیں: اے ہمارے رب! ہمیں معاف کر دے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں۔ اور ہمارے دلوں میں ایمان والوں کے لئے کیز نہ پیدا کر، اے ہمارے رب! یقیناً تو بڑی شفقت والا، بے حد حرم کرنے والا ہے۔“

یہ آیت کریمہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سے محبت کرنا واجب ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے صحابہ کرام ﷺ کے بعد آنے والے لوگوں کو بھی مالی نفع کا مستحق قرار دیا ہے لیکن اس کی ایک شرط یہ لگا دی

① التنوی، شرح مسلم: 85/16

② الحشر 59: 10

کہ وہ صحابہ کرام ﷺ سے محبت کرتے ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ امام مالکؓ کے نزدیک صحابہ کرام ﷺ سے بغض رکھنے والے لوگ مالی فتنے کے مسخن نہیں تھہر تے۔<sup>①</sup>

اور اسی آیت کے متعلق حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ ”لوگوں کو حکم دیا گیا تھا کہ وہ اصحاب محمد ﷺ کے لئے دعاۓ مغفرت کریں، لیکن لوگوں نے انہیں بُرا بھلا کہنا شروع کر دیا ہے۔“<sup>②</sup>

اور حضرت براء بن عقبہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے انصار کے متعلق فرمایا:

”لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنٌ، وَلَا يُبَغْضُهُمْ إِلَّا مُنَافِقٌ، مَنْ أَحَبَّهُمْ أَحَبَّهُ اللَّهُ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ

أَبغَضَهُ اللَّهُ“<sup>③</sup>

”ان سے محبت صرف مومن ہی کر سکتا ہے اور ان سے بغض رکھنے والا منافق ہی ہو سکتا ہے۔ اور جو ان سے محبت کرے گا اللہ اس سے محبت کرے گا۔ اور جو ان سے بغض رکھے گا اللہ اس سے بغض رکھے گا۔“  
لہذا معلوم ہوا کہ اہل ایمان کا وظیرہ یہ ہے کہ وہ تمام صحابہ کرام ﷺ سے محبت کرتے ہیں، ان کے لئے دعا کرتے ہیں اور اپنے دلوں کو ان کے بغض و عناد سے پاک رکھتے ہیں۔

امام ابو جعفر الطحاوی رحمہ اللہ صحابہ کرام ﷺ کے متعلق اہل السنة والجماعۃ کا عقیدہ بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں: ”حب اصحاب رسول اللہ ﷺ، ولا نفرط فی حبّ أحدٍ منْهُمْ ، ولا نتبرأ منْ أحدٍ منْهُمْ ، وَنَبْغِضُ مَنْ يَبْغِضُهُمْ وَبِغَيْرِ الْخَيْرِ يَذْكُرُهُمْ ، وَلَا نَذْكُرُهُمْ إِلَّا بِخَيْرٍ ، وَحُبُّهُمْ دِينُ إِيمَانٍ وَإِحْسَانٍ ، وَبِغَضْهُمْ كُفْرٌ وَنِفَاقٌ وَطُغْيَانٌ“<sup>④</sup>

”هم رسول اللہ ﷺ کے اصحاب سے محبت کرتے ہیں اور ان میں سے کسی ایک صحابی کی محبت میں غلوتیں کرتے، اور نہ ہی ان میں سے کسی صحابی سے براءت کا اعلان کرتے ہیں۔ اور ہم ہر ایسے شخص سے بغض رکھتے ہیں جو صحابہ کرام ﷺ کے ساتھ بغض رکھتا ہو اور انہیں خیر کے ساتھ ذکر نہ کرتا ہو۔ ہم انہیں خیر کے ساتھ ہی یاد کرتے ہیں اور ان کی محبت عین دین، ایمان اور احسان سمجھتے ہیں، جب کہ ان سے بغض رکھنا عین کفر، نفاق اور سرکشی تصور کرتے ہیں۔“

① الجامع لأحكام القرآن: 32/18

② صحيح مسلم: 3022

③ صحيح البخاری، کتاب مناقب الانصار باب حب لانصار من الإيمان: 3783، صحيح مسلم، کتاب الإيمان، باب الدليل أن حب الانصار وعلى من الإيمان: 75

④ شرح العقيدة الطحاوية: 467

اور شیخ الاسلام رابن تیمیہؓ کہتے ہیں کہ ”اہل سنت والجماعت کے اصولوں میں سے ایک یہ ہے کہ وہ اپنے دلوں کو صحابہ کرام ﷺ کے بغض سے اور اپنی زبانوں کو ان کی عیب گیری سے محفوظ رکھتے ہیں۔“<sup>۱</sup>

## ۱۱۲۔ اہل السنۃ والجماعۃ صحابہ کرام ﷺ کے لئے جنت کی گواہی دیتے ہیں

ہم اس خطبہ کے آغاز میں سورۃ التوبۃ کی آیت ﴿وَالسَّابِقُونَ الْأُولُونَ﴾ کے حوالے سے یہ بات ثابت کرچکے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے مهاجرین و انصار اور متاخرین صحابہ کرام ﷺ سے اپنی رضامندی کا اعلان اور ان کے لئے جنت کا وعدہ فرمایا ہے۔ لہذا اہل سنت والجماعت تمام صحابہ کرام ﷺ کے لئے جنت کی گواہی دیتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ نے خاص طور پر جن صحابہ کرام ﷺ کا نام لے کر انہیں جتنی قرار دیا اہل سنت والجماعت ان کے لئے بھی جنت کی گواہی دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر عشرہ مبشرہ کے متعلق رسول اکرم ﷺ کا فرمان ہے:

”ابو بکر رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، عمر رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، عثمان رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، علی رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، طلحہ رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، یہودی رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں، سعید بن زید رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں اور ابو عبیدہ بن جراح رضی اللہ عنہ جنت میں ہیں۔“<sup>۲</sup>

اسی طرح دیگر کئی صحابہ کرام ﷺ کا بھی نام لکھ کر آپ ﷺ نے انہیں جتنی قرار دیا لیکن چند صحابہ کرام ﷺ کا نام لینے سے ہرگز یہ مراد نہیں کہ باقی صحابہ کرام ﷺ جتنی نہیں، بلکہ یہ تو دوسرے صحابہ کرام ﷺ پر ان کی فضیلت کی دلیل ہے، ورنہ ہم یہ بات قرآن مجید کے حوالے سے پہلے ہی ثابت کرچکے ہیں کہ تمام صحابہ کرام ﷺ سے اللہ نے جنت کا وعدہ فرمایا ہے۔

## ۱۱۳۔ تمام صحابہ کرام ﷺ لئے اور قابل اعتماد ہیں

فرمان الہی ہے: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾<sup>۳</sup>

”ہم نے اسی طرح تمہیں عادل (بہترین) امت بنایا ہے تاکہ تم لوگوں پر گواہ ہو جاؤ اور رسول ﷺ تم پر

① شرح العقيدة الواسطية: 142-152

② سنن الترمذی، مسنند احمد، صحيح الجامع للألبانی: 50

③ البقرة: 143

گواہ ہو جائیں۔“  
﴿أَمَّةٌ وَسَطَا﴾ کا معنی بیشتر مفسرین نے ”عدولا خیارا“ کیا ہے یعنی بہترین، سب سے افضل، ثقة اور قابل اعتماد است<sup>①</sup>

اس آیت کے سب سے پہلے مخاطب رسول اکرم ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ ہیں جنہیں تبلیغ دین کی ذمہ داری سونپی گئی۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں ہے:

﴿لَتُنْتَمُ خَيْرُ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾<sup>②</sup>  
”تم بہترین امت ہو جو لوگوں کے لئے پیدا کی گئی ہے، تم نیک باقاعدے کا حکم دیتے ہو اور برے کاموں سے روکتے ہو اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے جماعت الدواع کے موقعہ پر صحابہ کرام ﷺ کے حمیر غفار کو مخاطب کر کے فرمایا تھا:  
『اَلَا لِيُلْبِغَ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبَ』<sup>③</sup>

”خبردار! تم میں جو یہاں پر موجود ہے وہ غیر حاضر تک دین پکھنچائے۔“

ان آیات کریمہ اور اس حدیث نبوی سے ثابت ہوا کہ صحابہ کرام ﷺ امین، ثقة اور قابل اعتماد ہیں، تبھی تو انہیں تبلیغ دین جیسا اہم فریضہ سونپا گیا، ورنہ اگر وہ امین اور ثقة نہ ہوتے تو انہیں یہ ذمہ داری نہ سونپی جاتی۔  
اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے ﴿أَمَّةٌ وَسَطَا﴾ کے بعد ﴿لِتَكُونُوا شُهَدًا عَلَى النَّاسِ﴾ فرمایا ہے، جس کا معنی یہ ہے کہ اللہ کے ہاں ان کی گواہی قابل قبول ہے اور یہ بھی ان کے عدول، ثقة اور قابل اعتماد ہونے کی دلیل ہے، ورنہ ایسا نہ ہوتا تو ان کی گواہی بھی قابل قبول نہ ہوتی !!

امام القرطبی<sup>۴</sup> سورۃ الفتح کی آخری آیت ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ، وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءُ يَسِّهُمْ.....الخ﴾ کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”تمام کے تمام صحابہ کرام ﷺ عدول (ثقة اور قابل اعتماد) ہیں، اللہ کے اولیاء اور اس کے برگزیدہ بندے ہیں اور انہیاء و رسول ﷺ کے بعد اس کی مخلوقی میں سب سے افضل ہیں، یہی اہل سنت والجماعت کے ائمہ

① تفسیر جامع البیان: 7/2، تفسیر القرطبی: 153/2، تفسیر ابن کثیر: 1/335

② آل عمران: 4: 110

③ صحیح البخاری: کتاب العلم باب ألا لیلْبِغَ الشَّاهِدُ مِنْكُمُ الْغَائِبَ: 105، صحیح مسلم ، کتاب القسامۃ ، باب تحریر الدماء والأعراض والأموال: 1679

کامنہب ہے۔ جبکہ ایک فرقہ کا کہنا یہ ہے کہ نہیں، صحابہ کرام ﷺ بھی عام لوگوں کی طرح ہیں، اس لئے ان کے شفہ ہونے کے بارے میں بحث کرنا ضروری ہے، لیکن ان کا یہ مذہب مردود ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ان سے اپنی رضامندی کا اعلان اور ان کے لئے جنت و مغفرت کا وعدہ فرمایا ہے۔<sup>①</sup>

**۲ خلفاء راشدین:** حضرت ابو بکر، پھر حضرت عمر، پھر حضرت عثمان اور پھر حضرت علیؓ

اہل السنۃ والجماعۃ اس بات پر متفق ہیں کہ صحابہ کرام ﷺ میں سب سے افضل صحابی حضرت ابو بکرؓ ہیں اور وہی خلیفہ اول ہیں۔ ان کا یہ اتحاق خود رسول اللہ ﷺ کی کمی احادیث سے مآخذ ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے اپنی مرض الموت کے دوران لوگوں کی امامت کے لئے حضرت ابو بکر صدیقؓ کی حکومت ہی کو حکم دیا۔ اور یہ اس بات کی طرف واضح اشارہ تھا کہ جو شخص آپ کی حیات میں امامت کا مستحق ہے وہی آپ ﷺ کی وفات کے بعد خلافت کا سب سے پہلا حقدار ہے۔

نیز صحیح بخاری میں حضرت جبیر بن مطعمؓ سے روایت ہے کہ ایک عورت آپ ﷺ کے پاس آئی تو آپ ﷺ نے اسے دوبارہ آنے کا حکم دیا۔ اس نے پوچھا: اگر میں آؤں اور آپ کو نہ پاؤں تو؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «إِنَّ لَمْ تَجِدْنِيْ فَأُتْرِيْ أَبْأَبْكِرْ»<sup>②</sup>

”اگر تم مجھے نہ پاؤ تو ابو بکرؓ کے پاس آنا۔“

یہ حدیث واضح نص ہے اس بات پر کہ خلافت کے سب سے پہلے حقدار حضرت ابو بکرؓ تھے۔ اسی بات پر سقیفہ بنو ساعدہ کے اجتماع میں شریک ہونے والے تمام مہاجرین و انصار نے اتفاق کیا اور حضرت ابو بکرؓ کی بیعت کی جیسا کہ صحیح بخاری میں مروی ہے۔<sup>③</sup>

اسی طرح اہل السنۃ والجماعۃ کا بالاتفاق یہ عقیدہ ہے کہ حضرت ابو بکرؓ کے بعد دوسرے خلیفہ حضرت عمر بن خطابؓ تھے۔ ان کے بعد تیسرے خلیفہ حضرت عثمان بن عفانؓ تھے۔ اور ان کے بعد چوتھے خلیفہ حضرت علی بن ابی طالبؓ تھے۔<sup>④</sup>

① تفسیر القرطبی: 399/16

② صحیح البخاری: 3659

③ صحیح البخاری: کتاب فضائل أصحاب النبی ﷺ باب قول النبی ﷺ لوکنت متخدنا خلیلا: 3668

④ عقیدة أهل السنة والجماعة في الصحابة: 514/2

۵) صحابہ کرام ﷺ کو برا بھلا کھنا حرام ہے

اہل السنۃ والجماعۃ کے نزدیک صحابہ کرام ﷺ کو برا بھلا کھنا اور انہیں گالیاں دینا حرام ہے۔ اس کی حرمت قرآن و حدیث کے واضح دلائل سے ثابت ہے۔ مثلاً:

① فرمانِ الٰہی ہے:

**﴿وَالَّذِينَ يُؤْذُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا أَحْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهْتَانًا وَإِنَّمَا مُبَيِّنًا﴾**<sup>①</sup>  
”جو لوگ مومن مردوں اور مومن عورتوں کو بغیر کسی جرم کے ایذا دیں وہ بہتان اور صریح گناہ کا بوجھ اٹھاتے ہیں“  
اس آیت میں مومنوں کا ذکر کیا گیا ہے اور اس امت کے اولین مومنین صحابہ کرام ﷺ تھے۔ تو انہیں سب و شتم کے ذریعے ایذا پہنچانا قرآن مجید کے الفاظ میں بہتان اور واضح گناہ ہے۔

۲) سورۃ الفتح کی آخری آیت **﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ .....الخ﴾** جس کا تذکرہ اس خطبہ کے شروع میں کیا گیا ہے، اس میں بتایا گیا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ سے عناد رکھنا اور ان کے بارے میں غیظ و غصب میں بتلا ہوتا کافروں کا شیوه ہے۔ یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ ان پاکباز ہستیوں کے متعلق غیظ و غصب کا اظہار کرنا اور انہیں برا بھلا کھنا مسلمانوں کو زیب نہیں دینا کیونکہ یہ کافروں کا عمل ہے۔

۳) ہم صحابہ کرام ﷺ کی فضیلت میں چند احادیث کا تذکرہ پہلے خطبہ میں کرچکے ہیں، ان میں سے ایک حدیث جسے حضرت ابو سعید الخدري رض نے روایت کیا ہے، اس میں رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو گالیاں دینے سے منع فرمایا ہے۔ اور وہ ان پر سب و شتم کے حرام ہونے کی دلیل ہے۔

۴) حضرت ابن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

**«مَنْ سَبَّ أَصْحَابِيْ فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِيْنَ»**<sup>②</sup>

”جس شخص نے میرے صحابہ کرام ﷺ کو گالیاں دیں اس پر اللہ کی لعنت، فرشتوں کی لعنت اور تمام لوگوں کی لعنت ہے۔“

اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے اس شخص کو ملعون قرار دیا ہے جو آپ ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ پر زبان درازی اور سب و شتم کرے، لہذا ان پر زبان درازی کرنے والوں کو اپنے مغلوق خود ہی سوچ لینا چاہئے کہ ان کے

① الأحزاب: 33: 58

② الطبراني فی الکبیر: 3/174، وانظر: الصحیحة للألبانی: 2340

بارے میں سید الرسل حضرت محمد ﷺ نے کیا فیصلہ صادر فرمایا ہے !!

⑤ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کا بیان ہے کہ حضرت عائشہؓ سے کہا گیا کہ لوگ نبی کریم ﷺ کے صحابہ کرامؓ کو برا بھلا کہتے ہیں، حتیٰ کہ ابو بکر و عمر رضی اللہ عنہما کو بھی معاف نہیں کرتے ! تو حضرت عائشہؓ کے لئے کہا : تم اس پر تجуб کرتے ہو ؟ دراصل ان کا عمل منقطع ہو چکا ہے تو اللہ نے اس بات کو پسند فرمایا ہے کہ ان کا اجر منقطع نہ ہو۔<sup>①</sup>

ان تمام دلائل سے یہ بات بالکل واضح ہو گئی ہے کہ صحابہ کرامؓ کے متعلق اپنے دلوں کو بغرض اور کینہ سے پاک رکھنا اور اپنی زبانوں کو ان پر سب و شتم کرنے سے محفوظ رکھنا لازمی امر ہے۔ ورنہ یہ بات یاد رکھنی چاہئے کہ جو شخص صحابہ کرامؓ کو برا بھلا کہتا اور ان کی عیب گیری کرتا ہو وہ دراصل نبی کریم ﷺ کی عیب گیری کرتا ہے، کیونکہ آپ ﷺ نے تو انہیں بشارتیں سنائی ہیں اور انہیں امین اور شفیقہ قرار دیا ہے۔ بلکہ وہ شخص دراصل اللہ تعالیٰ پر بھی اعتراض کرتا ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہی انہیں اپنے نبی کے ساتھ کے لئے منتخب فرمایا، انہیں اپنی رضا مندی سے نوازا اور ان سے جنت کا وعدہ فرمایا۔ بلکہ وہ شخص دراصل پورے دینِ الہی میں طعنہ زنی کرتا ہے کیونکہ اس دین کو نقل کرنے والے یہی صحابہ کرامؓ ہی تو ہیں۔ اس لئے صحابہ کرامؓ کی عیب گیری کرنا انتہائی خطرناک امر ہے جس سے فوری طور پر توبہ کرنا ضروری ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو صحابہ کرامؓ کے سچی محبت کرنے کی توفیق دے۔ آمین

## ہجرتِ مدینہ

### اہم عناصر خطبہ:

- ① ہجرت کا مفہوم ② ہجرت کے فضائل قرآن و حدیث میں
- ③ ہجرت کا حکم قیامت تک باقی ہے ④ ہجرتِ مدینہ : اسباب و واقعات

### پہلا خطبہ

برادران اسلام! نے ہجری سال کے آغاز کے موقع پر مناسب معلوم ہوتا ہے کہ آج کے خطبہ میں ہم ہجرتِ مدینہ کا عظیم الشان واقعہ قدرے تفصیل سے بیان کریں کیونکہ اسی واقعہ سے اسلامی تاریخ کی ابتداء کی گئی، لیکن اس کی تفصیلات میں جانے سے پہلے آئیے یہ معلوم کر لیں کہ ہجرت کے کہتے ہیں اور قرآن و حدیث میں اس کے کیا فضائل ہیں؟

### ہجرت کا مفہوم

”الهُجَّةُ“ ’ہجر‘ سے ہے جس کا معنی ہے: چھوڑنا۔ عرب کہتے ہیں:

”هَاجَرَ الْقَوْمُ مِنْ دَارِ إِلَى دَارٍ“ یعنی فلاں قوم ایک علاقہ چھوڑ کر دوسرے علاقے میں چل گئی، جیسا کہ مہاجر صاحبۃ کرام ﷺ مکہ مکرمہ چھوڑ کر مدینہ منورہ چلے گئے۔

اور ارشاد باری ہے: ﴿ وَاهْجِرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ ﴾<sup>①</sup>

”اور انہیں بسترول میں چھوڑ دو۔“

”الهُجَّةُ“ کی شرعی تعریف پیشتر علماء نے یوں کی ہے:

”ترك دار الكفر والخروج منها إلى دار الإسلام“  
یعنی ”دارالکفر کو چھوڑ کر دارالاسلام میں چلے جانا۔“

جبکہ حافظ ابن حجرؓ نے اس کی تعریف یوں کی ہے:

”الْهِجْرَةُ فِي الشَّرْعِ تَرْكُ مَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ“

یعنی شریعت میں ہجرت سے مراد ہر ایسے کام کو چھوڑنا ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے منع کر دیا ہے۔

غالباً حافظ ابن حجرؓ نے ہجرت کی یہ تعریف رسول اکرم ﷺ کی اس حدیث سے لی ہے:

«الْمُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَىَ اللَّهُ عَنْهُ»<sup>①</sup>

”مہاجر وہ ہے جو اللہ تعالیٰ کے منع کردہ کاموں کو چھوڑ دے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ ”ہجرت“ باطنی اور ظاہری دونوں ہجرتوں کو شامل ہے۔ باطنی ہجرت سے مقصود یہ ہے کہ انسان تمام ایسے کاموں کو چھوڑ دے جنہیں شیطان اور نفس انسانی خوب مزین کر کے اس کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ اور ظاہری ہجرت سے مقصود یہ ہے کہ انسان اپنے دین کو کفر اور فتنوں سے بچا کر کسی الگی جگہ پر چلا جائے جہاں وہ پر امن طور پر اسلامی تعلیمات پر عمل کر سکے۔<sup>②</sup>

امام العز بن عبد السلامؓ کہتے ہیں : ”الْهِجْرَةُ هِجْرَتَانٍ : هِجْرَةُ الْأَوْطَانِ وَهِجْرَةُ الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ، وَأَفْضَلُهُمَا هِجْرَةُ الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ ، لِمَا فِيهَا مِنْ إِرْضَاءِ الرَّحْمَنِ وَإِرْغَامِ النَّفْسِ وَالشَّيْطَانِ“<sup>③</sup>

یعنی ہجرت کی دو اقسام ہیں : ترک وطن کرنا، گناہ اور زیادتی کو چھوڑنا۔ ان میں سے دوسری ہجرت افضل ہے کیونکہ اس سے رحمٰن راضی ہوتا ہے اور نفس اور شیطان کی حوصلہ شکنی ہوتی ہے۔

### ہجرت کے فضائل

ہجرت کے فضائل اور اس کے اجر و ثواب کے متعلق قرآنی آیات اور احادیث نبویہ موجود ہیں، سب سے پہلے چند قرآنی آیات سماعت فرمائیں۔

① فرمانِ الہی ہے :

﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَوْذَوْا فِي سَيِّئِلِيٍّ وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَا كَفَرُنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَا دُخْلَنَّهُمْ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ قَوَابًا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ﴾<sup>④</sup>  
”وہ لوگ جنہوں نے ہجرت کی اور اپنے گھروں سے نکال دیئے گئے اور جنہیں میری راہ میں ایذا دی گئی اور جنہوں نے جہا کیا اور شہید کئے گئے میں ضرور بالضرور ان کی برائیاں ان سے دور کر دوں گا اور یقیناً انھیں ان جنتوں میں داخل کروں گا جن کے نیچے نہیں بہہ رہی ہیں۔ یہ ہے ثواب اللہ کی طرف سے۔ اور اللہ تعالیٰ ہی کے

② فتح البخاری: 35/1، الفتح

③ آل عمران: 195

① صحیح البخاری: 54/1، الفتح

② موسوعة نصرۃ النعیم: 8/3565

پاس بہترین ثواب ہے۔“

(۲) اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأَوْلَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ، يُبَشِّرُهُمْ رَبُّهُم بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضْوَانٍ وَجَنَّتِ لَهُمْ فِيهَا نَعِيشُ مُقِيمٌ، خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾<sup>①</sup>

”جو لوگ ایمان لائے اور بھرست کی اور اللہ کی راہ میں اپنے ماں اور اپنی جان سے جہاد کیا وہ اللہ کے ہاں بہت بڑے مرتبہ والے ہیں اور یہی لوگ مراد پانے والے ہیں۔ انھیں ان کا رب خوشخبری دیتا ہے اپنی رحمت کی اور رضا مندی کی اور جنتوں کی۔ ان کے لئے وہاں دو ای نعمت ہے، وہاں یہ ہمیشہ رہنے والے ہیں، اللہ کے پاس یقیناً بہت بڑا اجر ہے۔“

(۳) اسی طرح اللہ کا فرمان ہے:

﴿وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظَلِمُوا لِنَبِيِّهِمْ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَالْأَجْرُ الْآخِرَةُ أَكْبَرٌ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾<sup>②</sup>

”جن لوگوں نے ظلم برداشت کرنے کے بعد اللہ کی راہ میں ترک وطن کیا ہے، ہم انھیں بہتر مٹھکانے دنیا میں عطا کریں گے اور آخرت کا ثواب تو بہت ہی بڑا ہے، کاش کہ لوگ اس سے واقف ہوتے۔“

(۴) نیز فرمایا: ﴿ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِينَ هَاجَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا فُتُنُوا ثُمَّ جَاهَدُوا وَصَبَرُوا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>③</sup>

”جن لوگوں نے فتنوں میں ڈالے جانے کے بعد بھرست کی، پھر جہاد کیا اور صبر کا ثبوت دیا، بے شک تیرا رب ان باتوں کے بعد انھیں بخشنے والا اور ان پر مہربانیاں کرنے والا ہے۔“

حافظ ابن کثیر اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”یہ وہ لوگ تھے جو کمک میں کمزور تھے اور اپنی قوم میں حقیر سمجھے جاتے تھے، انہوں نے کئی آزمائیں جھیلیں، پھر انھیں بھرست کے ذریعے فتنوں سے چھکارا پانے کا موقع ملا۔ چنانچہ انہوں نے اپنا وطن، اپنے گھر والے اور اپنے اموال کو محض اللہ کی رضا اور اس کی مغفرت کے حصول کی خاطر خیر باد کہہ دیا اور مدینہ منورہ میں آ کر مونوں کی لڑی میں بڑے گئے۔ پھر انہوں نے کافروں کے خلاف جہاد کیا اور صبر و تحمل کا مظاہرہ کیا۔ انہی کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ان اعمالی جلیلہ کے بعد اللہ تعالیٰ یقیناً ان کے گناہ معاف کرنے والا ہے اور قیامت کے دن

ان پر حرم کرنے والا ہے۔”<sup>①</sup>

⑤ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَرَزُقَنَاهُمُ اللَّهُ رِزْقًا حَسَنًا وَإِنَّ اللَّهَ لَهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾<sup>②</sup>

”اور جن لوگوں نے اللہ کی راہ میں ترک وطن کیا، پھر وہ شہید کردے گئے یا وہ وفات پا گئے، اللہ انہیں بہترین رزق عطا فرمائے گا اور بے شک اللہ تعالیٰ سب سے بہتر روزی دینے والا ہے۔“

⑥ نیز فرمایا:

﴿ وَمَنْ يَهَا جَرَّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَعْدُ فِي الْأَرْضِ مُرَاغِمًا كَثِيرًا وَسَعَةً . وَمَنْ يَعْرُجْ مِنْ نَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدْ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾<sup>③</sup>

”جو شخص اللہ کی راہ میں وطن کو چھوڑے گا وہ زمین میں بہت سی قیام کی جگہیں بھی پائے گا اور کشادگی بھی۔ اور جو آدمی اپنے گھر سے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی طرف نکل کھڑا ہوا، پھر اسے موت نے آ لیا تو اس کا اجر یقیناً اللہ تعالیٰ کے ذمے ثابت ہو گیا۔ اور اللہ تعالیٰ بڑا بخشنے والا اور مہربان ہے۔“

مفاسدین نے اس آیت کی تفسیر میں لکھا ہے کہ اس میں بہجت کی طرف ترغیب دلائی لگی ہے اور رضاۓ الہی کے حصول کی خاطر بہجت کرنے والے شخص سے اللہ تعالیٰ نے وعدہ فرمایا ہے کہ اپنا گھر بار چھوڑنے کے بعد اسے یقیناً زمین میں اور بہت ساری قیام گاہیں مل جائیں گی جہاں وہ پر امن اور کشادگی سے زندگی بسر کر سکے گا۔ اور اگر دوران بہجت ہی اس کی موت نے اسے آ لیا تو یقیناً اللہ تعالیٰ اسے اجر و ثواب سے محروم نہیں کرے گا۔<sup>④</sup>

اور اب بہجت کی فضیلت میں چند احادیث نبویہ بھی سماعت فرمائیں۔

① حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ جب ان کے دل میں اللہ تعالیٰ نے اسلام کی محبت پیدا کی تو وہ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی: اللہ کے رسول! اپنا ہاتھ آگے بڑھائیے، میں آپ کی بیعت کرنے آیا ہوں۔ آپ ﷺ نے اپنا دست مبارک آگے بڑھایا تو انہوں نے اپنا ہاتھ پیچے کھینچ لیا۔ رسول اللہ ﷺ نے اس کی وجہ پوچھی تو انہوں نے کہا: میں بیعت کرنے سے پہلے یہ شرط لگانا چاہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ میرے گناہ معاف فرمادے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الْإِسْلَامَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ ،

① تفسیر ابن کثیر: 2/777

② الحج 22: 58

③ النساء 4: 100

جامع البیان للطبری: 4/238، تیسیر الكریم الرحمن للسعیدی: 1/393

وَأَنَّ الْهِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا، وَأَنَّ الْحَجَّ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ»<sup>۱</sup>  
 کیا تمہیں معلوم نہیں کہ اسلام پھیلنے کا ہوں کوئی خطاوں کو منادیتی ہے اور حج  
 گذشتہ کوتا ہیوں کو معاف کر دیتا ہے۔

(۲) رسول اکرم ﷺ نے حضرت ابو فاطمة الصمری رضی اللہ عنہ سے فرمایا تھا:  
 (عَلَيْكَ بِالْهِجْرَةِ فَإِنَّهُ لَا مَثِيلَ لَهَا)

”تم بھرت ضرور کرو، کیونکہ (اجر و ثواب میں) اس جیسا کوئی عمل نہیں۔“<sup>۲</sup>

(۳) ارشادِ نبوی ہے: (آتَا رَعِيمٌ لِمَنْ آمَنَ بِنَا وَأَسْلَمَ وَهَا جَرَّبَيْتَ فِي رَبِّنِ الْجَنَّةِ، وَبَيْتَ فِي وَسْطِ الْجَنَّةِ، وَبَيْتَ فِي أَعْلَى غُرَفِ الْجَنَّةِ.....الحدیث)<sup>۳</sup>  
 ”میں اس شخص کو جنت کے ادنیٰ درجہ میں، جنت کے درمیانے درجہ میں اور جنت کے اعلیٰ درجہ میں ایک ایک گھر  
 کی صفات دیتا ہوں جو مجھ پر ایمان لایا، اسلام قبول کیا اور اس نے بھرت کی۔“

(۴) حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ نے ان سے دریافت فرمایا:  
 (أَتَعْلَمُ أَوَّلَ زُمْرَةٍ تَدْخُلُ الْجَنَّةَ مِنْ أُمَّتِي؟)

”کیا تمہیں معلوم ہے کہ میری امت میں سے کونے لوگ سب سے پہلے جنت میں داخل ہو گے؟“  
 تو انہوں نے کہا: اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو زیادہ عزم ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ”وہ مہاجر ہو گئے جو قیامت کے دن جنت کے دروازے پر آئیں گے اور دروازہ کھولنے کی  
 درخواست کریں گے۔ جنت کے نگہبان فرشتے ان سے پوچھیں گے: کیا تمہارا حساب ہو چکا؟ وہ کہیں گے: ہمارے کس  
 عمل کا حساب ہونا تھا! ہم تو ساری زندگی تکواریں اپنے کندھوں پر اٹھا کر اللہ کے راستے میں پھرتے رہے یہاں تک کہ  
 ہماری موت آگئی۔ پھر ان کے لئے جنت کا دروازہ کھول دیا جائے گا اور وہ دوسرا لوگوں کے داخل ہونے سے  
 چالیس سال پہلے اس میں جا کر قیولہ کریں گے۔“<sup>۴</sup>

(۵) حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ حضرت طفیل بن عمر الدوی رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ

① صحیح مسلم: 121

② سنن النسائی ، صحیح الجامع للألبانی: 4045 ، الصحیحة: 1937

③ سنن النسائی ، صحیح الجامع: 1465

④ الحاکم: 70/2 ، صحیح علی شرط الشیخین و وافقہ الذہبی

کی خدمت میں حاضر ہوئے اور پیشکش کی کہ آپ دوس قبیلے کے مضبوط قلعہ میں آ جائیں جہاں آپ کی حفاظت کی جائے گی۔ تو آپ ﷺ نے اس پیش کش کو مسترد کر دیا کیونکہ یہ شرف انصار مدینہ کو ملنے والا تھا۔ پھر جب رسول اللہ ﷺ بھرت کر کے مدینہ منورہ آگئے تو حضرت طفیل بن عمرو الدوی رضی اللہ عنہ اور ان کے ساتھ ان کی قوم کا ایک اور شخص بھی بھرت کر کے مدینہ منورہ پہنچ گئے لیکن مدینہ منورہ کی آب و ہوا انھیں موافق نہ آئی۔ حضرت طفیل بن عمرو الدوی رضی اللہ عنہ کا ساتھی بیمار ہو گیا جس کی وجہ سے وہ پریشان رہنے لگا۔ ایک دن اچانک اس نے اپنا تیز دھار آله اٹھایا اور اپنی الگیوں کے پورے کاٹ دئے جس سے اس کے ہاتھوں سے خون بہنے لگا، بیہاں تک کہ وہ مر گیا۔ اس کے بعد حضرت طفیل بن عمرو الدوی رضی اللہ عنہ نے اسے خواب میں دیکھا کہ وہ بہت اچھی شکل و صورت میں ہے لیکن اس کے ہاتھوں کوڑھانپا گیا ہے۔ انھوں نے اس سے پوچھا: تیرے رب نے تیرے ساتھ کیا سلوک کیا ہے؟ تو اس نے جواب دیا: نبی کریم ﷺ کی طرف بھرت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے میری مغفرت کر دی ہے۔ انھوں نے پوچھا: کیا وجہ ہے کہ تیرے ہاتھوں کوڑھانپا گیا ہے؟ تو اس نے جواب دیا: مجھے کہا گیا ہے کہ جس چیز کو تو نے خود بگڑا اسے ہم ٹھیک نہیں کر سیں گے۔

حضرت طفیل بن عمرو الدوی رضی اللہ عنہ نے یہ خواب رسول اللہ ﷺ کو سنایا تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«اللَّهُمَّ وَلِيَدِيْهِ فَاغْفِرْ»<sup>①</sup> "اے اللہ! اس کے ہاتھوں کو بھی بخشن دے۔"

④ حضرت ابو سعید الخدري رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ فُقَرَاءَ الْمُهَاجِرِينَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ قَبْلَ أَغْنِيَائِهِمْ بِمُقْدَارٍ خَمْسٍ مَا تَأْتِي سَنَةً»<sup>②</sup>  
"فقراء مہاجرین انہیاء مہاجرین سے پانچ سو سال پبلے جنت میں داخل ہوں گے۔"

⑤ حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ عنہما کا بیان ہے کہ ایک دن ہم رسول اکرم ﷺ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ سورج طلوع ہوا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«سَيَأْتِي نَاسٌ مِنْ أَمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ نُورُهُمْ كَضَوْءِ الشَّمْسِ»<sup>③</sup>

"قیامت کے روز میری امت کے کچھ لوگ آئیں گے جن کا نور سورج کی روشنی کی مانند ہوگا۔"

ہم نے پوچھا: اے اللہ کے رسول ﷺ! وہ کون لوگ ہوں گے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: "فقراء مہاجرین۔"

① صحیح مسلم: کتاب الإیمان، باب الدلیل علیٰ أن فاتل نفسہ لا یکفر حدیث: 116

② سنن ابن ماجہ: 4123، صحیح ابن ماجہ للألبانی: 3327

③ مسند أحمد: 177، 6659، احمد شاکر: إسناد، صحیح

عزیزان گرامی! آپ نے ہجرت کے فضائل میں قرآنی آیات اور احادیث نبویہ کو ساعت فرمایا۔ ان سے یقیناً آپ کو اندازہ ہو گیا ہو گا کہ اللہ تعالیٰ کے زدیک ہجرت کی کیا قدر و منزلت ہے اور اسلام میں اس کا کیا مقام ہے!

## ہجرت قیامت تک باقی ہے

ہجرت کا حکم فتح مکہ کے بعد ختم نہیں ہوا بلکہ یہ قیامت تک باقی اور جاری و ساری ہے۔

آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «لَا تَنْقِطُ الْهِجْرَةَ حَتَّى تَنْقِطَ التَّوْبَةُ، وَلَا تَنْقِطَ التَّوْبَةُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»<sup>①</sup>

”ہجرت منقطع نہیں ہو گی یہاں تک کہ توبہ کا دروازہ بند ہو جائے، اور توبہ کا دروازہ بند نہیں ہو گا یہاں تک کہ سورج مغرب سے طلوع ہو جائے۔“

اور جہاں تک حدیث (لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْحِ) ”فتح مکہ کے بعد ہجرت نہیں“ کا تعلق ہے تو اس سے مقصود یہ ہے کہ جب مکہ کرمہ فتح ہونے کے بعد دار الإسلام میں شامل ہو گیا تو اس کے بعد مکہ کرمہ سے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کرنے کا کوئی معنی نہیں ہے۔ اسی لئے آپ ﷺ نے اس کے بعد ہجرت کی نظر کر دی۔ تاہم اس کا یہ مقصد ہرگز نہیں کہ سرے سے ہجرت کا حکم ہی ختم کر دیا گیا۔

جبکہ امام نوویؒ نے اس کی ایک اور توجیہ کی ہے اور وہ یہ ہے کہ ہجرت کی جو فضیلت فتح مکہ سے پہلے تھی اور جس طرح مسلمانوں نے ظلم و ستم برداشت کرنے کے بعد انہائی خستہ حالی میں ہجرت کی، وہ فضیلت مکہ کرمہ فتح ہونے کے بعد ختم ہو گئی کیونکہ فتح مکہ کے بعد اسلام غالب ہو گیا اور مسلمان مضبوط اور طاقتور ہو گئے۔ جبکہ فتح مکہ سے پہلے وہ مظلوم اور انہائی کمزور تھے۔ لہذا وہ خاص فضیلت والی ہجرت تو اس حدیث کے مطابق فتح مکہ کے بعد ختم ہو گئی تاہم عمومی طور پر ہجرت کا حکم باقی ہے اور وہ قیامت تک جاری رہے گی۔<sup>②</sup>

## ہجرت رسول اللہ ﷺ کی حیاتِ مبارکہ میں

اوائل اسلام میں جن صحابہ کرام ﷺ نے اسلام قبول کیا اہل مکہ نے ان پر بہت ظلم و ستم کیا اور انہیں مختلف قسم کی سزا میں اور ایذا میں دیں۔ ایسی سزا میں کہ جن کا تصور کر کے ہی روغنی کھڑے ہو جاتے ہیں اور کلیچ منہ کو آتا ہے۔ مسلمان کمزور تھے اور کفار طاقتور، کمزور مسلمان اسلام کی خاطر سب کچھ برداشت کرتے رہے،

① مستند احمد: 4/99، سنن أبي داؤد: 2479، صحيح أبي داؤد للألبانی: 2166

② شرح صحيح مسلم: 8/13

آخر کار رسول اکرم ﷺ نے ہجرت کرنے کی اجازت دے دی۔ چنانچہ آپ ﷺ کی حیات مبارکہ میں ہجرت کے تین واقعات پیش آئے:

① جب شہ کی طرف پہلی ہجرت: یہ نبوت کے پانچ سال میں ہوئی۔ ۱۲ مرد اور ۳ خواتین پیدل چل کر سمندر کے کنارے پہنچ، وہاں سے ایک کشتی کرائے پر لی اور جب شہ وارد ہوئے جہاں انھیں معزز مہماںوں کی طرح رکھا گیا۔<sup>①</sup>

② جب شہ کی طرف دوسری ہجرت: پہلی مرتبہ ہجرت کر کے جو مسلمان جب شہ پہنچ تھے انھیں خبر ملی کہ اہل کمہ نے اسلام قبول کر لیا ہے۔ چنانچہ ان میں سے کئی لوگ مکرمہ واپس آگئے لیکن یہاں آ کر انھیں معلوم ہوا کہ وہ خبر غلط تھی، اس لئے انھوں نے اور ان کے ساتھ کئی اور مسلمانوں نے جب شہ کی طرف دوبارہ ہجرت کی۔ ان کی تعداد ۸۰ سے مجاوز تھی۔<sup>②</sup>

### ۳ ہجرتِ مدینہ طیبہ

ہجرتِ مدینہ طیبہ کے واقعات جس ترتیب سے پیش آئے وہ کچھ یوں ہیں۔

#### عقبہ کے مقام پر اہلِ مدینہ کی پہلی بیعت

رسول اکرم ﷺ کی عادتِ مبارکہ تھی کہ آپ موسم حج کے دوران مکرمہ میں آئے ہوئے مختلف قبائل سے ملاقاتیں کرتے اور انھیں اسلام کی طرف دعوت دیتے۔ چنانچہ نبوت کے گیارہویں سال کے موسم حج میں اہل یثرب کے چھ افراد نے اسلام قبول کر لیا۔ یہ حضرات جب یثرب (مدینہ منورہ) کو واپس لوئے تو انھوں نے وہاں لوگوں کو اسلام کا تعارف پیش کیا اور انھیں اس کے علاوہ سے آگاہ کیا۔ چنانچہ اگلے سال یعنی ۱۲ انبوی میں مدینہ منورہ سے بارہ افراد مکرمہ آئے اور انھوں نے منی میں عقبہ کے مقام پر رسول اللہ ﷺ کے دستِ مبارک پر بیعت کی۔

اس بیعت کا حال ابھی بارہ افراد میں سے ایک حضرت عبادۃ بن صامت ؓ نے یوں بیان کیا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”تم اس بات پر میری بیعت کرو کہ تم (میرے مدینہ میں پہنچنے کے بعد) میری ہر اس بات سے حفاظت کرو گے جس سے تم اپنی بیویوں اور اپنے بیٹوں کی حفاظت کرتے ہو۔“<sup>③</sup>

اس بیعت کے بعد رسول اکرم ﷺ نے ان بارہ افراد کے ساتھ حضرت مصعب بن عمیر ؓ کو بھی مدینہ

① فتح الباری: 188/7

② فتح الباری: 189/7

③ فتح الباری: 90/1

طیبہ روانہ کیا جو اسلام کے پہلے داعی بنے۔ انہوں نے مدینہ منورہ پہنچ کر حضرت اسد بن زرارہ رض کے ساتھ مل کر بھر پور انداز سے اسلام کی دعوت کو پھیلایا جس کے نتیجہ میں لوگ کثرت سے اسلام قبول کرنے لگے، حتیٰ کہ مدینہ طیبہ کا کوئی گھر ایسا نہ تھا جس میں کسی ایک فرد نے بھی اسلام قبول نہ کیا ہو۔ ان کی دعوت کا سب سے دلچسپ واقعہ حضرت سعد بن معاذ رض، حضرت اُسید بن خیر رض اور ان کے پورے قبیلہ (بنی عبد الأشہل) کے قبول اسلام کا واقعہ ہے جو سیرت کی کتب میں موجود ہے۔

حضرت مصعب بن عیمر رض تقریباً سال بھر مدینہ منورہ میں رہے اور مسلسل لوگوں کو اسلام کی طرف دعوت دیتے رہے۔ پھر <sup>۳۱</sup> نبوی کے موسم حج سے قبل آپ صلی اللہ علیہ وسلم واپس لوٹ گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اہل مدینہ کے اسلام قبول کرنے کی خوشخبری سنائی۔

یاد رہے کہ حضرت مصعب بن عیمر رض وہ صحابی رسول ہیں جو جگ صلی اللہ علیہ وسلم میں شہید ہوئے اور جب ان کی تکفین و تدفین کا وقت آیا تو صحابہ کرام رض کا بیان ہے کہ انھیں ان کے کفن کے لئے صرف ایک ہی چادر ملی جو اس قدر چھوٹی تھی کہ اس سے اگر ان کا سر ڈھانپا جاتا تو پاؤں نگے ہو جاتے اور اگر پاؤں ڈھانپے جاتے تو سر نگا ہو جاتا۔ جب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو اس صورت حال سے آگاہ کیا گیا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”ان کے سر کو ڈھانپ دو اور پاؤں پر اذخر (گھاس) کے پتے ڈال دو۔“<sup>①</sup>

## عقبہ کے مقام پر اہل مدینہ کی دوسری بیعت

<sup>۳۲</sup> نبوی کے موسم حج میں اہل یثرب میں سے ستر سے زیادہ مسلمان مناسک حج کی ادائیگی کے لئے مکہ مکرمہ حاضر ہوئے۔ ان کے ذہنوں میں ایک ہی بات گردش کر رہی تھی کہ آخر کب تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مکہ کے پہاڑوں میں اذیت دی جاتی رہے گی؟ چنانچہ ان کے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے درمیان خفیہ روابط کے بعد طے پایا کہ وہ ایام تشریق کے وسط میں عقبہ کے مقام پر آپ سے ملاقات کریں گے۔ بنا بریں اہل یثرب کے ۳۷ مرد اور دو خواتین رات کی تاریکی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ملے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ آپ کے چچا حضرت عباس بن عبد المطلب رض بھی تھے جو اس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے۔ سب سے پہلے انہوں نے گفتگو شروع کی اور کہا:

اے خزر حکیم جماعت! محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا جو مقام ہم میں ہے وہ تمہیں معلوم ہے۔ اور ہم نے ان کی جس طرح حفاظت کی ہے وہ بھی تم جانتے ہو۔ وہ اپنی قوم میں باعزت ہیں اور اپنے شہر میں بالکل محفوظ ہیں۔ لیکن

① صحیح البخاری: 1276، صحیح مسلم: 940

انھیں تمہارے پاس آنے پر اصرار ہے۔ لہذا اگر تم ان کی حفاظت کر سکتے ہو تو ٹھیک ہے اور تمہیں اپنی ذمہ داری بھاجنا ہو گی، لیکن اگر تم نے انھیں رسو اکرنا ہے تو انھیں آج ہی چھوڑ دو کیونکہ وہ اپنی قوم میں اب بھی محفوظ ہیں۔“

اس پر حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے انتہائی اعتماد کے ساتھ کہا:

”هم نے آپ کی گفتگوں لی ہے، اب اے اللہ کے رسول! آپ خود ہی فیصلہ کر لیں۔“

ان کے یہ الفاظ واضح طور پر بتارہ ہے تھے کہ اہل یثرب رسول اکرم ﷺ کے متعلق انھیں اپنی ذمہ داری بھاجنے کے لئے مکمل طور پر تیار ہیں، چنانچہ انھوں نے آپ ﷺ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔

بیعت کے الفاظ کے متعلق مسند احمد میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی ایک روایت میں ہے کہ صحابہ کرام ﷺ نے پوچھا: اے اللہ کے رسول! ہم کس چیز پر آپ کی بیعت کریں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”تم مجھ سے اس بات پر بیعت کرو کے:

① چُستی اور سُستی دونوں حالتوں میں میری بات سنو گے اور اطاعت کرو گے۔

② خوشحالی اور تنگدستی دونوں حالتوں میں خرچ کرو گے۔

③ نیکی کا حکم دو گے اور برائی سے روکو گے۔

④ اللہ کے لئے اٹھ کھڑے ہو گے اور اس کے بارے میں کسی ملامت کرنے والے کی ملامت کو خاطر میں نہ لاؤ گے۔

⑤ اور جب میں تمہارے پاس آ جاؤں گا تو تم میری مدد کرو گے اور میری اس طرح حفاظت کرو گے جیسا کہ تم اپنی جانوں، اپنی بیویوں اور اپنی اولاد کی حفاظت کرتے ہو۔ یاد رکھو! اس کے بد لے میں تمہارے لئے جنت ہے۔<sup>①</sup>

اس کے بعد تمام مسلمانوں نے ایک ایک کر کے بیعت کی۔ بیعت کے بعد رسول اکرم ﷺ نے ان میں سے بارہ افراد کو نقیب مقرر کیا جو اس معاهدے کو عملی طور پر نافذ کرنے کے ذمہ دار تھے۔

## ہجرت کا آغاز

عقبہ کے مقام پر اہل یثرب کی دوسری بیعت کے بعد مسلمانوں کے لئے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کرنے کا راستہ کھل گیا، کیونکہ اہل یثرب دین اسلام کے لئے جان و مال قربان کر دینے کا معاهدہ کر چکے تھے اور رسول اللہ ﷺ اور آپ کے مظلوم صحابہ کرام ﷺ کی ہر طرح سے مدد کرنے کی ذمہ داری اپنے کندھوں پر اٹھا چکے تھے۔ مکہ مکرمہ کے

① مسند احمد: 3/339(14694)، صحیح ابن حبان: 15/745، الحاکم: 2/681(4251)

ستم زدہ مسلمانوں کو اب ایک پر امن اسلامی وطن تو نظر آ رہا تھا لیکن وہاں تک پہنچنا اتنا آسان نہ تھا، کیونکہ مشرکین مکہ نے بھی انھیں مکہ سے نکلنے کی مہلت نہ دیئے کا عزم کر رکھا تھا۔ تاہم اللہ رب العزت مظلوم مسلمانوں کو ظلم سے نجات دیئے اور اسلام کو غالب کرنے کا ارادہ فرمادیکا تھا، چنانچہ وہی ہوا جس کا اللہ تعالیٰ نے ارادہ فرمایا تھا۔

مسلمانوں نے ہجرت کا آغاز کیا اور اپنے آبائی وطن، اپنے عزیز رشتہ داروں اور اپنے مال و متاع کو چھوڑ کر سوئے مدینہ طیبہ روانہ ہوئے۔ مشرکین مکہ نے ان کے راستے میں طرح طرح کی رکاوٹیں کھڑی کیں اور ان پر ظلم و تشدد کیا۔ لیکن ظلم و تشدد اور رکاوٹوں کے باوجود مسلمان یکے بعد دیگرے ہجرت کرتے رہے۔ اور ابھی یعنی عقبہ کے بعد دو ماہ اور چند دن ایام کا عرصہ ہی گذرا تھا کہ مکہ مکرہ مسلمانوں سے خالی ہو گیا، سوائے رسول اللہ ﷺ کے اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اور ان کے اہل و عیال اور حضرت علی رضی اللہ عنہ کے جو ابھی تک مکہ مکرہ ہی میں موجود تھے۔ اسی طرح وہ مسلمان جنہیں مشرکین نے زبردستی مکہ مکرہ میں روک رکھا تھا وہ بھی ہجرت نہیں کر سکے تھے۔<sup>①</sup>

رسول اللہ ﷺ بھی ہجرت کے لئے تیار تھے، لیکن اس انتظار میں تھے کہ کب آپ کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کی اجازت دی جاتی ہے۔

حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے مسلمانوں سے کہا:

”مجھے وہ شہر خواب میں دکھایا گیا ہے جس کی طرف تم نے ہجرت کرنی ہے، اس میں سمجھو کے درخت بہت زیادہ ہیں اور وہ سیاہ پتھروں والی دوزمینوں کے درمیان واقع ہے۔“

چنانچہ بہت سارے مسلمانوں نے مدینہ منورہ کی طرف ہجرت کر لی، حتیٰ کہ جن مسلمانوں نے جہش کی طرف ہجرت کی تھی وہ بھی واپس آگئے اور سوئے مدینہ منورہ چلے گئے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے بھی مدینہ منورہ کے لئے تیاری کر لی تھی لیکن رسول اکرم ﷺ نے انھیں کہا: ”اپنی رُک جاؤ، ہو سکتا ہے کہ مجھے بھی ہجرت کی اجازت دے دی جائے۔“ تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کہا: میرا باب آپ پر قربان ہو، کیا آپ کو اس کی امید ہے؟ آپ نے فرمایا: ”ہاں“ تو ابو بکر رضی اللہ عنہ رُک گئے تاکہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ہجرت کریں۔ انہوں نے دوساریوں کو اس سفر کے لئے خوب تیار کر لیا۔<sup>②</sup>

① زاد المعاد: 52/2

② صحیح البخاری: 2175، 3692، 5470

## دارالندوة میں قریش کی پارلیمنٹ کا اجلاس

مشرکین مکنے جب یہ دیکھا کہ مسلمان یکے بعد دیگرے مکہ مکرمہ کو چھوڑ کر مدینہ منورہ کی طرف جا رہے ہیں تو وہ سخت پریشان ہوئے، کیونکہ وہ جانتے تھے کہ محمد ﷺ انتہائی مؤثر شخصیت کے مالک ہیں اور آپ کے ساتھی صبر و تحمل کے پیکر اور بڑے باہمیت ہیں۔ اور آپ کے ایک اشارے پر اپنا سب کچھ قربان کرنے کے لئے تیار ہیں۔ اور وہ یہ بھی جانتے تھے کہ جنگ افیانی اعتبار سے مدینہ منورہ کو کتنی اہمیت حاصل ہے! مدینہ ان کے تجارتی راستے پر واقع تھا اور انھیں اس بات کا اندازہ تھا کہ اگر مدینہ مسلمانوں کا مرکز بن جاتا ہے تو ان کے تجارتی اہداف شدید خطرات سے دوچار ہو سکتے ہیں۔ چنانچہ ان خطرات کا سد باب کرنے کے لئے مشرکین نے (دارالندوة) میں ایک تاریخی اجتماع منعقد کیا جس میں تمام قبائل قریش کے سرداران اکٹھے ہوئے اور اس بارے میں سوچ بچار کرنے لگے کہ اتنے بڑے چیلنج کا مقابلہ کس طرح کیا جائے جس سے خود ان کا اپنا وجود خطرے میں تھا۔ اس اجلاس میں شرکت کرنے والوں میں ابو جہل، جبیر بن مطعم، عقبہ، شیبہ، ابو الٹتری اور امیہ بن خلف وغیرہ شامل تھے۔ ابھی اس اجلاس کی کارروائی شروع نہیں ہوئی تھی کہ دارالندوة کے دروازے پر ابلیس بھی ایک بوڑھے شیخ کی صورت میں آپنہ پہنچا، سردار این قریش نے پوچھا: تم کون ہو؟ اس نے کہا: میں اہل نجد کا ایک شیخ ہوں۔ مجھے معلوم ہوا تھا کہ تم کسی اہم فیصلہ کیلئے جمع ہو رہے ہو تو میں نے دل میں کہا کہ میں بھی اس اجتماع میں حاضر ہو جاتا ہوں، ہو سکتا ہے کہ میں تمہیں کوئی اہم مشورہ دے سکوں!

انہوں نے اسے اجازت دے دی اور وہ اندر جا کر بیٹھ گیا۔ اجلاس کی کارروائی شروع ہوئی اور حضرت محمد ﷺ اور ان کے اصحاب میں اللہ تعالیٰ کے خلاف مختلف تجاویز پر تبصرہ ہونے لگا۔

ایک تجویز یہ سامنے آئی کہ محمد ﷺ کو جلاوطن کر دیا جائے لیکن نجدی شیخ (ابلیس) نے اسے رد کر دیا۔ پھر دوسری تجویز یہ پیش کی گئی کہ آپ ﷺ کو پابند سلاسل کر کے ان پر دروازہ بند کر دیا جائے اور پھر ان کی موت کا انتظار کیا جائے لیکن ابلیس نے اسے بھی رد کر دیا۔

بالآخر سب سے بڑے مجرم ابو جہل نے ایک ایسی تجویز پیش کی جس پر سب نے اتفاق کر لیا اور ابلیس نے بھی اس کی تائید کی، اس نے کہا:

میری رائے یہ ہے کہ ہم ہر قبیلے میں سے ایک مضبوط اور معزز نوجوان کا انتخاب کریں، پھر ہر ایک کو ایک تیز دھار توار سونپ دیں، پھر وہ سب مل کر اس کے پاس جائیں اور ایک ہی ضرب میں اس کا کام تمام کر دیں،

اس طرح اس سے ہماری جان چھوٹ جائے گی اور اس کا خون تمام قبائل میں تقسیم ہو جائے گا۔ بنو عبد مناف ان تمام سے جنگ کرنے سے عاجز ہوں گے اور دیت لینے پر راضی ہو جائیں گے۔ چنانچہ ہم سب مل کر انھیں دیت ادا کر دیں گے۔

نبجی شیخ (ابلیس) نے اس رائے کو بہت سراہا اور پارلیمنٹ کے تمام ارکان نے اس پر میر تقدیق ثبت کر دی اور اسے فوری طور پر واجب العمل قرار دیکر اجلاس برخاست ہو گیا۔<sup>①</sup>

### رسول اللہ ﷺ کی ہجرت

جب رسول اکرم ﷺ کے قتل کا ظالمانہ منصوبہ تیار ہو گیا تو حضرت جبریل علیہ السلام نازل ہوئے اور آپ ﷺ کو اس کے بارے میں آگاہ کر دیا اور انھیں بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے انھیں ہجرت کرنے کی اجازت دے دی ہے۔ لہذا آج رات آپ اپنے بستر پر نہ سوئیں۔<sup>②</sup>

چنانچہ رسول اکرم ﷺ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے گھر تشریف لے گئے اور ہجرت کا آخری پروگرام طے کیا۔

حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ ہم دوپہر کے وقت حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر میں بیٹھے ہوئے تھے، اچانک کسی نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو اطلاع دی کہ دیکھو! وہ رسول اللہ ﷺ چادر اوڑھے ہوئے آرہے ہیں۔ حالانکہ آپ ﷺ اس سے پہلے اس وقت کبھی ہمارے پاس نہیں آیا کرتے تھے، تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: ”میرے ماں باپ آپ ﷺ پر قربان ہوں، آپ ﷺ کی ضروری امر کی بناء پر ہی اس وقت آرہے ہیں۔ چنانچہ آپ ﷺ تشریف لائے، گھر میں داخل ہونے کی اجازت طلب کی، حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے اجازت دی تو آپ ﷺ اندر آگئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: آپ کے پاس جو دوسرے لوگ ہیں انھیں کسی اور کرے میں بھیج دو۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔ اے اللہ کے رسول! یہ آپ کے گھر والے ہی تو ہیں! تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”مجھے ہجرت کی اجازت مل گئی ہے۔“

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: میرے ماں باپ آپ ﷺ پر قربان ہوں، کیا میں بھی آپ کے ساتھ ہجرت کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”ہاں“ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: تو مجھے ان دوسواریوں میں سے ایک آپ لے لیجئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ٹھیک ہے لیکن میں یہ سواری قیمت کے عوض لوں گا۔“

حضرت عائشہؓ کہتی ہیں: پھر ہم نے دونوں کا سامان سفر جلدی سے تیار کیا اور ایک تھیلے میں رکھ دیا۔ حضرت اسماء بنت ابی بکرؓ اپنی پیٹی کا ایک حصہ کاٹ کر تھیلے کا منہ باندھ دیا۔ اسی لئے انہیں ”ذات النطاقین“ کہا جاتا تھا۔<sup>①</sup>

اس کے بعد آپ ﷺ اپنے گھر تشریف لے گئے اور رات کے آنے کا انتظار کرنے لگے۔

### رسول اکرم ﷺ کے گھر کا گھیراؤ

ادھر قریش کے مجرموں کو دن بھر سکون نہ آیا اور وہ ”دارالنروہ“ میں کئے گئے فیصلے پر عملدرآمد کے لئے پروگرام بناتے رہے۔ انہوں نے اس غرض سے گیارہ نوجوانوں کا انتخاب کیا جن میں ابو جہل، ابو لہب، اور امیہ بن خلف وغیرہ شامل تھے۔ ان شیطانوں نے رات کا اندر گھیرا پڑتے ہی رسول اکرم ﷺ کے گھر کا حاصہ کر لیا اور انتظار کرنے لگے کہ کب آپ ﷺ سوئیں اور یہ بیک وقت ان پر حملہ آور ہو کر ان کا خاتمه کر دیں۔ جب آدمی رات گذر چکی تو فیصلے کی گھری آن پہنچی۔ مجرموں کو یقین تھا کہ آج کے بعد محمد ﷺ اور ان کے ماننے والوں کا نام و نشان ہی باقی نہیں رہے گا، لیکن اللہ تعالیٰ جو کہ زمین و آسمان کی بادشاہت کا مالک ہے اور جو چاہتا ہے کرتا ہے وہ غالب ہے اور اس پر کوئی طاقت غالب نہیں آ سکتی۔ فرمان الہی ہے:

﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُهْبِتُوكَ أُو يَقْتُلُوكَ أُو يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾<sup>②</sup>

”اور یاد کیجئے جب کافر لوگ آپ کی نسبت تدبیر سوچ رہے تھے کہ آپ کو قید کر لیں، یا آپ کو قتل کر دالیں یا آپ کو جلاوطن کر دیں۔ وہ تو اپنی تدبیریں کر رہے تھے اور اللہ اپنی تدبیر کر رہا تھا۔ اور سب سے محکم تدبیر والا اللہ ہی ہے۔“

چنانچہ عین فیصلے کی گھری میں رسول اکرم ﷺ نے حضرت علی بن ابی طالبؑ سے کہا:

”تم میری چادر لپیٹ کر میرے بستر پر سو جاؤ اور فکر مند نہ ہونا، تمھیں کوئی چیز نقصان نہیں پہنچا سکتی۔“<sup>③</sup>

اس کے بعد آپ ﷺ گھر سے نکلے، اپنی مٹھی میں مٹھی اٹھائی اور باہر کھڑے مجرموں میں سے ہر ایک کے سر پر تھوڑی تھوڑی مٹی ڈالی۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی بصارت چھین لی تھی جس سے وہ آپ ﷺ کو دیکھنے سے قاصر

① الأنفال: 30: صحيح البخاري: 2318

② سیرت ابن هشام: 483/1

تھے۔ آپ ﷺ قرآن مجید کی یہ آیت پڑھتے ہوئے ان کے درمیان سے نکل گئے:

﴿وَجَعَلْنَا مِنْ يَوْمٍ أَيْدِيهِمْ سَدًا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَا هُمْ فَهُمْ لَا يُبَصِّرُونَ﴾<sup>①</sup>

”اور ہم نے ایک آڑاں کے سامنے اور ایک آڑاں کے پیچے کر دی جس سے ہم نے ان کو ڈھاکہ دیا۔ تو وہ دیکھنیں سکتے تھے۔“<sup>②</sup>

پھر رسول اللہ ﷺ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر تشریف لے گئے، وہاں سے انھیں اپنے ساتھ لے کر غار ثور جا پنجھے، غار ثور کمک مردم سے یمن کی جانب ہے نہ کہ مدینہ منورہ کی جانب۔ شاید اس میں یہ حکمت پہاڑ تھی کہ کفارِ قریش کو جب آپ ﷺ کی بھرتو اعلیٰ تھیں اور خود کا علم ہو گا تو وہ یقیناً مدینہ کی طرف جانے والے راستوں پر آپ کا پیچھا کریں گے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے ان سے پنجے کے لئے اپنا رخ ابتدائے سفر سے ہی تبدیل کر لیا تاکہ کفار بآسانی آپ کا پیچھا نہ کر سکیں۔

## رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ غار ثور میں

دونوں مسافرات کے اندر ہرے میں ایک کٹھن اور انہائی مشکل راستے طرکے غار ثور تک پنجھے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے آپ ﷺ کو باہر رکنے کے لئے کہا اور خود اندر چلے گئے۔ اندر جا کر اسے صاف کیا، اس کی ایک جانب ایک سوراخ دیکھا تو اپنی چادر کا ایک نکڑا پھاڑ کر اس کا منہ بند کر دیا۔ ابھی دوسرا خ اور بھی تھے جن میں انھوں نے اپنے پاؤں رکھ دئے اور رسول اللہ ﷺ کو اندر تشریف لانے کے لئے کہا۔ آپ ﷺ اندر کے پاؤں پر کسی زہر میلے جانور نے کاٹا لیکن آپ نے رسول اللہ ﷺ کے آرام کی خاطر بالکل حرکت نہ کی۔ البتہ آپ کے آنسو نہ رُک سکے۔ چند آنسو رسول اللہ ﷺ کے چہرے پر بھی گرے۔ اس پر آپ ﷺ بیدار ہو گئے۔ آپ ﷺ نے ان کے رونے کا سبب پوچھا تو انھوں نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں! کسی چیز نے مجھے کاٹ لیا ہے۔ تو آپ اٹھے اور جس جگہ پر زہر میلے جانور نے کاٹا تھا وہاں آپ نے اپنا عاب مبارک لگایا۔ اس پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا ورد جاتا رہا۔<sup>③</sup>

اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا بیان ہے کہ

”پھر نبی کریم ﷺ اور ابو بکر رضی اللہ عنہ ایک غار میں جا پہنچ جو جبل ثور میں واقع ہے۔ اس میں آپ ﷺ تین راتیں ٹھہرے رہے۔ رات کوان کے پاس حضرت عبد اللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہ بھی پہنچ جاتے، یہ ایک ذہین اور سمجھ دار نوجوان تھے، وان بھر قریش کے ساتھ رہتے اور رسول اللہ ﷺ کے متعلق جو خبر سننے اسے اچھی طرح یاد کر لیتے۔ پھر رات کا سایہ پڑتے ہی غارِ ثور میں پہنچ جاتے اور رسول اللہ ﷺ کو پوری رپورٹ سنادیتے۔ پھر محرومی کے وقت غار سے نکل کر مکہ پہنچ جاتے اور قریش میں سمجھتے کہ اس نوجوان نے مکہ ہی میں رات گزاری ہے۔ اس کے علاوہ عامر بن فہیرہ، جو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے غلام تھے، دن کے وقت بکریاں چراتے رہتے اور شام ہوتے ہی بکریاں غارِ ثور کی طرف ہائک کر لے جاتے۔ رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بکریوں کا دودھ پیش کرتے اور صبح کی روشنی پہلی سے پہلے ہی وہاں سے چلے جاتے۔<sup>①</sup>

### قریش غارِ ثور کے دہانے پر

نبی کریم ﷺ کے اپنے گھر سے نکلنے کے بعد ایک شخص ان مجرموں کے پاس سے گذرا جھنوں نے آپ ﷺ کے گھر کا محاصرہ کیا ہوا تھا۔ اس نے ان سے پوچھا: تم کس کا انتظار کر رہے ہو؟ انہوں نے کہا: محمد ﷺ کا: اس نے کہا: تم رُسوَوْ ہو چکے ہو اور خسارہ پائچکے ہو! اللہ کی قسم! وہ تمہارے درمیان سے نکل کر جا چکے ہیں اور وہی تمہارے سروں پر مٹی ڈال کر گئے ہیں۔ چنانچہ وہ اپنے سردوں سے مٹی جھاڑتے ہوئے کھڑے ہو گئے اور کیا دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے بستر پر حضرت علی رضی اللہ عنہ آرام کر رہے ہیں۔ انہوں نے صبح ہونے کا انتظار کیا اور جب حضرت علی رضی اللہ عنہ بیدار ہوئے تو مجرموں نے ان سے رسول اللہ ﷺ کے بارے میں پوچھا۔ انہوں نے کہا: مجھے کوئی علم نہیں۔ مجرموں نے انھیں مارا پیٹا لیکن وہ رسول اکرم ﷺ کے متعلق کوئی معلومات لینے میں کامیاب نہ ہو سکے۔ پھر وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے گھر آئے، دروازہ ہٹکنکھٹایا، حضرت اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہا دروازے پر آئیں۔ مجرموں نے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے متعلق پوچھا تو انہوں نے کہا: مجھے ان کے متعلق کوئی خبر نہیں ہے۔ ظالم ابو جہل نے اپنا ہاتھ اوپر اٹھایا اور انھیں ٹھانچہ دے مارا جس سے ان کے کان کا زیور نیچے گر گیا۔<sup>②</sup>

اس کے بعد قریش نے ہنگامی طور پر مکہ مکرمہ سے باہر جانے والے تمام راستوں پر سیکورٹی سخت کر دی اور رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ میں سے ہر ایک کو زندہ یا مردہ حالت میں لانے والے شخص کے لئے سوساونٹ

کے بہت بڑے انعام کا اعلان کر دیا۔<sup>①</sup>

چنانچہ رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو پھاڑوں میں، وادیوں میں، غاروں میں اور گلی کوچوں میں انتہائی تیزی سے تلاش کیا جانے لگا۔ قریش کے سرانگ رسان افراد گھوڑوں اور اونٹوں پر اور پاپیادہ سرگرم ہو گئے۔ تلاش کرتے کرتے وہ اس غار کے دہانے پر جا پہنچے جس میں رسول اکرم ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ موجود تھے۔ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں غار میں رسول اکرم ﷺ کے پاس بیٹھا تھا، میں نے اپنا سر اور پوکاٹھایا تو مجھے تلاش کرنے والے لوگوں کے قدم نظر آئے۔ میں نے کہا: اے اللہ کے نبی! اگر ان میں سے کسی شخص نے اپنی نظر پہنچے جھکا کی تو وہ یقیناً ہمیں دیکھ لے گا۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«يَا أَبَا بَكْرٍ، مَا ظَنَّكِ بِإِثْنَيْنِ اللَّهُ ثَالِثُهُمَا»<sup>②</sup>

”اے ابو بکر! تمہارا ان دو کے بارے میں کیا گمان ہے جن کے ساتھ تیرا اللہ ہے۔“

یقینی طور پر یہ رسول اللہ ﷺ کا مجزہ تھا کہ دشمن چند قدموں کے فاصلے پر پہنچ کر بھی آپ ﷺ کو کوئی اذیت نہ پہنچ سکے اور خاصہ و خاصہ ہو کرو اپس لوٹ آئے۔ فرمانِ الٰہی ہے:

﴿لَا تَتَصْرُّوْهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَنَّى اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُونَ لِصَاحِبِهِ لَا تَعْزَّزْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا فَأَنْزَلَ اللَّهُ سِكِّينَتَهُ عَلَيْهِ وَآيَةً بِهِنْدِ لَمْ تَرُوهَا وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلِيَّ وَكَلِمَةَ اللَّهِ هِيَ الْعُلَيَا وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾<sup>③</sup>

”اگر تم ان کی مدد نہ کرو تو اللہ ہی نے ان کی اس وقت مدد کی جبکہ انہیں کافروں نے (وطن سے) نکال دیا تھا، دو میں سے دوسرا، جب کہ وہ دنوں غار میں تھے۔ جب یہ اپنے ساتھی سے کہہ رہے تھے: غم نہ کر اللہ ہمارے ساتھ ہے۔ پس اللہ نے اپنی طرف سے ان پر تسلیم نازل فرمائی اور ان کی ان شکروں سے مدد کی جنہیں تم نے دیکھا ہی نہیں۔ اس نے کافروں کا کلمہ پست کر دیا اور بلند تو اللہ کا کلمہ ہی ہے۔ اللہ غالب ہے حکمت والا ہے۔“

### مدینہ منورہ کے راستے میں

مکہ مکرمہ میں جب رسول اکرم ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی تلاش کی سرگرمیاں ٹھنڈی پڑ گئیں تو آپ ﷺ اپنے ساتھی سمیت مدینہ منورہ کی طرف روانگی کے لئے تیار ہو گئے۔ عبد اللہ بن اریقط اللیثی

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 3653، صحیح مسلم: 2381

<sup>②</sup> سیرت ابن ہشام: 487/1

<sup>③</sup> التوبہ: 9: 40

سے جو کہ راستوں کے بارے میں بخوبی جانتا تھا یہ بات پہلے سے طے تھی کہ وہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کی طرف سے خوب تیار کی ہوئی دو انسیاں لے کر غارِ ثور پہنچ گا جہاں سے سفرِ مدینہ کا آغاز ہونا تھا۔ چنانچہ وہ حسب وعده تین راتوں کے بعد غارِ ثور پہنچ گیا۔ رسول اکرم ﷺ، حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ، ان کے غلام عامر بن فہیرہ اور ان سب کے راہب عبد اللہ بن اریقط پر مشتمل یہ قافلہ بُحْرَت سوئے مدینہ منورہ روانہ ہوا۔ اس سفر کی روئیداد صحیح بخاری میں مردی ہے۔

حضرت اُنس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ”اللہ کے نبی ﷺ مدینہ طیبہ کی طرف روانہ ہوئے۔ آپ ﷺ نے اپنی سواری پر اپنے پیچھے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو بھایا ہوا تھا، حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ بوڑھے تھے اور پہچانے جاتے تھے جبکہ رسول اللہ ﷺ جوان تھے اور پہچانے نہیں جاتے تھے۔ راستے میں کوئی شخص حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے ملتا تو وہ ان سے پوچھتا: ابو بکر! یہ کون ہیں جو آپ کے سامنے بیٹھے ہیں؟ تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ جواب دیتے: ”یہ راستے کی طرف میری راہنمائی کرتے ہیں۔“ سننے والا یہی گمان کرتا کہ شاید یہ سفر کے راستے کی راہنمائی کرنے والا شخص ہے حالانکہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا قصد یہ ہوتا کہ یہ خیر کے راستے کی طرف راہنمائی کرتے ہیں..... سفر کے دوران حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے پیچھے مڑ کر دیکھا تو انہیں اچاک معلوم ہوا کہ کوئی گھوڑ سوار ان کا تعاقب کر رہا ہے۔ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو اس کی خبر دی، آپ ﷺ نے پیچھے کی طرف التفات فرمایا اور اسے بدوعادیتے ہوئے فرمایا: ”اے اللہ! اسے پچاڑ دے۔“

چنانچہ گھوڑے نے اسے پیچے گرا دیا اور رنجنا نہیں لگا۔ سوار نے کہا: اے اللہ کے نبی! مجھے آپ جو چاہیں حکم دیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اپنی جگہ پر رک جاؤ اور کسی کو ہمارا تعاقب نہ کرنے دینا۔“ حضرت اُنس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ یہ گھوڑ سوار دن کے شروع میں اللہ کے نبی کا دشمن تھا اور دن کے آخر میں آپ ﷺ کا محافظ بن گیا۔<sup>①</sup>

## قصہ سُرَاقہ بن مالک مُنی اللہ عنہ خود انہی کی زبانی

صحیح بخاری میں حضرت سُرَاقہ بن مالک رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ہمارے پاس کفارِ قریش کے کئی نمائندے آئے اور انہوں نے بتایا کہ قریش نے رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو قتل کرنے یا زندہ پکڑ کر لانے والے شخص کے لئے بخاری انعام کا اعلان کیا ہے۔ ایک دن میں

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 3911

اپنی قوم بنی مدینہ کی ایک مجلس میں بیٹھا تھا، ایک شخص آیا اور کہنے لگا: میں نے ابھی صالح سمندر پر کچھ سائے دیکھے ہیں، میرا خیال ہے کہ وہ محمد ﷺ اور ان کے ساتھی ہیں۔

سر اقہ بن ماک بن عاصم کہتے ہیں: میں جان گیا کہ وہ وہی ہیں لیکن میں نے اس آدمی سے کہا: نہیں وہ کوئی اور ہو گئے! شاید تم نے فلاں فلاں آدمی کو دیکھا ہے جو ابھی ہمارے سامنے یہاں سے گزرے تھے۔

پھر میں مجلس میں کچھ دریک بیٹھا رہا، اس کے بعد اٹھا اور گھر پہنچ کر میں نے اپنی لوڈی کو حکم دیا کہ وہ میرا گھوڑا لیکر ایک میلے کے پیچھے میرا انتظار کرے۔ میں نے اپنا تیر اٹھایا اور گھر کی کھپٹی جانب سے نکل گیا۔ پھر تیزی سے دوڑ کر اس میلے تک جا پہنچا جہاں میری لوڈی میرا انتظار کر رہی تھی۔ میں گھوڑے پر سوار ہوا اور اسے ایک دم دوڑا دیا، حتیٰ کہ میں جب ان کے قریب پہنچا تو میرے گھوڑے کے پاؤں پھسل گئے اور میں نیچے گر گیا۔ میں اٹھا اور فال کے تیر اپنے تھیلے سے باہر نکالے، پھر میں نے فال نکلا کہ کیا میں انھیں کوئی نقصان پہنچا سکتا ہوں یا نہیں؟ تو قرعہ نہیں، میں نکلا۔ لیکن میں نے ان تیروں کی نافرمانی کی اور پھر گھوڑے پر سوار ہو گیا۔ میں ان کے اتنا قریب جا پہنچا کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کی قراءت کی آوازنی، حالانکہ وہ پیچھے کی جانب التفات نہیں فرمائے تھے جبکہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ بار بار پیچھے کی طرف دیکھ رہے تھے۔ اچاک میرے گھوڑے کے ہاتھ گھٹنوں تک زمین میں ڈنس گئے۔ میں نیچے گر گیا اور گھوڑے کو ڈالنٹے لگا۔ گھوڑے نے بڑی مشکل سے اپنے ہاتھ زمین سے باہر نکالے اور کھڑا ہو گیا۔ اس کے ہاتھوں کے ساتھ ہی آسان کی طرف غبار آسودھوں بلند ہوا، چنانچہ میں نے پھر قرعہ نکالا اور پھر بھی وہی نتیجہ نکلا جو پہلے نکلا تھا۔ اب میں نے انھیں اس کے ساتھ پکارا تو وہ رُک گئے، میں گھوڑے پر سوار ہوا اور ان کے پاس پہنچ گیا۔ میرے دل میں ایک بات آئی کہ جو کچھ آج میرے ساتھ ہوا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رسول اکرم ﷺ کا امر ایک دن ضرور غالب آجائے گا۔ میں نے ان سے کہا: آپ کی قوم نے آپ کو قتل کرنے یا قیدی بنانے پر انعام کا اعلان کر کھا ہے۔ پھر میں نے آپ ﷺ کو ان لوگوں کی خبریں بھی سنادیں اور میں نے زادراہ اور ساز و سامان کی پیشکش کی تو انھوں نے اسے ٹھکرایا۔

بس اتنا کہا کہ: ”ہمارے بارے میں کسی کو نہ بتانا۔“ میں نے آپ ﷺ سے سوال کیا کہ وہ مجھے امن کی کوئی نشانی لکھ کر دے دیں۔ تو آپ ﷺ نے عامر بن فہیرہ کو حکم دیا کہ وہ لکھ کر دیں۔ چنانچہ انھوں نے رنگ ہوئے چڑے کے ایک لکھرے پر مجھے امان لکھ کر دی۔ پھر آپ ﷺ روانہ ہو گئے۔<sup>①</sup>

① صحیح البخاری: 3906

## نیمہ ام معبد میں

امام حاکم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> نے المستدرک میں ہشام بن خویلد<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> سے روایت کیا ہے کہ رسول اکرم ﷺ کا قافلہ بھرت ام معبد کے دو خیموں کے پاس سے گزرا۔ یہ سورت مسافروں کو کھلاتی پلاتی تھی۔ قافلہ بھرت نے ام معبد سے گوشت اور سبھور خریدنے کی خواہش کا اظہار کیا تو انھیں اس کے پاس کچھ بھی نہ ملا۔ رسول اکرم ﷺ نے ایک بکری کو دیکھا تو ام معبد سے اس کے متعلق پوچھا۔ ام معبد نے کہا کہ یہ بکری اپنائی تھی ماندی ہے اور بکریوں کے رویوں سے پیچھے رہ گئی ہے۔ آپ ﷺ نے پوچھا: کیا یہ دودھ دیتی ہے؟ ام معبد نے کہا: نہیں یہ تو اپنائی لاغر و کمزور ہے! آپ نے اس سے دودھ دوئے کی اجازت طلب کی۔ اس نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔ اگر اس میں دودھ ہے تو آپ اسے نکال سکتے ہیں۔ پھر آپ ﷺ نے اس کے تھنوں پر ہاتھ پھیرا، بسم اللہ پڑھی اور اللہ تعالیٰ سے دعا مانگ کر اسے دوہنا شروع کر دیا۔ بکری کے تھن دودھ سے بھر گئے اور آپ ام معبد کے ایک برتن میں دودھ نکالنے لگے۔ برتن بھر گیا حتیٰ کہ دودھ کی جھاگ اس کے منہ تک آگئی۔ آپ نے سب سے پہلے ام معبد کو دودھ پلایا۔ پھر اپنے ساتھیوں کو اور آخر میں خود سیر ہو کر دودھ پیا۔ پھر دوسرا بار اسے دوہا تو پھر بھی برتن بھر گیا۔ اس کے بعد آپ آئے روائہ ہو گئے ..... اخ<sup>①</sup> یاد رہے کہ اس کی سند میں بعض محدثین نے کلام کیا ہے۔ واللہ اعلم

عزیزان گرامی! یہ تھے مدینہ منورہ میں آپ ﷺ کے پیچنے تک کے بھرت کے واقعات۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں ان واقعات کو سمجھنے اور ان سے سبق حاصل کرنے کی توفیق دے۔ آمین

## دوسری خطبہ

محترم حضرات! پہلی خطبہ میں آپ نے بھرت کے فضائل اور بھرت مدینہ کے متعلق تفصیل سے ہماری چند گزارشات کو سننا۔ آئیے اب یہ بھی ساعت فرمائیں کہ مدینہ منورہ پیچنے پر الٰہ مدینہ نے رسول اللہ ﷺ کا استقبال کیسے کیا؟

## قباء میں رسول اکرم ﷺ کا قیام اور مدینہ میں استقبال

اہل مدینہ نبی ﷺ کی آمد کا بڑی بے تابی سے انتظار کر رہے تھے۔ ان کے شوق کا عالم کیا تھا اس کے

① مستدرک حاکم: کتاب الهجرة، باب حدیث ام معبد فی الهجرة: 4333

بارے میں حضرت عروہ بن زیبر رضی اللہ عنہ کی روایت ساعت فرہیے۔

ان کا بیان ہے کہ مدینہ منورہ جاتے ہوئے راستے میں رسول اکرم ﷺ کی حضرت زیبر رضی اللہ عنہ سے ملاقات ہوئی جو مسلمانوں کے ایک تجارتی قافلے کے ساتھ شام سے لوٹ رہے تھے۔ تو حضرت زیبر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو سفید کپڑے بطور ہدیہ پیش کئے۔ اور اہل مدینہ کو جب رسول اللہ ﷺ کی کم سے بجرت کا علم ہوا تو وہ ہر صبح کو الحرّہ کی طرف نکلتے اور دوپہر کی گری تک آپ ﷺ کا انتظار کرتے رہتے۔ ایک دن وہ لمبے انتظار کے بعد اپس پلٹ کر اپنے گھروں میں پہنچ ہی تھے کہ ایک یہودی اپنی کسی ضرورت کے تحت ایک میلے پر چڑھا۔ اس نے اچانک سفید کپڑوں میں ملبوس رسول اکرم ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو دیکھا۔ اس پر اس سے رہانہ گیا اور بے قابو ہو کر اس نے بلند آواز سے اعلان کرتے ہوئے کہا:

اے عربوں کی جماعت! یہ تمہارا بزرگ آگیا ہے جس کا تم انتظار کر رہے تھے۔  
یہ سن کر مسلمانوں میں خوشی کی لہر دوڑ گئی۔ انہوں نے اپنا اسلحہ اٹھایا اور (الحرّہ) کے قریب رسول اللہ ﷺ کا استقبال کیا۔ آپ ﷺ استقبال کرنے والوں کے ساتھ دائیں طرف مڑ گئے اور بنی عمرو بن عوف میں اترے۔ یہ ربع الاؤل کے میئے میں سوموار کا دن تھا۔ وہاں پر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کھڑے ہو کر لوگوں کا استقبال کرتے رہے اور آپ ﷺ خاموشی سے بیٹھے رہے۔ انصار مدینہ میں میں سے جن لوگوں نے رسول اکرم ﷺ کو نبیں دیکھا تھا وہ آتے اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو سلام کرتے۔ جب رسول اللہ ﷺ کو دھوپ لگنے لگی تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے آپ ﷺ پر اپنی چادر سے سایہ کیا۔ اس سے لوگوں کو معلوم ہو گیا کہ یہ رسول اللہ ﷺ ہیں۔

رسول اللہ ﷺ بنو عمرو بن عوف (قباء) میں دک سے زیادہ راتوں تک ٹھہرے رہے۔ اس دوران آپ ﷺ نے ایک مسجد (مسجد قباء) کی بنیاد رکھی جس کے بارے میں قرآن میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿لَمْ يَجِدْ أَيْسَنَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ﴾<sup>①</sup>

”جس مسجد کی اساس پہلے دن سے ہی تقویٰ پر رکھی گئی وہ زیادہ حق رکھتی ہے کہ آپ اس میں کھڑے ہوں۔“

اس میں آپ ﷺ نے نماز پڑھی۔ پھر اپنی سواری پر سوار ہوئے اور لوگوں کے ساتھ چلنے لگے، حتیٰ کہ آپ ﷺ کی سواری اس جگہ پر بیٹھ گئی جہاں اب مدینہ میں آپ ﷺ کی مسجد ہے۔ وہاں اس وقت چند مسلمان نماز پڑھا کرتے تھے۔ یہ جگہ دراصل سہیل رضی اللہ عنہ اور سہل رضی اللہ عنہ کی ملکیت تھی جو کہ یتیم تھے اور حضرت اسعد بن زرارہ رضی اللہ عنہ کی گود

① التوبہ: 9:108

میں پرورش پاتے تھے۔ اس کو بھوروں کے خلک کرنے کیلئے استعمال کیا جاتا تھا۔ جب رسول اللہ ﷺ کی سواری وہاں پر بیٹھ گئی تو آپ ﷺ نے فرمایا: ان شاء اللہ یہی ہماری منزل ہے۔ اس کے بعد آپ ﷺ نے ان دونوں یتیم بچوں کو بلاپا اور ان سے اس جگہ کا سودا کرنا چاہتا کہ وہاں مسجد تعمیر کر سکیں۔ بچوں نے کہا: نہیں، اے اللہ کے رسول! ہم تو اسے آپ کیلئے بہبہ کریں گے۔ لیکن آپ ﷺ نے وہ جگہ ہبہ کے طور پر لینے سے انکار کر دیا اور اسے ان سے خرید لیا۔ پھر آپ ﷺ نے وہاں مسجد بنائی۔ خود آپ ﷺ نے اس کی تعمیر میں حصہ لیا اور حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے ساتھ ایشیں انھا اٹھا کر لاتے رہے۔<sup>①</sup>

حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ اس کے بعد رسول اکرم ﷺ مدینہ کے قریب (الحرّہ کی ایک جانب) اترے اور انصارِ مدینہ کو بلوایا۔ چنانچہ وہ آئے اور نبی کریم ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے ملے اور ان سے گزارش کی کہ اب آپ مکمل طور پر حفظ ہیں۔ لہذا آپ سوار ہو جائیں اور آپ جو بھی حکم دیں گے آپ کی اطاعت کی جائے گی۔ تو آپ ﷺ اور حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سوار ہو گئے اور انصارِ مدینہ مسلح ہو کر ان کے ساتھ چلتے گے۔ ادھر مدینہ منورہ میں اعلان ہو گیا کہ ”اللہ کے نبی پہنچ گئے ہیں۔“ تو لوگ دیواروں اور پھتوں پر چڑھ کر بے تابی سے آپ کا انتشار کرنے لگے اور خوشی سے بار بار یہ اعلان کرتے رہے کہ ”اللہ کے نبی پہنچ گئے ہیں۔“

پھر رسول اللہ ﷺ چلتے چلتے آخر حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ کے گھر کے قریب اتر گئے۔ آپ ﷺ نے پوچھا: کس کا گھر زیادہ قریب ہے؟ حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ نے کہا: اے اللہ کے نبی! میراً گھر زیادہ قریب ہے، یہ دیکھیں! یہ ہے میراً گھر اور یہ ہے میراً دروازہ۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ٹھیک ہے، اندر چلو اور ہمارے آرام کیلئے جگہ تیار کرو۔ حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ نے کہا: آپ دونوں اللہ کی برکت سے تشریف لائیے۔

متدرک حاکم کی ایک روایت میں ہے کہ حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ کے گھر کی دو منزلیں تھیں، رسول اکرم ﷺ جب ان کے گھر تشریف لے گئے تو آپ ﷺ پہلی منزل میں تشریف فرمائے اور حضرت ابو ایوب رضی اللہ عنہ اپنی بیوی سمیت اور والی منزل میں تھے۔ ان دونوں نے آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر اس بات پر ناپسندیدگی ظاہر کی۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”ہمارے لئے اور ہمارے پاس آنے والے لوگوں کے لئے یہی بہتر ہے کہ ہم نیچے ہی رہیں۔“<sup>②</sup>

ادھر عبد اللہ بن سلام، جو اس وقت بھوروں کے باغ میں پھل جن رہے تھے جلدی جلدی آئے اور آپ ﷺ کی گفتگو سننے کے بعد کہنے لگے: ”میں گواہی دیتے ہوں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں اور آپ حق لیکر آئے

ہیں۔ اور یہودیوں کو یہ بات معلوم ہے کہ میں ان کا سردار اور ان کے سردار کا بیٹا ہوں۔ اور ان میں سب سے بڑا عالم اور سب سے بڑے عالم کا بیٹا ہوں۔ لہذا آپ انھیں بلا نیس اور اس سے پہلے کہ وہ میرے اسلام لانے کے بارے میں جانیں ان سے میرے بارے میں پوچھیں، کیونکہ اگر انھیں میرے اسلام لانے کا علم ہو گیا تو وہ میرے بارے میں حق نہیں بولیں گے۔ چنانچہ اللہ کے نبی ﷺ نے انھیں بلوایا اور فرمایا:

”اے یہود کی جماعت! اللہ سے ڈرو۔ اس اللہ کی قسم جس کے سوا کوئی معبد برحق نہیں! تمہیں یہ بات معلوم ہے کہ میں یقیناً اللہ کا رسول ہوں اور تمہارے پاس حق لیکر آیا ہوں، لہذا تم اسلام قبول کرلو۔“  
یہودیوں نے کہا: ہم اسے (محمد ﷺ) کو نہیں جانتے۔

آپ ﷺ نے پوچھا: یہ بتاؤ کہ عبد اللہ بن سلام تم میں کیسا آدمی ہے؟  
کہنے لگے: وہ تو ہمارا سردار اور ہمارے سردار کا بیٹا ہے۔ اور ہم میں سب سے بڑا عالم اور سب سے بڑے عالم کا فرزند ہے۔

آپ ﷺ نے پوچھا: تمہارا کیا خیال ہے اگر وہ اسلام قبول کر چکا ہوتا تو؟  
انھوں نے کہا: ایسا ہر گز نہیں ہو سکتا۔

آپ ﷺ نے پھر وہی سوال دو مرتبہ دہر لیا اور وہ بھی ایک ہی جواب دیتے رہے۔ پھر آپ ﷺ نے حضرت عبد اللہ بن سلام رضی اللہ عنہ سے فرمایا: ”اب تم ان کے سامنے آؤ۔“ چنانچہ وہ یہودیوں کے سامنے آئے اور کہنے لگے: ”اے یہود کی جماعت! اللہ سے ڈرو۔ اور اس اللہ کی قسم جس کے سوا کوئی معبد برحق نہیں! تمہیں یہ بات معلوم ہے کہ یہ اللہ کے رسول ہیں اور تمہارے پاس حق لیکر آئے ہیں! تو انھوں نے کہا: نہیں، تم جھوٹ بولتے ہو، اس کے بعد آپ ﷺ نے یہودیوں کو چلے جانے کا حکم دیا۔<sup>①</sup>  
اور حضرت براء بن عازب رضی اللہ عنہ کہتے ہیں:

”مہاجرین میں سب سے پہلے ہمارے پاس حضرت مصعب بن عییر رضی اللہ عنہ اور حضرت عبد اللہ بن ام کلتوم رضی اللہ عنہ آئے اور یہ دونوں لوگوں کو قرآن مجید پڑھانے لگے۔ پھر حضرت عمر رضی اللہ عنہ، پھر حضرت بلال رضی اللہ عنہ اور حضرت سعد رضی اللہ عنہ آئے، اس کے بعد حضرت عمر رضی اللہ عنہ چالیس سواروں کے ساتھ پہنچے، پھر رسول اللہ ﷺ تشریف لائے۔ تو میں نے لوگوں کو دیکھا کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی آمد پر اس قدر خوشی کا اظہار کر رہے تھے کہ شاید اتنی خوشی کا اظہار انھوں نے کبھی نہ کیا ہو، حتیٰ کہ میں نے عورتوں، بچوں اور لوگوں یوں

① صحیح البخاری: 3911

تک کو دیکھا کہ وہ بھی یہ کہتی پھر ہی تھیں کہ رسول اللہ ﷺ پہنچ چکے ہیں۔<sup>(۱)</sup>

اور حضرت انس رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ”میں نے وہ دن دیکھا جب رسول اللہ ﷺ مدینہ میں داخل ہوئے تھے۔ وہ دن اتنا اچھا تھا کہ اس سے زیادہ خوبصورت اور زیادہ روشن دن میں نے کبھی نہیں دیکھا۔ اور میں نے وہ دن بھی دیکھا کہ جب آپ ﷺ کا انتقال ہوا۔ وہ دن اتنا غمناک تھا کہ اس سے زیادہ قیمع اور زیادہ تاریک دن میں نے کبھی نہیں دیکھا۔“<sup>(۲)</sup>

معزز حضرات! ہجرت کے واقعات آپ نے تفصیل اساعت کئے، ان میں کئی عبرت کی باتیں اور متعدد سبق آموز چیزیں موجود ہیں۔ سب سے اہم یہ ہے کہ جب اللہ کے بندے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرتے ہیں، اس کے دین کی نصرت کرتے ہیں اور اس راستے میں آنے والی مشکلات پر صبر کا مظاہرہ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ بھی انھیں مشکل گھریوں میں اکیلانہیں چھوڑتا بلکہ ان کا ساتھ دیتا ہے اور ان کیلئے مشکلات سے نکلنے کے راستے بنادیتا ہے۔ جیسا کہ اس نے انتہائی مشکل گھریوں میں اپنے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ اور انکے ماننے والے صحابہ کرام ﷺ کا ساتھ دیا، انھیں اہل مکہ کی اذیتوں سے نجات دی اور انھیں مدینہ منورہ میں پر امن ﷺ کا نصیب فرمایا۔

ہجرت مدینہ کا واقعہ یقینی طور پر رسول اللہ ﷺ کی سیرت طیبہ کا اہم ترین واقعہ تھا جس کے بعد آپ ﷺ کی قیادت میں پہلی اسلامی مملکت کی تکمیل عمل میں آئی۔ پھر اللہ تعالیٰ نے کفار سے جنگ کرنے کا حکم دیا جس کے نتیجے میں حق و باطل کے درمیان فرق واضح ہو گیا اور اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی ﷺ سے کئے ہوئے وعدے پورے کر دئے اور اسلام کو غلبہ اور بول بالاعطا کیا۔

ہجرت مدینہ کی اسی اہمیت کے پیش نظر حضرت عمر بن الخطاب نے اسلامی تاریخ کا آغاز اسی یادگار واقعہ سے کیا، لیکن افسوس ہے کہ آج مسلمانوں نے اپنی اسلامی تاریخ کو بھلا دیا ہے اور وہ اس پر غیر اسلامی تاریخ کو ترجیح دینے لگے ہیں۔ حالانکہ اسلام کے بہت سارے احکامات کا تعلق اسلامی مہینوں سے ہے۔ مثلاً ماہ رمضان کے روزے، فریضہ حج، زکاۃ کی فرضیت، عاشوراء کا روزہ، ہر اسلامی مہینے میں تمیں دن کے مسنون روزے، شعبان کے روزے، یوم عرفہ کا روزہ اور عیدین وغیرہ۔ اور اسلامی تاریخ امت مسلمہ کا شخص ہے۔ لہذا ضرورت اس بات کی ہے کہ مسلمان اس کی اہمیت کو جانیں اور اپنے شخص کو زندہ رکھیں۔

حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: ”صحابہ کرام ﷺ نے نبی ﷺ کی بعثت اور نہ آپ ﷺ کی

① صحیح البخاری: فضائل أصحاب النبي ﷺ، باب مقدم رسول الله ﷺ وأصحابه 3925، الفتح: 7/203

② سنن الدارمی: 41/1، مستند احمد: 13110، ولاستاده صحیح

وفات سے تاریخ کو شمار کیا بلکہ انہوں نے آپ ﷺ کی مدینہ منورہ میں تشریف آوری سے اس کا حساب کیا۔<sup>①</sup> اس کا سبب یہ ذکر کیا گیا ہے کہ حضرت ابو موسیؓ نے حضرت عمرؓ کو خط لکھا کہ آپ کی طرف سے ہمارے پاس خطوط آتے ہیں جن پر تاریخ درج نہیں ہوتی۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے لوگوں کو جمع کر کے ان سے مشورہ طلب کیا۔ بعض نے کہا: بعثت سے شمار کریں اور بعض نے کہا: بھرتو سے شمار کریں۔ حضرت عمرؓ نے کہا: (الهجرة فرقت بين الحق والباطل فأرجوا من الهجرة) ”بھرتو نے حق و باطل کے درمیان فرق کیا ہے اور بھرتو سے تاریخ کا حساب کریں۔ یہ ۷۴ھ کا واقعہ ہے۔“<sup>②</sup>

جبکہ ان سیرین کہتے ہیں کہ ایک شخص یمن سے آیا تو اس نے کہا: میں نے یمن میں ایک چیز دیکھی ہے جسے تاریخ کہتے ہیں۔ اس میں وہ سال و ماہ کا تذکرہ کرتے ہیں۔ تو حضرت عمرؓ نے کہا: یہ تو بہت اچھی بات ہے، تم بھی تاریخ کا حساب کیا کرو۔ چنانچہ جب انہوں نے اس کا عزم کر لیا تو بعض نے کہا: بنی کریم ﷺ کی ولادت سے، کسی نے کہا: بعثت سے، کسی نے کہا: بھرتو سے اور کسی نے کہا: وفات سے حساب کریں۔ تو انہوں نے کہا: بھرتو سے اس کا حساب کریں۔<sup>③</sup>

جیسا کہ ہم ذکر کر چکے ہیں کہ بھرتو مدینہ کا واقعہ ماوریق الاول میں پیش آیا، لیکن جب تاریخ کا آغاز کیا گیا تو ماہ محرم سے کیا گیا۔ کیوں؟ اس کا سبب بقول حافظ ابن حجر یہ ہے کہ اصل میں بھرتو پر عزم نبی کریم ﷺ نے ماہ محرم میں ہی کر لیا تھا کیونکہ مدینہ سے آئے ہوئے صحابہؐ کرام ﷺ سے آپ نے جو بیعت لی تھی وہ ذوالحجہ کے مہینے میں تھی۔ اور یہی بیعت درحقیقت تمہید بنی بھرتو مدینہ کیلئے۔ اس کے بعد چوپہلا مہینہ تھا وہ محرم کا ہی تھا۔ اس لئے اسی مہینے سے تاریخ کو شمار کیا گیا۔<sup>④</sup>

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کے حال پر رحم فرمائے۔ آمين

① فتح الباری: 7/341

صحيح البخاری: 3934

② فتح الباری: 7/341

فتح الباري: 341/7

## ماہِ صفر اور بدشگونی

اہم عناصر خطبہ:

۱) نفع و نقصان کا مالک کون؟

۲) ماہِ صفر وغیرہ سے بدشگونی لینا

۳) ستاروں کے ذریعے قسمت کے احوال معلوم کرنا

۴) نجومیوں کے پاس جانا

۵) جنت میں بغیر حساب کے داخل ہونے والے خوش نصیبوں کی صفات

پہلا خطبہ

برادر ان اسلام ! ہر مسلمان کو اس بات پر پہنچتے یقین ہونا چاہئے کہ نفع و نقصان کا مالک اکیلا اللہ تعالیٰ ہے۔ اُس کے سوا یہ اختیار کسی کے پاس نہیں۔ نہ کسی ولی کے پاس اور نہ کسی بزرگ کے پاس۔ نہ کسی پیر و مرشد کے پاس اور نہ کسی نبی کے پاس، حتیٰ کہ سید الانبیاء حضرت محمد ﷺ جو تمام بُنَآدُم کے سردار اور سارے انبیاء و رسول ﷺ کے امام ہیں وہ کسی کے نفع و نقصان کے مالک تو کجا اپنے نفع و نقصان کے مالک بھی نہ تھے۔

اللہ تعالیٰ کافرمان ہے: ﴿قُلْ لَا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ  
الْغَيْبَ لَا سُتُّنَّهُرْتُ مِنَ الْغَيْرِ وَمَا مَسَنَّى السُّوءُ إِنَّا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾<sup>①</sup>

”آپ کہئے کہ میں تو اپنے نفع و نقصان کا مالک بھی نہیں سوائے اُس کے جو اللہ چاہے۔ اور اگر میرے پاس غیب کا علم ہوتا تو بہت ساری بھلاکیاں اکٹھی کر لیتا اور مجھے کوئی تکلیف نہ پہنچتی۔ میں تو صرف ڈرابنے والا اور خوشخبری دینے والا ہوں ان لوگوں کیلئے جو ایمان لائے ہیں۔“

اس آیت کریمہ میں غور کیجئے کہ جب امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ اپنے نفع و نقصان کے مالک بھی نہیں تو ان سے کم تر کوئی ولی یا کوئی بزرگ یا کوئی پیر جن کی قبروں کی طرف لوگ قصد ا جاتے ہیں؛ وہ کسی کو نفع و نقصان پہنچانے کا اختیار کیسے رکھتے ہیں؟

اور جن سے لوگ حصول نفع کی امید رکھتے اور ان کی طرف سے نقصان پہنچنے کا خوف کھاتے ہیں ان کے

بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضَرِّهِ هُنَّ كَاشِفَاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرَادَنِيَ بِرَحْمَةِ هُنَّ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِيَ قُلْ حَسْبَنِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾<sup>①</sup>  
 ”آپ کہہ دیجئے کہ تمہارا کیا خیال ہے جن معبودوں کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو اگر اللہ مجھے کوئی نقصان پہنچانا چاہے تو کیا وہ اللہ کی طرف سے آئے ہوئے نقصان کو دور کر دیں گے؟ یا وہ مجھے اپنی رحمت سے نوازا نا چاہے تو کیا وہ اس کی رحمت کو روک لیں گے؟ آپ کہہ دیجئے کہ میرے لئے اللہ ہی کافی ہے، بھروسہ کرنے والے صرف اسی پر بھروسہ کرتے ہیں۔“

اس آیت کریمہ میں گویا اللہ تعالیٰ نے چیلنج کیا ہے کہ اگر کسی بھی غیر اللہ کے پاس نفع و نقصان کا اختیار ہے تو جس کو اللہ تعالیٰ نقصان پہنچانا چاہے، وہ اسے اُس نقصان سے بچا کر دکھائیں، یا جس کو الہ تعالیٰ اپنی رحمت سے نوازا نا چاہے تو وہ اس سے اُس رحمت کو روک کر دکھائیں! یعنی وہ ایسا نہیں کر سکتے۔ اور جب وہ ایسا نہیں کر سکتے تو اس کا معنی یہ ہے کہ وہ کسی کو نفع و نقصان پہنچانے کا اختیار نہیں رکھتے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿مَا يَفْتَحَ اللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾<sup>②</sup>

”اللہ جو رحمت لوگوں کے لئے کھول دے اسے کوئی روکنے والا نہیں۔ اور جسے وہ روک دے اس کے بعد اسے کوئی جاری رکھنے والا نہیں۔ اور وہ سب پر غالب اور بڑی حکمت والا ہے۔“

اور اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے علاوہ کسی اور کو پکارنے سے منع فرمایا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ، وَإِنْ يَمْسِسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ يُرِدْكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَادِ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾<sup>③</sup>

”اور اللہ کو چھوڑ کر کسی اور کو مت پکارنا جو تجھے نفع پہنچا سکے اور نہ نقصان پہنچا سکے۔ اگر آپ نے ایسا کیا تو آپ ظالموں میں سے ہو جائیں گے۔ اور اگر آپ کو اللہ تعالیٰ کوئی نقصان پہنچائے تو اس کے علاوہ اسے کوئی دور کرنے والا نہیں اور اگر وہ آپ کو کوئی خیر پہنچانا چاہے تو اس کے فضل کو کوئی ہٹانے والا نہیں۔ وہ اپنا فضل اپنے

بندوں میں سے جس پر چاہے پنچاوار کر دے۔ اور وہ بڑا معاف کرنے والا اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔“  
اس آیت کریمہ میں جہاں اللہ تعالیٰ نے غیر اللہ کو جو نفع و نقصان کا مالک نہیں، پکارنے سے منع فرمایا اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ اے محمد ﷺ! اگر آپ ایسا کریں گے تو (نحوہ باللہ) خالموں میں سے ہو جائیں گے، وہاں اللہ تعالیٰ نے یہ بھی واضح کر دیا کہ اگر وہ اپنے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کو کوئی نقصان پہنچانا چاہے تو اسے کوئی دور نہیں کر سکتا اور اگر وہ اسے اپنے فضل سے نوازا نہ چاہے تو اس کے فضل کو کوئی روک نہیں سکتا۔ یہ اس بات کی واضح دلیل ہے کہ یہ اختیار ہے ہی صرف اللہ تعالیٰ کے پاس۔ اور ذرا سوچیں! اگر امام الائمه حضرت محمد ﷺ کو سوائے اللہ کے اور کوئی نقصان سے بچانے والا نہیں تو عام مسلمانوں میں سے کسی شخص کو سوائے اللہ کے کوئی نقصان بچا سکتا ہے؟

لہذا کسی بھی غیر اللہ سے نفع کی امید رکھنی چاہئے اور نہ ہی اس سے کسی نقصان کا خوف کھانا چاہئے، کیونکہ غیر اللہ سے اس بات کا خوف کھانا کہ وہ اپنے ارادے اور اپنی قدرت سے جس کو چاہے اور جو چاہے اور جو نقصان پہنچا سکتا ہے یہ شرک اکبر ہے۔ اسی لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا تھا:

﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلَّا أَنْ يَأْشِيَ رَبِّيْ وَسَعَ رَبِّيْ مُكَلَّ شَيْيِيْ عِلْمًا أَفَلَا تَتَعَذَّلُ كُرُونَ  
وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشَرَّتُهُمْ وَلَا تَخَافُونَ أَنْكُمْ أَشَرَّتُهُمْ بِإِلَهٍ مَا لَمْ يُبَرِّزُ لَهُ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا﴾<sup>①</sup>  
”اور میں ان معبدوں سے نہیں ڈرتا جنہیں تم اللہ کا شریک ٹھہراتے ہو، مگر یہ کہ میرے رب کی ہی کوئی مشیت ہو۔ میرے رب کا علم ہر چیز کو اپنے گھیرے میں لئے ہوئے ہے۔ کیا تم نصیحت نہیں حاصل کرتے؟ اور ان سے میں کیسے ڈروں جنہیں تم اللہ کا شریک بناتے ہو حالانکہ تم ان باتوں سے نہیں ڈرتے کہ تم نے اللہ کا شریک ایسی چیزوں کو بنارکھا ہے جن کی اللہ نے تم پر کوئی دلیل نہیں اتنا ری۔“

اس آیت سے معلوم ہوا کہ کسی سپر، فقیر اور بزرگ سے قطعاً خوف زدہ نہیں ہونا چاہئے اور اس بات پر پختہ یقین ہونا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے بغیر کوئی کسی کو کچھ بھی نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ ایسا خوف صرف اللہ تعالیٰ ہی سے ہونا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ ہی وہ ذات ہے جو اپنے ارادے سے نقصان پہنچانے پر قادر ہے۔ اور اگر وہ نقصان پہنچانے کا ارادہ نہ کرے تو دنیا کا کوئی بزرگ یا سیر یا سجادہ نشین ہرگز نقصان نہیں پہنچا سکتا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَلْنَلْيُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلَيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ﴾<sup>②</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ ہمیں ہرگز کوئی مصیبت نہیں پہنچ سکتی سوائے اس کے جو اللہ نے ہمارے حق میں لکھ رکھی ہے۔ وہی ہمارا کار ساز ہے۔ اور مونوں کو تو اللہ پر ہی بھروسہ کرنا چاہئے۔“  
اسی طرح رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے :

”وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوِ اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكُمْ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكُمْ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكُمْ، وَلَوِ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكُمْ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّوكُمْ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ“<sup>①</sup>  
”اور اس بات پر یقین کرلو کہ اگر پوری امت جمع ہو کر تمہیں نفع پہنچانا چاہے تو نہیں پہنچا سکتی سوائے اس کے جو اللہ نے تمہارے حق میں لکھ دیا ہے۔ اور اگر پوری امت جمع ہو کر تمہیں نقصان پہنچانا چاہے تو نہیں پہنچا سکتی سوائے اس کے جو اللہ نے تمہارے حق میں لکھ دیا ہے۔“

برادران اسلام! نفع و نقصان کے متعلق ہم نے جو بنیادی عقیدہ ذکر کیا ہے اس کی مناسبت یہ ہے کہ یہ جو ماہ صفر ہے اس کوئی لوگ مخصوص مہینہ کہتے ہیں اور اس میں کسی کام کی ابتداء کرنا درست نہیں سمجھتے کیونکہ ان کا اعتقاد یہ ہوتا ہے کہ جو کام اس مہینہ میں شروع کیا جائے گا اُس میں کوئی خیر و برکت نہیں ہوگی اور وہ آخر کار ناکام ہی ہو گا۔ یعنی وہ اس مہینہ سے خالف ہوتے ہیں کہ اس میں تو خسارہ اور نقصان ہی ہو گا جبکہ جو عقیدہ ہم نے ابھی قرآن و حدیث کی روشنی میں ذکر کیا ہے اس کی رو سے یہ بالکل غلط ہے کہ کسی مہینہ کو مخصوص تصور کرتے ہوئے اس میں کوئی کام شروع کرنے سے خوف کھایا جائے۔ مہینے سارے کے سارے اللہ تعالیٰ کے ہیں اور ہر مہینہ میں نفع و نقصان اللہ ہی کی طرف سے ہوتا ہے۔

اسی لئے نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے : «لَا عَذْوَى وَلَا طِيرَةَ وَلَا هَامَةَ وَلَا صَفَرَ»<sup>②</sup>  
”کوئی بیماری خود بخود متعددی نہیں ہوتی۔ نہ بد شگونی لینا درست ہے اور نہ کسی پرندے کو مخصوص سمجھنا درست ہے۔ اور نہ ہی ماہ صفر سے بد شگونی لینا صحیح ہے۔“

الہذا مسلمانوں کو یہ جاہلنا عقیدہ نہیں رکھنا چاہئے۔ اس کے برعکس محض اللہ تعالیٰ پر ہی اعتماد اور بھروسہ ہونا چاہئے کہ ہر قسم کا نفع و نقصان اسی کے ہاتھ میں ہے۔ اور نفع و نقصان کا کسی مہینے سے کوئی تعلق نہیں۔  
بد شگونی کیا ہوتی ہے؟ بد شگونی سے مراد یہ ہے کہ کوئی شخص کوئی کام کرنے کا بخوبی عزم کر چکا ہو، پھر کوئی چیز دیکھ کر یا کوئی بات سن کر وہ کام نہ کرے۔ جاہلیت کے زمانے میں کوئی شخص جب کسی کام کے لئے گھر سے

① الترمذی: 2516، صحيح الجامع لللبانی: 7957

② صحيح البخاری: 5717، صحيح مسلم: 2220

روانہ ہونا چاہتا تو وہ ایک پرندے کو اڑا کر دیکھتا، اگر وہ دائیں طرف اڑتا تو روانہ ہو جاتا۔ اور اگر بائیں طرف اڑتا تو اس سے بدشگونی لیکر واپس آ جاتا۔ شریعت نے اس طرح کی بدشگونی سے منع کیا ہے، بلکہ بدشگونی لینے اور فال نکالنے کو شرک قرار دیا ہے۔ کیونکہ جو شخص اس طرح کرتا ہے وہ گویا اللہ پر توکل نہیں کرتا بلکہ وہ اس چیز پر توکل کرتا ہے جس کی کوئی حیثیت نہیں۔

حضرت عبد اللہ بن عمرو رض سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ رَدَّهُ الطِّيرَةُ عَنْ حَاجَتِهِ فَقَدْ أَشْرَكَ»<sup>①</sup>

”جس شخص کو بدشگونی کسی کام سے روک دے تو اس نے یقیناً شرک کیا۔“

بعض لوگ کسی شخص سے بدشگونی لیتے ہیں۔ مثلاً صحیح سوریہ اپنے کار و بار کیلئے کہیں جاتے ہوئے اگر کوئی مسکین یا مانگنے والا مل جائے تو کہتے ہیں یہ صحیح سوریہ ہی نکل گیا، آج خیر نہیں ہے۔ یا مگر میں اگر کوئی نقصان ہو جائے تو کہتے ہیں یہ اس منحوس عورت کی وجہ سے ہوا ہے یا اپنی اولاد میں سے کسی ایک سے بدشگونی لیتے ہوئے کہیں گے کہ اس نقصان کا سبب یہ ہے! تو اس طرح کسی شخص سے بدشگونی لینا درست نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جہاں پہلی قوموں کا ذکر کیا ہے وہاں کئی اقوام کے بارے میں یہ بتایا ہے کہ وہ اپنے انہیاء سے بدشگونی لیتے تھے اور جب کوئی مصیبت نازل ہوتی تو وہ کہتے کہ یہ اسی نبی کی وجہ سے آئی ہے۔

مثلاً حضرت موسی علیہ السلام کی قوم کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿فَإِذَا جَاءَتْهُمُ الْحَسَنَةُ قَالُوا لَنَا هَلْيَةٌ وَإِنْ تُصِيبُهُمْ سَيِّئَةٌ يَظْهِرُوا بِمُؤْسَى وَمَنْ مَعَهُ أَلَا إِنَّمَا طَائِرُهُمْ عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْفَرُهُمْ لَا يَعْمَلُونَ﴾<sup>②</sup>

”پس جب انھیں کوئی اچھی چیز ملتی تو کہتے کہ ہم تو ہیں ہی اس کے حقدار۔ اور اگر ان کا کوئی نقصان ہو جاتا تو موسی اور ان کے ساتھیوں سے بدشگونی لیتے حالانکہ ان کی شوی قسمت تو اللہ کی جانب سے ہے۔ لیکن ان میں سے اکثر لوگ کچھ نہیں جانتے۔“

اسی طرح دیگر کئی اقوام کے بارے میں بھی اللہ تعالیٰ نے ان کا یہی طرز عمل ذکر کیا ہے کہ وہ اپنے نبیوں سے اور ان پر ایمان لانے والوں سے بدشگونی لیتے اور انہیں منحوس سمجھتے تھے۔

خلاصہ یہ ہے کہ مومن کو یہ بات زیب نہیں دیتی کہ وہ نقصان ہونے کی صورت میں کسی سے بدشگونی لے یا کسی کو منحوس تصور کرے۔ بلکہ ہونا یہ چاہئے کہ اسے نقصان ہونے سے پہلے بھی اس بات پر پہنچتے یقین ہو کہ اللہ

② الأعراف: 7

6264 | صحيح الجامع للألباني: 131

کے حکم کے بغیر کوئی نقصان نہیں ہو سکتا۔ اور نقصان ہو جانے کے بعد بھی وہ یہی کہے کہ یہ اللہ کی طرف سے لکھا ہوا تھا اور یہ ہو کر رہنا تھا۔

بعض لوگ ستاروں کے ذریعے فالٹکاتے اور شگون لیتے ہیں۔ مثلاً کسی کے بارے میں یہ کہتے ہیں کہ تمہارا ستارہ فلاں ہے اور وہ آج کل گردش میں ہے، اس لئے تم جو کار و باراب شروع کرو گے اس میں خسارہ ہو گا یا اگر تم اب شادی کرو گے تو اس میں برکت نہیں ہو گی..... حالانکہ کسی کی قسمت یا اس کے مستقبل کے امور کا ستاروں سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اسی لئے رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا:

«أَرْبَعَ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ لَا يَتَرُكُونَهُنَّ :َالْفَخْرُ فِي الْأَحْسَابِ ، وَالطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ ، وَالإِسْتِسْقَاءُ بِالنُّجُومِ ، وَالنِّيَاحَةُ»<sup>①</sup>

”جالیت کے کاموں میں سے چار کام میری امت میں ایسے ہو گئے جنہیں وہ چھوڑنے پر تیار نہیں ہو گئے“ حسب (قویت) کی بنیاد پر فخر کرنا، کسی کے نسب میں طعنہ زدنی کرنا، ستاروں کے ذریعے قسمت کے احوال معلوم کرنا (یا ستاروں کے ذریعے بارش طلب کرنا) اور نوحہ کرنا۔“

اس حدیث شریف میں رسول اکرم ﷺ نے ستاروں کے ذریعے قسمت کے احوال معلوم کرنے کو جالیت کے امور میں شمار کیا۔ یعنی اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔ لہذا مسلمانوں کو اس سے بچنا چاہئے۔

اسی طرح حضرت زید بن خالد ابھی ہی شہادت بیان کرتے ہیں کہ ہمیں رسول اکرم ﷺ نے حدیبیہ میں رات کی بارش کے بعد صبح کی نماز پڑھائی، پھر آپ نے فرمایا: «هَلْ تَذَرُّونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ؟»

”کیا تمھیں معلوم ہے کہ آج تمہارے رب نے کیا کہا ہے؟“

صحابہ کرام ہی ﷺ نے کہا: اللہ اور اس کے رسول کو زیادہ علم ہے۔

تب آپ ﷺ نے فرمایا: «قَالَ :أَصْبَحَ مِنْ عَبَادِي مُؤْمِنٌ بِيْ وَكَافِرٌ - فَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطْرُنَا بِفَضْلِ اللَّهِ وَرَحْمَتِهِ فَذَلِكَ مُؤْمِنٌ بِيْ وَكَافِرٌ بِالْكَوَافِرِ، وَأَمَّا مَنْ قَالَ: مُطْرُنَا بِتَوْءَ كَذَا وَكَذَا فَذَلِكَ كَافِرٌ بِيْ مُؤْمِنٌ بِالْكَوَافِرِ»<sup>②</sup>

”اللہ تعالیٰ نے کہا ہے کہ آج میرے بندوں میں سے کسی نے حالت ایمان میں صبح کی ہے اور کسی نے حالت کفر میں۔ پس جس نے یہ کہا کہ ہم پر اللہ کے فضل اور اس کی رحمت سے بارش نازل ہوئی ہے تو وہ مجھ پر

① صحیح مسلم ، الجنائز ، باب الشدید في النیاحة: 934

② صحیح البخاری: 846 ، صحیح مسلم: 71

ایمان رکھنے والا اور ستاروں کی تاثیر سے انکار کرنے والا ہے۔ اور جس نے یہ کہا کہ ہم پر فلاں فلاں ستارے کی وجہ سے بارش نازل ہوئی ہے تو اس نے مجھ سے کفر کیا اور ستاروں پر ایمان لے آیا۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ جو شخص موگی حالات میں ستاروں کی تاثیر کا قائل ہو وہ اللہ تعالیٰ سے کفر کرنے والا ہے۔ اسی طرح وہ شخص ہے جو کسی کی قسمت پر ستاروں کی تاثیر کا قائل ہو۔

نبجومیوں کے بارے میں رسول اکرم ﷺ نے واضح طور پر فرمادیا ہے کہ ان لوگوں کا اسلام اور مسلمانوں سے کوئی تعلق نہیں۔ اسی طرح وہ بھی جوان لوگوں کے پاس جائے اور ان کے سامنے اپنی مشکلات بیان کرے تاکہ وہ ستاروں وغیرہ کے ذریعے ان کا حل ڈھونڈیں۔

إرشاد ہے: «لَيْسَ مِنَا مَنْ تَطَهِّرَ أَوْ تُطْهِرَ لَهُ، أَوْ تَكَهَّنَ أَوْ تُكَهِّنَ لَهُ، أَوْ سَحَرَ أَوْ سُحْرَ لَهُ»<sup>①</sup>  
”وہ شخص ہم میں سے نہیں جو بد شگونی لے یا جس کیلئے بد شگونی لی جائے۔ یا جو (علم نبوم کے ذریعے) کہانت کرے یا جس کیلئے کہانت کی جائے۔ یا جو جادو کرے یا جس کیلئے جادو کا عمل کیا جائے۔“

اور اسی لئے ان لوگوں کے پاس جانا اور ان سے قسمت کے احوال کے بارے میں سوال کرنا حرام بلکہ شرک احتقر ہے جو ستاروں کے ذریعے یا ہاتھوں کی لکیروں کو دیکھ کر قسمت کے احوال کے بارے میں پیشین گوئیاں کرتے ہیں۔ ایسے لوگوں کے پاس جانا اور ان سے اس طرح کے سوالات کرنا اتنا علیگین جرم ہے کہ ایسا کرنے والے کی چالیس دن کی نمازیں اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہیں ہوتیں۔

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ أَلْتَى عَرَأً فَأَفْسَالَهُ عَنْ شَيْءٍ لَمْ تُقْبَلْ لَهُ صَلَاةً أَرْبَعِينَ لَيْلَةً»<sup>②</sup>  
”جو شخص کسی کا ہن یا نبجوی کے پاس جائے اور اس سے کسی چیز کے متعلق سوال کرے تو اس کی چالیس راتوں کی نماز قبول نہیں کی جاتی۔“

اور ایسے لوگوں کے پاس جا کر ان سے سوال کرنے اور وہ جو کچھ کہیں اس کی تصدیق کرنے والا شخص ایسے ہے جیسے اس نے نبی کریم ﷺ پر اتری ہوئی شریعت سے انکار کر دیا۔

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

«مَنْ أَلْتَى عَرَأً أَوْ كَاهِنًا فَصَدَقَهُ بِمَا يَقُولُ فَقَدْ كَفَرَ بِمَا أُنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ»<sup>③</sup>

① السلسلة الصحيحة: 2195      ② صحيح الجامع للألباني: 5940

③ صحيح الجامع للألباني: 5939

”جو شخص کسی کا ہن (علم غیب کا دعویٰ کرنے والے کسی عامل) کے پاس جائے، پھر اس کی باتوں کی تصدیق کرے تو اس نے محمد ﷺ پر اتارے گئے دینِ الہی سے کفر کیا۔“

لہذا ایسے لوگوں کے پاس جا کر اپنے دین کا سودا ہرگز نہیں کرنا چاہئے۔ اور دین کے تحفظ کیلئے یہ ضروری ہے کہ ہم نہ ایسے لوگوں کے پاس جائیں اور نہ ان سے کوئی سوال کریں۔ بلکہ تمام معاملات میں اللہ تعالیٰ پر کامل بھروسہ رکھیں اور نفع و نقصان کا مالک اکیلے اللہ تعالیٰ کو تصور کریں۔ یہ اسلامی عقیدہ کا بڑا ہم مسئلہ ہے جس میں آج بہت سارے مسلمان بھٹک چکے ہیں۔ اللہ تعالیٰ سب کو ہدایت دے اور ہمیں عقیدہ عمل کی اصلاح کی توفیق دے۔ آمین۔

### دوسری خطہ

محترم حضرات! اللہ تعالیٰ پر کامل بھروسہ رکھنا اور محض اسی کو نقح و نقصان کا مالک تصور کرنا اتنا بڑا عمل ہے کہ اللہ کے نبی حضرت محمد ﷺ نے جن خوش نصیبوں کے بارے میں یہ فرمایا کہ وہ جنت میں بغیر حساب کے داخل ہوں گے ان میں آپ ﷺ نے اس شخص کو بھی شمار کیا جو دم وغیرہ کروانے کیلئے کسی کے پاس نہیں جاتا اور وہ خود ہی قرآنی آیات اور مسنون دعاؤں کو پڑھ کر اپنے اوپر دم کر لیتا ہے۔ وہ بد شگونی نہیں لیتا اور محض اللہ تعالیٰ پر ہی بھروسہ رکھتا ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مجھ پر (سابقہ) امتیں پیش کی گئیں۔ چنانچہ میں نے ایک نبی کو دیکھا کہ اس کے ساتھ محض چند افراد (دس سے کم) ہیں۔ ایک نبی کے ساتھ صرف ایک دوآمدی ہیں۔ اور ایک نبی کے ساتھ کوئی بھی نہیں ہے۔ پھر اچانک مجھے ایک بہت بڑی جماعت دکھلائی گئی۔ میں نے گمان کیا کہ شاید یہی میری امت ہے۔ تو مجھے بتایا گیا کہ یہ موی علیہ السلام اور ان کی قوم ہے۔ آپ ذرا اس افق کی جانب دیکھئے۔ میں نے دیکھا تو ایک سو اعظیم (لوگوں کا بہت بڑا گروہ) نظر آیا۔ پھر مجھے کہا گیا کہ آپ کی امت ہے اور ان میں ستر ہزار افراد ایسے ہیں جو بغیر حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہو گئے۔“

پھر آپ ﷺ کھڑے ہوئے اور اپنے گھر میں چلے گئے۔ تو لوگ (صحابہ کرام رضی اللہ عنہم) ان ستر ہزار افراد کے متعلق غور و خوض کرنے لگے جو بغیر حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہو گئے۔ چنانچہ ان میں سے کچھ لوگوں

ماہ صفر اور بدشگونی

۱۵۱

نے کہا کہ شاید وہ آپ ﷺ کے صحابہ ہو نگے۔ کچھ لوگوں نے کہا کہ نہیں، ان سے مراد وہ لوگ ہیں جن کی ولادت اسلام کی حالت میں ہوئی اور انہوں نے کبھی شرک نہیں کیا۔ کچھ لوگوں نے کچھ اور آراء بھی ظاہر کیں۔ اچانک رسول اللہ ﷺ تشریف لے آئے۔ آپ ﷺ نے پوچھا: تم کس چیز کے بارے میں غور کر رہے ہو؟ تو لوگوں نے آپ کو بتایا کہ وہ یہ سوچ رہے تھے کہ وہ ستر ہزار افراد کوں ہوئے جو بغیر حساب و کتاب کے جنت میں داخل ہوں گے؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«هُمُ الَّذِينَ لَا يَرْقُونَ، وَلَا يَسْتَرْقُونَ، وَلَا يَتَطَيِّرُونَ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ»

”یہ وہ لوگ ہوئے جو نہ دم کرتے ہیں اور نہ دم کرواتے ہیں۔ اور نہ وہ بدشگونی لیتے ہیں اور وہ صرف اپنے رب تعالیٰ پر ہی توکل کرتے ہیں۔“

یہ سن کر حضرت عکاشہ بن محسن رضی اللہ عنہ کھڑے ہوئے اور کہا: آپ اللہ سے دعا کریں کہ وہ مجھے بھی ان میں شامل کر دے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: تم انہی میں سے ہو۔ پھر ایک اور آدمی کھڑا ہوا اور کہنے لگا: میرے لئے بھی دعا کریں کہ وہ مجھے بھی ان میں شامل کر دے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «سبقكَ بِهَا عُكَاشَةً» ① ”عکاشہ نبی ﷺ تم سے سبقت لے گئے ہیں۔“

مسلم کی ایک روایت میں ہے جس کے راوی حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ ہیں کہ آپ ﷺ نے ان ستر ہزار افراد کی صفات یوں بیان فرمائیں:

«هُمُ الَّذِينَ لَا يَسْتَرْقُونَ، وَلَا يَتَطَيِّرُونَ، وَلَا يُكْتُوْنَ، وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ» ②

”وہ دم نہیں کرواتے، شگون نہیں لیتے، آگ سے اپنا جسم نہیں داغتے اور صرف اپنے رب تعالیٰ پر ہی توکل کرتے ہیں۔“

لہذا اگر ہم یہ چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں بھی بغیر حساب کے جنت میں داخل کرے تو پھر ہمیں بھی یہی عظیم صفات اختیار کرنا ہوں گی جو نبی کریم ﷺ نے اس حدیث میں ذکر کی ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق دے۔

آج کا خطبہ ہم اس دعا کے ساتھ ختم کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو مرتبے دم تک صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق دے۔ آمین

① صحیح البخاری: 3410، 5705، 5752، صحیح مسلم: 220

② صحیح مسلم: 218

## ماہِ ربیع الاول کے خطبات

- ۱ رسول اکرم ﷺ کے فضائل و مجزات اور خصوصیات
- ۲ جشن میلاد کی شرعی حیثیت
- ۳ امت پر رسول اکرم ﷺ کے حقوق
- ۴ رسول اکرم ﷺ کا اخلاق

## رسول اکرم ﷺ کے فضائل و مجزات

### اور آپ کی خصوصیات

#### اہم عناصر خطبہ

① رسول اللہ ﷺ کے فضائل

② رسول اللہ ﷺ کے بعض مجزات

③ رسول اللہ ﷺ کی خصوصیات

#### پہلا خطبہ

برادران اسلام! سید الانبیاء حضرت محمد ﷺ حضرت اسماعیل بن حضرت ابراہیم ﷺ کی نسل سے ہیں۔ آپ ﷺ اللہ کے بندے اور اس کے آخری رسول ہیں۔ آپ ﷺ کو قیامت تک آنے والے تمام انسانوں کی طرف مبعوث کیا گیا اور آپ ﷺ کی بعثت کے ساتھ ہی سلسلہ نبوت کا اختتام ہو گیا۔ آپ ﷺ کو تمام انبياء ﷺ پر فضیلت اور برتری حاصل ہے۔ اسی طرح آپ ﷺ کی امت کا مرتبہ بھی دوسرا تمام امتوں سے زیادہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی فرمانبرداری کو لازم قرار دیا ہے اور آپ ﷺ کو وہ خصوصیات حاصل ہیں جو کسی اور نبی کو حاصل نہیں۔ ہبہ بریں آئیے اپنے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے فضائل و مجزات اور آپ کی بعض خصوصیات کا تذکرہ کرتے ہیں۔

### رسول اللہ ﷺ کا مقام اور آپ کے فضائل

#### (۱) اعلیٰ نسب

آنحضرت ﷺ اپنے نسب (خاندان) کے اعتبار سے اعلیٰ وارفع مقام رکھتے ہیں۔

جیسا کہ حضرت وائلہ بن الأسعون رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ أَصْطَفَنِي كَيْنَانَةً مِنْ وَلَدِ إِسْمَاعِيلَ، وَأَصْطَفَنِي فُرَيْشَا مِنْ كَيْنَانَةً، وَأَصْطَفَنِي مِنْ

فُرَيْشَ بَنْيَ هَاشِمٍ، وَأَصْطَفَنِي مِنْ بَنْيَ هَاشِمٍ»<sup>①</sup>

① صحیح مسلم: 2276

”بَلْ شَكَ اللّٰهُ تَعَالٰى نَّهٰى حَضْرَتَ إِسَاعِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَمَا أَوْلَادَ سَهَّلَ كَنَانَةَ كَوْچَنَا، پھر كَنَانَةَ سَهَّلَ قَرِيشَ كَوْچَنَا، پھر قَرِيشَ سَهَّلَ بَنْوَهَاشَمَ كَوْچَنَا اُورْ بَنْوَهَاشَمَ سَهَّلَ اسَنَ نَجَّهَ مُنْتَجَبَ فَرِمَاهَا۔“  
 اسی طرح جب بادشاہ روم (ہرقل) نے حضرت ابوسفیان بن عوف سے (جو ابھی مسلمان نہیں ہوئے تھے) نبی اکرم ﷺ کے حسب و نسب کے بارے میں دریافت کیا تو انھوں نے جواب دیا تھا: (هُوَ فِينَا ذُو نَسَبٍ) وہ ہم میں اعلیٰ حسب و نسب والے ہیں۔ تو ہرقل نے کہا: (كَذَلِكَ الرُّسُلُ تُعَثَّثُ فِي نَسَبِ قَوْمِهَا) کہا یہی ہے پیغمبر ان عظام علیہ السلام اپنی قوموں میں عالی نسب ہوتے ہیں۔<sup>①</sup>  
 ان نصوص سے ثابت ہوا کہ نبی کریم ﷺ تمام لوگوں میں سب سے اعلیٰ نسب والے تھے۔

## (۲) انسانیت پر احسان عظیم

یوں تو انسانیت پر اللہ تعالیٰ کے احسانات بے شمار ہیں، لیکن ان میں سب سے بڑا احسان، جسے اللہ تعالیٰ نے خصوصی طور پر قرآن مجید میں ذکر فرمایا ہے، وہ ہے آپ ﷺ کی بعثت۔  
 فرمان الٰہی ہے: ﴿لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَّلَوُ عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيَعِلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ﴾<sup>②</sup>  
 ”بے شک موننوں پر اللہ تعالیٰ کا بڑا احسان ہے کہ اس نے انہی میں سے ایک رسول ان میں بھیجا جو انھیں اس کی آیتیں پڑھ کر سناتا اور ان کا ترقی کرتا ہے۔ نیز انھیں کتاب و حکمت سکھاتا ہے۔ یقیناً یہ سب اس سے پہلے کھلی گرا ہی میں تھے۔“

آپ ﷺ کی بعثت کے وقت انسانیت گمراہ تھی اور جہالت کی انتہائی تاریک گھاثیوں میں بھٹک رہی تھی جیسا کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ یقیناً یہ سب، اس سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔ پھر اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد ﷺ کو ان میں مبعوث فرمایا کہ انھیں تاریکی سے نکلا اور آپ کے ذریعے صراط مستقیم کی طرف ان کی راہنمائی کی۔ اس طرح رسول اللہ ﷺ انسانیت کیلئے باعثِ رحمت تھے۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ﴾<sup>③</sup>

”اور ہم نے یقیناً آپ کو جہان والوں کے لیے رحمت، بنا کر بھیجا۔“

① آل عمران: 164

② صحيح البخاري: 7، صحيح مسلم: 1773

③ الأنبياء: 21: 107

اور حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:  
 «يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! إِنَّمَا أَنَا رَحْمَةٌ مُّهَدَّدَةٌ» ①  
 ”اے لوگو! بے شک میں رحمت ہوں جسے لوگوں کو بطور ہدیہ پیش کیا گیا۔“

### (۳) روشن چراغ

رسول اکرم ﷺ کو اللہ رب العزت نے ”روشن چراغ“ قرار دیا ہے۔ چنانچہ جس طرح چراغ سے اندر ھیرے دور ہوتے ہیں اسی طرح آپ ﷺ کے ذریعے نفر و شرک کی تاریکیاں دور ہوئیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَهِّرًا وَنَذِيرًا ☆ وَدَاعِيًّا إِلَى اللَّهِ يَرْأُذِنَهُ وَسِرَاجًا مُّنِيرًا﴾ ②

”اے نبی! ہم نے ہی آپ کو گواہیاں دینے والا، خوشخبریاں سنانے والا، آگاہ کرنے والا، اللہ کے حکم سے اس کی طرف بلانے والا اور روشن چراغ بنانے کا بھیجا ہے۔“

### (۴) مشق و مہربان

رسول اللہ ﷺ امت پر مشق و مہربان ہیں۔ اللہ تعالیٰ آپ ﷺ کی بعض صفات عالیہ کا ذکر کرتے ہوئے فرماتا ہے: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَؤُوفٌ رَّجِيمٌ﴾ ③

”تمہارے پاس ایسے پیغمبر تشریف لائے ہیں جو تمہاری ہی جنس سے ہیں، جن کو تمہارے لفظان کی بات نہیات گراں گذرتی ہے، جو تمہاری منفعت کے بڑے خواہشمند رہتے ہیں، ایمانداروں کے ساتھ بڑے ہی شفیق اور مہربان ہیں۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کی چار عظیم صفات ذکر کی ہیں:  
 پہلی یہ کہ آپ ﷺ جنس بشر سے ہیں۔ دوسرا آیت میں فرمایا:  
 ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَّاَحَدٌ﴾ ④

① الحاکم: 1/91 و قال: صحيح على شرطهما، وأقوه الذهبي

② الکھف: 18: 45-46

③ التوبہ: 9: 128

④ الأحزاب: 33: 45

”آپ کہہ دیجئے کہ میں تم جیسا ہی ایک انسان ہوں۔ (ہاں) میری جانب وحی کی جاتی ہے کہ تم سب کا معبود ایک ہی معبود ہے۔“

اور فرمایا: ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِّيْ هَلْ كُنْتُ إِلَّا بَشَرًا رَسُولًا﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ میرا رب پاک ہے، میں تو صرف ایک انسان ہی ہوں جو رسول بنایا گیا ہوں۔“

دوسرا یہ کہ اس پیغمبر ﷺ پر تھاری ہر قسم کی تکلیف و مشقت گراں گزرتی ہے۔ اسی لئے آپ ﷺ دین میں آسانی کو پسند فرماتے تھے اور جس کام میں امت پر مشقت محسوس فرماتے اسے چھوڑ دیتے۔ اس کی متعدد مثالیں موجود ہیں، ان میں سے ایک یہ کہ معراج کے موقعہ پر جب اللہ تعالیٰ نے پچاس نمازیں فرض کیں تو آپ نے اللہ تعالیٰ سے ان میں بار بار تخفیف کی درخواست کی حتیٰ کہ یہ پانچ رہ گئیں۔ دوسرا یہ کہ آپ ﷺ نے نماز تراویح تین راتیں باجماعت ادا کی، پھر چوتھی رات آپ ﷺ نے اسے ترک کر دیا اور فرمایا: ”اگر مجھے امت کی مشقت کا اندریشہ نہ ہوتا تو میں امت کو ہر نماز کے وقت مساوک کرنے کا حکم دیتا۔“

یہ تینوں مثالیں (اور ان کے علاوہ اور کئی مثالیں) اس بات کی دلیل ہیں کہ آنحضرت ﷺ کو امت کی مشقت برداشت نہیں تھی۔

نیز آپ ﷺ کا فرمان ہے:

﴿أَحَبُّ الْأَدِيَانِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى الْحَنِيفَةُ السَّمْحَةُ﴾<sup>②</sup>

”اللہ تعالیٰ کو سب سے محبوب دین دین چلپتی ہے جو کہ آسان ہے۔“

اسی طرح آپ ﷺ کا ارشاد ہے: ﴿إِنَّ الدِّيَنَ يُسْرٌ، وَلَنْ يُشَادَ الدِّيَنَ أَحَدٌ إِلَّا غَلَبَهُ، فَسَلِّدُوا وَقَارِبُوا وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالْغُدُوَّةِ وَالرَّوَّحَةِ وَشَرِيعَةِ مِنَ الدُّلُجَةِ﴾<sup>③</sup>

”بے شک دین آسان ہے اور جو آدی دین میں تکلف کرے گا اور اپنی طاقت سے بڑھ کر عبادت کرنے کی کوشش کرے گا دین اس پر غالب آجائے گا۔ لہذا تم اعتماد کی راہ اپناو، اگر کوئی عبادت مکمل طور پر نہ کر سکو تو قریب قریب ضرور کرو، عبادت کے اجر و ثواب پر خوش ہو جاؤ اور صبح کے وقت، شام کے وقت اور رات کے آخری حصہ میں عبادت کر کے اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرو۔“

② صحيح الجامع: 160

① الإسراء: 93

③ صحيح البخاري ، كتاب الإيمان: 39

اور آپ ﷺ نے جب حضرت معاذ رضی اللہ عنہ اور حضرت ابو موسیٰ الاعشری رضی اللہ عنہ کو دعوتِ اسلام کیلئے یمن کی طرف روانہ فرمایا تو آپ نے انھیں حکم دیا کہ

«يَسِّرَا وَلَا تُعَسِّرَا، وَبَشِّرَا وَلَا تُنْفِرَا، وَتَطَاوَعَا وَلَا تَخْتَلِفَا»<sup>①</sup>

”لوگوں کیلئے آسانی پیدا کرنا اور انھیں سختی اور پریشانی میں نہ ڈالنا اور ان کو خوشخبری دینا، دین سے نفرت نہ دلانا۔ اور دونوں مل جل کر کام کرنا اور آپس میں اختلاف نہ کرنا۔“

اور تیسری صفت یہ کہ رسول اللہ ﷺ اور دنیوی و اخروی منفعت کے خواہشمند رہتے ہیں اور تمہارا جہنم میں جانا پسند نہیں کرتے۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّمَا مَثَلِيُّ وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثَلِ رَجُلٍ إِسْتَوْقَدَ نَارًا، فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ جَعَلَ الْفَرَّاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُ الَّتِي تَقْعُدُ فِي النَّارِ يَقْعُنُ فِيهَا، فَجَعَلَ الرَّجُلُ يَزْعَهُنَّ وَيَغْلِبُهُنَّ، فَيُقْتَحِمُنَ فِيهَا، فَإِنَّا أَخِذُ بِحُجَّزِكُمْ عَنِ النَّارِ وَإِنْتُمْ تَقْتَحِمُونَ فِيهَا»<sup>②</sup>

”بے شک میری اور لوگوں کی مثال اُس آدمی کی طرح ہے جو آگ جلانے، پھر جب آگ اپنے ارد گروک روشن کر دیتی ہے تو پتنے اور یہ جانور جو کہ آگ میں کو دپڑتے ہی وہ آگ میں گرنا شروع ہو جاتے ہیں۔ آگ جلانے والا آدمی انھیں آگ سے پرے ہٹاتا ہے لیکن وہ اس پر غالباً آکر آگ میں کو دپڑتی ہیں۔ اور میں بھی تھیں تمہاری کر سے کپڑا کپڑا کر کھینچتا ہوں تاکہ تم جہنم کی آگ میں نہ چلے جاؤ لیکن (تم مجھ سے داہن چھڑا کر) زبردستی جہنم کی آگ میں داخل ہوتے ہو۔“

اور چوتھی صفت یہ کہ آپ ﷺ نہایت مشق اور بڑے ہی مہربان ہیں۔ اس ضمن میں بھی متعدد مثالیں پیش کی جاسکتی ہیں۔ یہاں ہم صرف قین احادیث پر اکتفاء کریں گے:

① حضرت انس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّمَا لَأَقُومُ فِي الصَّلَاةِ وَإِنَا أَرِيدُ أُطْلِيَهَا، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَتَجَوَّزُ فِي صَلَاتِي مِمَّا أَعْلَمُ مِنْ وَجْدِ أُمِّهِ عَلَيْهِ مِنْ بُكَائِهِ»<sup>③</sup>

① صحيح البخاري، كتاب الجهاد والسير باب ما يكره من التنازع والاختلاف في الحرب: 3038

② صحيح البخاري، الرقاق باب الانتهاء عن المعادسي: 6483، صحيح مسلم، الفضائل باب شفقةه ﷺ

علی امته: 2284

③ صحيح البخاري: 709، صحيح مسلم: 470

”میں نماز کیلئے کھڑا ہوتا ہوں اور میری نیت یہ ہوتی ہے کہ میں اسے لمبی کروں گا لیکن جب کسی بچے کے رونے کی آواز سنتا ہوں تو نماز مختصر کر دیتا ہوں، کیونکہ مجھے معلوم ہے کہ اس کے رونے کی وجہ سے اس کی ماں اس پر ترس کھاتی ہے۔“

② حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ کچھ دیہاتی لوگ آنحضرت ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہنے لگے: کیا آپ اپنے بچوں کو بوسہ دیتے ہیں؟ تو آنحضرت ﷺ اور صحابہ کرامؓ نے کہا: ہاں۔ تو وہ کہنے لگے: اللہ کی قسم! ہم اپنے بچوں کو بوسہ نہیں دیتے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

﴿أَوَ أَمْلِكُ إِنْ كَانَ اللَّهُ نَزَعَ مِنْكُمُ الرَّحْمَةً﴾  
”اگر اللہ تعالیٰ نے تمہارے دلوں سے رحمت کو کھینچ لیا ہے تو میں کیا کروں؟“

③ حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاصؓ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت ابراہیمؑ کے متعلق اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی تلاوت کی: ﴿رَبِّ إِنَّهُ أَضَلَّنَ أَهْيَرًا مِّنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبَعَّنِي فَإِنَّهُ مِنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾

”اے میرے رب! انہوں نے بہت سے لوگوں کو راہ سے بھٹکا دیا ہے، پس میری تابعداری کرنے والا میرا ہے اور جو میری نافرمانی کرے تو ٹو بہت ہی معاف کرنے والا اور حرم کرنے والا ہے۔“

اور حضرت عیسیؑ کے متعلق یہ آیت بھی تلاوت کی:

﴿إِنْ تَعْذِيهِمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَرِيبُ الْعَكِيمُ﴾  
”اگر تو ان کو سزا دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر تو ان کو معاف فرمادے تو ٹو سب پر غالب اور حکمت والا ہے۔“

پھر بنی کریمؑ نے اپنے ہاتھ بلند کئے اور فرمانے لگے:

”اللَّهُمَّ امْتَنِي أَمْتَنِي“ ”اے اللہ میری امت، میری است!“

اس کے بعد آپ ﷺ رونے لگے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

”اے جبریل! جاؤ محمدؐ کے پاس۔ اور تیرا رب اگرچہ خوب جانتا ہے لیکن جا کر ان سے پوچھو کہ آپ کیوں رو رہے ہیں؟ لہذا حضرت جبریلؑ آئے اور آپ ﷺ سے سوال کیا کہ آپ کیوں رو رہے

① صحیح البخاری: 5998، صحیح مسلم: 2317

ہیں؟ تو آپ ﷺ نے جو کہا تھا وہ انھیں بتایا۔ اور جب حضرت جبریل ﷺ نے اللہ تعالیٰ کو بتایا (حالانکہ وہ تو پہلے ہی جانتا تھا) تو اللہ تعالیٰ نے حضرت جبریل ﷺ کو دوبارہ بھیجا اور فرمایا:  
 (إِنَّا سَنُرْضِيْكَ فِيْ أُمَّيْكَ وَلَا نَسُوْكَ) <sup>①</sup>

”ہم آپ کو آپ کی امت کے بارے میں راضی کریں گے اور آپ کو تکلیف نہیں پہنچائیں گے۔“  
 یہ تینوں احادیث مبارکہ اس بات کی دلیل ہیں کہ نبی کریم ﷺ انتہائی مشق اور مہربان تھے۔

(۵) تورات و انجیل میں رسول اللہ ﷺ کی صفات عالیہ کا تذکرہ

رسول اللہ ﷺ کی صفات عالیہ کا ذکر نہ صرف قرآن مجید میں ہے بلکہ تورات و انجیل میں بھی آپ ﷺ کی تعریف کی گئی ہے۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأَمِّيَ الَّدِيْرِ يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التُّورَةِ وَالْأَنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا هُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُبَيِّنُ لَهُمُ الظَّبِيْبَاتِ وَيَعِزِّمُ عَلَيْهِمُ الْغَبَائِبَ وَيَفْعَلُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِيْ كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّزُوْهُ وَنَصَرُوْهُ وَاتَّبَعُوْا النُّورَ الَّذِيْ أُنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِعُوْنَ﴾

”جو لوگ رسول اور نبی امی کی اتباع کرتے ہیں جن کا ذکر وہ اپنے پاس تورات و انجیل میں لکھا ہوا پاتے ہیں وہ انھیں نیک باتوں کا حکم دیتے اور بری باتوں سے منع کرتے ہیں، پاکیزہ چیزوں کو حلال بتاتے اور ناپاک چیزوں کو ان پر حرام فرماتے ہیں اور ان لوگوں پر جو بوجہ اور طوق تھے ان کو دور کرتے ہیں۔ لہذا جو لوگ اس نبی پر ایمان لاتے، ان کی حمایت اور مدد کرتے ہیں اور اس نور کی پیروی کرتے ہیں جو ان پر اتنا راگیا ہے ایسے ہی لوگ کامیابی پانے والے ہیں۔“

(۶) دعائے ابراہیم ﷺ اور بشارت عیسیٰ ﷺ کے مصدقاق

رسول اللہ ﷺ حضرت ابراہیم ﷺ کی دعا اور حضرت عیسیٰ ﷺ کی بشارت کے مصدقاق ہیں۔

آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«أَنَّا دَعْوَةُ إِبْرَاهِيْمَ ، وَكَانَ آخِرُ مَنْ بَشَّرَ بِيْ عِيْسَى بْنُ مَرِيَمَ» <sup>②</sup>

رسول اکرم ﷺ کے فضائل و مESSAGES

۱۶۰

”میں ابراہیم ﷺ کی دعا ہوں۔ اور سب سے آخر میں میری آمد کی بشارت عیسیٰ بن مریم ﷺ نے دی۔“  
حضرت ابراہیم ﷺ جب خانہ کعبہ کی تعمیر سے فارغ ہوئے تو آپ نے متعدد دعائیں فرمائیں۔ ان میں سے ایک دعا یہ تھی:

﴿رَبَّنَا وَآبَعْثُ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَهْتَلُّ عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيَعْلَمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيْهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾<sup>①</sup>

”اے ہمارے رب! ان میں انہی میں سے رسول بھیجن جوان پر تیری آئیوں کی تلاوت کرے، انھیں کتاب و حکمت کی تعلیم دے اور انھیں پاک کر دے۔ بے شک تو سب پر غالب اور بڑی حکمت والا ہے۔“  
چنانچہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم ﷺ کی یہ دعا قبول فرمائی اور حضرت اسماعیل ﷺ کی اولاد میں سے حضرت محمد ﷺ کو مبعوث فرمایا۔

اور حضرت عیسیٰ ﷺ کی بشارت کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرِيْمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ مُّصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التُّورَةِ وَمَبْشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي أَسْمُهُ أَحْمَدُ﴾<sup>②</sup>

”اور جب مریم (علیہا السلام) کے بیٹے عیسیٰ ﷺ نے کہا: اے بنی اسرائیل! میں تم سب کی طرف اللہ کا رسول ہوں۔ مجھ سے پہلے نازل شدہ کتاب توراة کی تصدیق کرنے والا ہوں اور میں تمہیں اپنے بعد آنے والے ایک رسول کی خوبخبری سنانے والا ہوں جس کا نام احمد ہے۔“  
اور کسی نے کیا خوب کہا ہے:

بَشَارَةُ عِيسَى وَوَعْظُ الْكَلِيمْ  
جَمِيعُ النَّبِيِّنَ وَالْمُرْسَلِينَ

”آنحضرور ﷺ حضرت عیسیٰ ﷺ کی بشارت، کلیم اللہ (حضرت موسیٰ ﷺ) کی نصیحت اور حضرت ابراہیم ﷺ کی حلیم کعبہ کے پاس دعا ہیں۔ اور قدیم زمانے سے تمام انبیاء و رسول ﷺ آپ کی بشارت دیتے رہے ہیں۔“

(۷) اللہ کے ذکر کے ساتھ حضرت محمد ﷺ کا ذکر  
اللہ تعالیٰ نے رسول اکرم ﷺ کو مقام عظیم عطا کیا ہے۔ چنانچہ جہاں اللہ کا ذکر آتا ہے وہاں آپ ﷺ کا

ذکر بھی آتا ہے، کلمہ شہادت، اذان، اقامت، خطبہ، تشهد اور دیگر کئی مقامات پر اللہ تعالیٰ کے نام کے بعد آپ ﷺ کا نام لایا جاتا ہے۔ انبیاء ﷺ اور فرشتوں میں بھی اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کا نام بلند کیا اور دنیا و آخرت میں بھی آپ ﷺ کے نام کا چرچا کیا... یہ سب آپ ﷺ کی عظمت اور شان کی دلیل ہے۔

فرمان الٰہی ہے: ﴿أَلَمْ نَسْرَحْ لَكَ صَدَرَكَ ☆ وَوَضَعْنَا عَنَكَ وِزْرَكَ ☆ الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ☆ وَرَفَعْنَا لَكَ ذُرْكَ﴾<sup>①</sup>

”اے پیغمبر! کیا ہم نے آپ کا سیدہ نہیں کھولا؟ اور ہم نے آپ کا بوجھ آپ پر سے اتنا جس نے آپ کی کمر کو جھکا رکھا تھا، اور ہم نے آپ کا نام بلند کیا۔“

حضرت حسان بن عوف نے کیا خوب کہا ہے!

وَضَمَّ إِلَهٌ إِسْمَ النَّبِيِّ مَعَ اسْمِهِ إِذَا قَالَ فِي الْخَمْسِ الْمُؤْدِنُ أَشْهَدُ  
وَشَقَّ لَهُ مِنْ اسْمِهِ لِيُجْلِهِ فَذُو الْعَرْشِ مَحْمُودٌ وَهَذَا مُحَمَّدٌ

”اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کا نام اپنے نام کے ساتھ ملا دیا ہے جب موذن پانچ مرتبہ اذن کہتے ہوئے (أشهد) کہتا ہے۔ اور اس نے اپنے نام سے آپ کا نام نکالتا کہ آپ کو عزت دے، چنانچہ عرش والا محمود ہے اور یہ محمد ہے۔“

### (۸) انبیاء کرام ﷺ سے عہد

اللہ تعالیٰ نے تمام انبیاء ﷺ سے عہد لیا کہ وہ حضرت محمد ﷺ پر ایمان لا کیں گے اور ان کی تائید و نصرت کریں گے۔ اس لئے اگر حضرت محمد ﷺ ان میں سے کسی ایک کے زمانے میں مبعوث کر دیئے جانے تو ان کیلئے آپ ﷺ کی اتباع کے علاوہ کوئی اور چارہ کا رہنا ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَإِذْ أَخْلَلَ اللَّهُ مِيقَاتَ النَّبِيِّينَ لِمَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُ بِهِ وَلَتَنْتَصِرُنَّهُ قَالَ أَفَقَرَرْتُمْ وَأَخْلَدْتُمْ عَلَى ذِلِّكُمْ إِعْرِيْ قَالُوا أَفْرَرْنَا قَالَ فَأَشْهَدُوا وَإِنَّا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ☆ فَمَنْ تَوَلَّ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾<sup>②</sup>

”اور (وہ وقت بھی یاد کرو) جب اللہ تعالیٰ نے تمام انبیاء سے یہ عہد لیا کہ اگر میں تمہیں کتاب و حکمت عطا کروں، پھر تمہارے پاس وہ رسول آئے جو اس چیز کی تصدیق کرے جو تمہارے پاس ہے تو تمہیں لازماً ایمان لانا

رسول اکرم ﷺ کے فضائل و مجزات

۱۴۲

ہوگا اور اس کی نصرت کرنا ہوگی۔ اللہ نے پوچھا: کیا تم اقرار کرتے ہو اور میرے اس عہد کی ذمہ داری قبول کرتے ہو؟ تو انبیاء نے کہا: ہم اقرار کرتے ہیں۔ فرمایا: گواہ رہو اور میں بھی تمہارے ساتھ گواہ ہوں۔ پھر اس کے بعد جو بھی اس عہد سے پھر جائے تو ایسے لوگ نافرمان ہیں۔“  
اس عہد کے ذریعے اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد ﷺ کی باقی تمام انبیائے کرام ﷺ پر برتری ثابت کر دی۔

### (۹) مجزہ معراج

اللہ تعالیٰ نے آنحضرت ﷺ کو اسراء و معراج کے مجرہ سے نوازا جو انتہائی اہمیت کا حامل ہے کیونکہ اس کے ذریعے بھی اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد ﷺ کی دیگر تمام انبیاء و رسول ﷺ پر برتری ثابت کروی۔ چنانچہ آپ ﷺ نے مسجد القصی میں انبیاء ﷺ کی امامت کرائی۔ پھر آپ ﷺ کو آسمانوں کے اوپر جہاں تک اللہ نے چاہا، لے جایا گیا اور باہر کت سفر میں آپ ﷺ کی کئی انبیاء ﷺ سے ملاقات کرائی گئی۔ آپ کو جنت کی سیر کرائی گئی اور آپ ﷺ پر پانچ نمازیں فرض کی گئیں..... یہ پورا سفر آپ ﷺ کی عظمت و اہمیت اور آپ ﷺ کی افضلیت کی دلیل ہے۔

### رسول اللہ ﷺ کے بعض مجزات

اللہ رب العزت نے حضرت محمد ﷺ کو کئی مجزات عطا کئے جو آپ ﷺ کے مقام عظیم کی نشاندہی کرتے ہیں۔ ان میں سب سے اہم مجزہ قرآن مجید ہے جو فصاحت و بلاغت اور جامعیت کے اعتبار سے دنیا کے تمام ادباء و فصحاء کیلئے ایک عاجز کر دینے والے چیخنے کی حیثیت رکھتا ہے۔ چنانچہ تمام جن و انس مل کر بھی قیامت تک اس جیسی ایک سورت بھی نہیں لاسکتے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿قُلْ لَّيْلَنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوَا بِمِيقَلٍ هَذَا الْقُرْآنُ لَا يَأْتُونَ بِمِيقَلٍهُ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضُ ظَهِيرًا﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے! اگر جن و انس سب مل کر قرآن جیسی کوئی چیز بنا لائیں تو نہ لاسکیں گے، خواہ وہ سب ایک دوسرے کے مددگاری کیوں نہ ہوں۔“

اس کے علاوہ آنحضرت ﷺ کے چند دیگر مجزات کا تذکرہ بھی سن لیجئے۔

﴿عَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَقَامَ مَنْ كَانَ قَرِيبَ الدَّارِ مِنَ الْمَسْجِدِ يَتَوَضَّأُ وَيَقْرَبُ قَوْمًا فَأَتَى النَّبِيُّ ﷺ بِمُخْضَبٍ مِنْ حَجَارَةٍ فِيهِ مَاءٌ فَوَضَعَ

كَفَهُ، فَصَغْرَ الْمُخْضَبُ أَنْ يَسْطُطُ فِيهِ كَفَهُ، فَضَمَّ أَصَابِعَهُ فَوَضَعَهَا فِي الْمُخْضَبِ، فَتَوَضَّأَ الْقَوْمُ كُلَّهُمْ جَمِيعًا، قُلْتُ: كَمْ كَانُوا؟ قَالَ: ثَمَانُونَ رَجُلًا۔ ①

حضرت انس بن معاذ کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ نماز کا وقت ہوا تو جن لوگوں کے گھر مسجد کے قریب تھے انہوں نے تو جا کر وضو کر لیا لیکن بہت سارے لوگ باقی نجگے گئے جن کے پاس وضو کرنے کیلئے پانی نہ تھا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ کے پاس پھر کا ایک پیالہ لا یا گیا جس میں تھوڑا سا پانی تھا۔ آپ ﷺ نے اس میں اپنا پورا ہاتھ ڈالنا چاہا لیکن پیالہ اس قد چھوٹا تھا کہ اس میں آپ کا پورا ہاتھ نہ آسکا۔ لہذا آپ ﷺ نے اپنی انگلیاں اکٹھی کیں اور انہیں پیالے میں داخل کیا۔ پھر تمام لوگوں نے وضو کیا۔ میں نے پوچھا: وہ کتنے تھے؟ انہوں نے کہا: وہ اسی افراد تھے۔

﴿ اس طرح کا ایک اور مبہجہ حضرت انس بن معاذ یوں بیان کرتے ہیں :

وَعَنْهُ أَيْضًا أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ ﷺ وَاصْحَابَهُ بِالزَّوْرَاءِ وَالْمَسْجِدِ فِيمَا ظَهَرَ، دَعَا بِقَدَحٍ فِيهِ مَاءً، فَوَضَعَ كَفَهُ فِيهِ، فَجَعَلَ يَنْعُونُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ، فَتَوَضَّأَ جَمِيعًا أَصْحَابِهِ، قَالَ، قُلْتُ: كَمْ كَانُوا يَا أَبَا حَمْزَةَ؟ قَالَ: كَانُوا زُهْءَةَ الْثَّلَاثِيَّةِ۔ ②

نبی کریم ﷺ اور آپ کے اصحاب ﷺ الزوراء پر تھے جو کہ مدینہ منورہ میں بازار کے پاس اور مسجد کے قریب ایک مقام ہے۔ آپ ﷺ نے ایک پیالہ منگوایا جس میں پانی تھا۔ پھر آپ ﷺ نے اس میں اپنا دست مبارک رکھا جس سے آپ ﷺ کی انگلیوں کے درمیان سے پانی پھوٹنا شروع ہو گیا۔ چنانچہ آپ ﷺ کے تمام صحابہ کرام ﷺ نے وضو کیا، راوی (فتادہ) کہتے ہیں کہ میں نے ان سے پوچھا: وہ کتنے تھے؟ تو حضرت انس بن معاذ نے جواب دیا: وہ تین سو کے قریب تھے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ بن معاذ کا بیان ہے کہ حدیبیہ کے دن لوگوں کو شدید پیاس لگی اور ان کے پاس پینے کیلئے پانی نہ تھا، البتہ نبی کریم ﷺ کے سامنے پانی کا ایک برتن تھا جس سے آپ ﷺ نے وضو کرنا شروع کیا۔ چنانچہ لوگ گھبراہٹ اور پریشانی کے عالم میں آپ ﷺ کے پاس آئے، آپ ﷺ نے پوچھا: تھیں کیا ہو گیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ہمارے پاس پینے اور وضو کیلئے پانی نہیں ہے اور اس وقت یہاں صرف وہی پانی ہے جو آپ کے سامنے ہے۔ تو آپ ﷺ نے اپنا دست مبارک اس برتن میں رکھ دیا جس سے آپ کی انگلیوں کے

① صحیح البخاری: 3575۔ واللفظ له، صحیح مسلم: 2279

② صحیح البخاری: 3572، صحیح مسلم: 2279

درمیان سے چشمتوں کی طرح پانی پھوٹنے لگا، لہذا ہم نے یاں خوب پیا اور وضو بھی کیا۔ میں نے (راوی نے) پوچھا: تم کتنے تھے؟ تو انہوں (حضرت جابر بن عبد اللہ) نے کہا: اگر ہم ایک لاکھ بھی ہوتے تو پانی کافی ہو جاتا تا ہم اس دن ہم ایک ہزار پانچ سو افراد تھے۔<sup>①</sup>

عن عبد الله قال : كُنَّا نَعْدُ الْآيَاتِ بِرَكَةً وَأَنْتُمْ تَعْدُونَهَا تَخْوِيفًا ، كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي سَفَرٍ فَقَلَّ الْمَاءُ ، فَقَالَ : (أُطْلُبُوا فَضْلَةً مِنْ مَاءٍ ) ، فَجَاءُوا بِيَاءَ فِيهِ مَاءً قَلِيلًا ، فَادْخَلَ يَدَهُ فِي الْإِنَاءِ ، ثُمَّ قَالَ : (حَسَنٌ عَلَى الطَّهُورِ الْمُبَارَكِ وَالْبَرَكَةِ مِنَ اللَّهِ ) ، فَلَقَدْ رَأَيْتُ الْمَاءَ يَبْعُدُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ، وَلَقَدْ كُنَّا نَسْمَعُ تَسْبِيحَ الطَّعَامَ وَهُوَ يُؤْكَلُ .<sup>②</sup>

حضرت عبد اللہ بن عبد اللہ کا بیان ہے کہ ہم محبرات نبویہ کو باعث برکت سمجھتے تھے جبکہ تم یہ سمجھتے ہو کہ وہ صرف (کفار کو) ڈرانے کیلئے تھے۔ ایک مرتبہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ سفر کر رہے تھے کہ پانی کم ہو گیا، آپ ﷺ نے فرمایا: ”بچا ہوا پانی لے آؤ۔“ تو صحابہ کرام ﷺ ایک برتن لے آئے جس میں تھوڑا سا پانی تھا، آپ ﷺ نے اپنا ہاتھ اس میں داخل کیا، پھر فرمایا: آؤ بابرکت پانی کی طرف اور برکت تو صرف اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہی ہے۔“ میں نے دیکھا کہ رسول اللہ ﷺ کی الگیوں کے درمیان سے پانی پھوٹ رہا ہے۔ اور بعض اوقات جب کھانا کھایا جا رہا ہوتا تو ہم اس سے تسبیح کی آواز سن کرتے تھے۔

حضرت انس بن مالک ﷺ کا بیان ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو طلحہ بن عبد اللہ نے حضرت ام سلیم بنت الحنفی سے کہا: میں نے آج رسول اللہ ﷺ کی آواز میں کمزوری محسوس کی ہے اور شاید ایسا بھوک کی وجہ سے ہے! تو کیا تمہارے پاس کھانے کی کوئی چیز ہے؟ انہوں نے کہا: ہاں ہے۔ پھر انہوں نے یہ کی کچھ روٹیاں نکالیں۔ اس کے بعد اپنی چادر کے ایک حصہ میں ان روٹیوں کو لپیٹا اور انھیں میرے ہاتھوں میں پکڑا دیا اور چادر کا بقیہ حصہ مجھے اوزھا کر رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں روانہ کر دیا۔ حضرت انس ﷺ کا بیان ہے کہ میں مسجد میں پہنچا تو دیکھا کہ آپ ﷺ کے ساتھ کچھ اور لوگ بھی موجود ہیں، میں جا کر ان کے پاس کھڑا ہو گیا، رسول اللہ ﷺ نے مجھ سے پوچھا:

کیا تمیں ابو طلحہ نے بھیجا ہے؟ میں نے کہا: جی ہاں

آپ ﷺ نے فرمایا: کھانا دے کر بھیجا ہے؟ میں نے کہا: جی ہاں

چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے پاس بیٹھے ہوئے تمام لوگوں سے کہا: کھڑے ہو جاؤ۔ پھر آپ ﷺ تمام

لوگوں سمیت چل پڑے۔ میں ان سب سے آگے چلتے ہوئے ابو طلحہ بن عوف کے پاس پہنچا اور انھیں رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام ﷺ کی آمد کی اطلاع دی۔ تو ابو طلحہ بن عوف نے کہا: ام سلیم! رسول اللہ ﷺ تو لوگوں کو لے کر پہنچ گئے ہیں اور ہمارے پاس انھیں کھلانے کیلئے کچھ بھی نہیں! ام سلیم! تو اس نے کہا: اللہ تعالیٰ جانے اور اس کے رسول ﷺ جانیں!

پھر ابو طلحہ بن عوف گئے، رسول اللہ ﷺ کا استقبال کیا: ورنھیں دیگر لوگوں سمیت گھر میں لے آئے۔ [صحیح مسلم] کی ایک روایت میں ہے کہ ابو طلحہ بن عوف نے کہا: اے اللہ کے رسول! کھانا تو بہت تھوڑا ہے۔ تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (هَلْمَةُ، إِنَّ اللَّهَ سَيَجْعَلُ فِيهِ الْبُرْكَةَ) ”جو کچھ ہے لے آؤ، اللہ تعالیٰ اس میں برکت ڈالے گا“ [گھر میں داخل ہو کر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (هَلْمَىٰ يَا أَمْ سُلَيْمَ مَا عِنْدَكِ) ”ام سلیم! تمہارے پاس جو کچھ ہے لے آؤ۔“

چنانچہ ام سلیم بن عوف، ہی روٹیاں لے آئیں، بی کریم ﷺ کے حکم کے مطابق ان کے ٹکڑے توڑے گئے اور ام سلیم بن عوف نے ان پر گھنی ڈال دیا، اب وہ گویا کہ سالم تھا۔ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اس پر کچھ پڑھا جو اللہ نے چاہا۔ [صحیح مسلم] کی ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے اس کھانے کو ہاتھ لگایا اور اس میں برکت کی دعا فرمائی [اور فرمایا: (إِنَّذَنْ لِعَشَرَةَ) ”دس آدمیوں کو اندر آنے کی اجازت دو۔“ تو انھوں نے دس آدمیوں کو اندر بلایا۔ [صحیح مسلم] کی ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے فرمایا: (كُلُوا وَسَمُوا اللَّهُ) ”بسم اللہ پڑھو اور کھانا شروع کرو“ [انھوں نے خوب سیر ہو کر کھایا اور اٹھ کر چلے گئے۔ آپ ﷺ نے پھر فرمایا: (إِنَّذَنْ لِعَشَرَةَ) ”دس آدمیوں کو اندر آنے کی اجازت دو۔“ تو انھوں نے مزید دس آدمیوں کو اندر بلایا، انھوں نے بھی خوب سیر ہو کر کھایا اور اٹھ کر چلے گئے۔ آپ ﷺ نے پھر فرمایا: (إِنَّذَنْ لِعَشَرَةَ) ”دس آدمیوں کو اندر آنے کی اجازت دو۔“ تو انھوں نے مزید دس آدمیوں کو اندر بلایا، انھوں نے بھی خوب سیر ہو کر کھایا اور اٹھ کر چلے گئے۔ آپ ﷺ نے پھر فرمایا: (إِنَّذَنْ لِعَشَرَةَ) ”دس آدمیوں کو اندر آنے کی اجازت دو۔“ اس طرح تمام لوگوں نے خوب سیر ہو کر کھایا اور وہ کوئی ستریا اسی افراد تھے۔ [صحیح مسیم] کی ایک روایت میں ہے کہ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ اور گھر کے باقی افراد نے کھانا کھایا، اب بھی کھانا بچا ہوا تھا تو انھوں نے پڑوسیوں کو پہنچ دیا۔<sup>①</sup>

حضرت جابر بن عبد اللہ بن عوف بیان کرتے ہیں کہ جن دنوں خندق کھودی جا رہی تھی میں نے رسول اللہ ﷺ کو سخت بھوک کی حالت میں دیکھا، میں اپنی بیوی کے پاس آیا اور اس سے کہا: کیا تمہارے پاس کھانے کی

① صحیح البخاری: 3578، صحیح مسلم: 2040

کوئی چیز ہے؟ کیونکہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا ہے کہ آپ شدید بھوک کی وجہ سے لاغر ہو چکے ہیں! تو اس نے ایک تھیلا نکالا جس میں ایک صاع (تقریباً اڑھائی کلو) ہوتھے۔ اس کے علاوہ ہمارے پاس بکری کا ایک بالتو بچہ بھی تھا جسے میں نے ذبح کر دیا۔ میری بیوی جب آٹا گوندھ کر فارغ ہوئی تو میرے پاس آئی، میں نے گوشت کے لکڑے کے اور اسے اس کی ہندیا میں ڈال کر رسول اللہ ﷺ کی طرف روانہ ہو گیا۔ میری بیوی نے جاتے وقت مجھ سے کہا کہ (چونکہ کھانا کم ہے اس لئے) مجھے رسول اللہ ﷺ اور ان کے اصحاب ﷺ کے سامنے رسوانہ کرنا۔ چنانچہ میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور رازداری کے انداز میں گزارش کی: اے اللہ کے رسول! ہمارے پاس بکری کا ایک چھوٹا سا بچہ تھا جسے ہم نے ذبح کیا ہے اور میری بیوی نے ایک صاع جو کا آٹا تیار کیا ہے، لہذا آپ اپنے چند ساتھیوں سمیت ہمارے گھر میں تشریف لائیں۔ یہ سن کر رسول اللہ ﷺ نے اوپری آواز میں فرمایا: «يَا أَهْلَ الْخَنْدِقِ، إِنَّ جَاهِرًا قَدْ صَنَعَ لَكُمْ سُورًا، فَحَيَّهُلَا بِكُمْ»  
”اے اہل خندق! ابے شک جابر بن عبد اللہ نے تمہارے لئے کھانا تیار کیا ہے، لہذا تم سب چلو۔“

اور آپ ﷺ نے مجھے مخاطب ہو کر فرمایا:

«لَا تَنْزِلَنَّ بُرْمَتِكُمْ، وَلَا تَخْبِزَنَّ عَجِيتِكُمْ حَتَّى أَجِيءَ»

”تم اپنی ہندیا نہ اتنا اور روٹی پکانا شروع نہ کرنا یہاں تک کہ میں آجائیں۔“

اب میں واپس اپنے گھر کو لوٹ آیا اور رسول اللہ ﷺ بھی لوگوں کو اپنے ساتھ لئے تشریف لے آئے، میں سیدھا اپنی بیوی کے پاس آیا تو اس نے کہا: آج تم ہی رسواء ہو گے! میں نے تو وہی کیا ہے جو تم نے کہا تھا۔

پھر میں رسول اللہ ﷺ کے پاس آتا لے کر گیا تو آپ ﷺ نے اس میں اپنا العاب دہن ڈالا اور برکت کی دعا فرمائی، پھر آپ ﷺ ہندیا کی طرف متوجہ ہوئے، اس میں بھی آپ ﷺ نے اپنا العاب دہن ڈالا اور برکت کی دعا کی۔ اس کے بعد فرمایا:

«أَدْعُنِي خَابِرَةَ فَلَتَخْبِزْ مَعَكِ، وَأَقْدِحَنِي مِنْ بُرْمَتِكُمْ، وَلَا تَنْزِلُوهَا»

”ایک اور روٹی پکانے والی عورت کو بلا لو جو تمہارے ساتھ روٹی پکائے اور اپنی ہندیا سے پیالوں میں سالن ڈالتے جاؤ اور اسے ینچے نہ اتنا رنا۔“

لوگوں کی تعداد ایک ہزار تھی اور میں قسم اٹھا کر کہتا ہوں کہ ان سب نے کھانا کھایا اور پھر بھی کھانا پچا ہوا تھا،

اور وہ جب واپس لوئے تو ہماری ہندیا بھی پہلے کی طرح جوش مار رہی تھی اور روٹی بدستور پکائی جا رہی تھی۔ (یعنی نہ سالم ختم ہوا اور نہ آتا) <sup>(۱)</sup>

❖ حضرت جابر بن عبد اللہ رض بیان فرماتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ جم德 کے دن ایک درخت یا ایک کھجور کی طرف کھڑے ہوتے تھے۔ ایک انصاری عورت یا ایک آدمی نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم آپ کیلئے منبر نہ تیار کر دیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اگر تمہارا دل چاہتا ہے تو ٹھیک ہے۔“

چنانچہ انہوں نے آپ ﷺ کیلئے منبر تیار کر دیا اور جب جمعہ کا دن آیا تو آپ ﷺ خطبہ ارشاد فرمانے کیلئے اسی منبر کی طرف متوجہ ہوئے، لیکن کھجور کا وہ درخت چھوٹے بچوں کی طرح رو نے لگ گیا۔ چنانچہ آپ ﷺ منبر سے یونچے اترے اور اسے اپنے سینے سے لگالیا۔ اس پر وہ اس طرح سکیاں بھرنے لگا جیسے روتا ہوا پچھے اس وقت سکیاں بھرتا ہے جب اسے خاموش کرایا جا رہا ہو۔

پھر نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

«کَانَتْ تَبَكِّيْ عَلَى مَا كَانَتْ تَسْمَعُ مِنَ الْذِكْرِ عِنْدَهَا» <sup>(۲)</sup>

”یہ اس بات پر رو رہا تھا کہ اپنے قریب جو ذکر کرتا تھا (اب اس سے دور ہو گیا ہے)۔“

❖ حضرت جابر بن سمرة رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّمَا لَأَعْرِفُ حَجَرًا بِمَكَّةَ كَانَ يُسَلِّمُ عَلَىٰ قَبْلَ أَنْ أُبَعْثَ، إِنَّمَا لَأَعْرِفُهُ الْآنَ» <sup>(۳)</sup>

”بے شک میں مکہ مکرمہ میں اس پتھر کو جانتا ہوں جو بعثت سے پہلے مجھے سلام کہا کرتا تھا۔ اور میں اسے اب بھی پہچانتا ہوں۔“

ہم نے رسول اللہ ﷺ کے بعض فضائل و محبوات ذکر کئے ہیں اور ظاہر ہے کہ اس مختصر سے خطبہ میں آپ ﷺ کے تمام فضائل و محبوات کا احاطہ نہیں کیا جا سکتا.....

ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہم سب کو اس عظیم رسول ﷺ کے مقام و مرتبہ کو پہچاننے کی توفیق دے۔ آمین

(۱) صحیح البخاری: 3070، صحیح مسلم: 2039

(۲) صحیح البخاری: 3584

(۳) صحیح مسلم: 2277

دوسری خطبه

عزیزان گرامی! پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے بعض فضائل سماعت کرنے کے بعد آئیے اب آپ ﷺ کی بعض خصوصیات بھی سماعت فرمائیں۔

## رسول اللہ ﷺ کی خصوصیات

رسول اکرم ﷺ کو وہ خصوصیات حاصل ہیں جو اور کسی و حاصل نہیں، ان میں سے بعض خصوصیات یہ ہیں:

### (۱) خاتم النبیین

حضرت محمد ﷺ قیامت تک آنے والے تمام لوگوں کیلئے نبی اور رسول ہیں اور آپ کے بعد کوئی اور نبی آنے والا نہیں، سو آپ پوری نسل انسانیت کیلئے ہادی اور راہنماء ہیں۔  
اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَمَا أُرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ بِهِشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ﴾<sup>①</sup>

”ہم نے آپ کو تمام لوگوں کیلئے خوشخبریاں سنانے والا اور ڈرانے والا بنا کر بھیجا ہے، مگر لوگوں کی اکثریت بے علم ہے۔“

نیز فرمایا: ﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَوِيعًا﴾<sup>②</sup>

”کہہ دیجئے! اے لوگو! میں تم سب کی طرف اللہ کا رسول ہوں۔“

نیز فرمایا: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ﴾<sup>③</sup>

”محمد ﷺ تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں، لیکن آپ اللہ کے رسول ہیں اور تمام نبیوں کے ختم کرنے والے۔“

یعنی آپ پر نبوت و رسالت کا خاتمه کر دیا گیا ہے، اب آپ کے بعد جو شخص بھی نبوت کا دعویٰ کرے گا وہ یقین طور پر کذاب اور دجال ہوگا۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

إِنَّ مَثَلِي وَمَثَلَ الْأُنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي كَمَثَلِ رَجُلٍ بَنَى بَيْتاً فَأَحْسَنَهُ وَاجْمَلَهُ ، إِلَّا مَوْضِعَ لِبَنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ وَيَقُولُونَ : هَلَا وُضِعَتْ هَذِهِ

الْبَيْنَةُ؟ قَالَ: فَإِنَّا لِلّٰهِ، وَإِنَّا حَاتَمُ النَّبِيِّنَ<sup>①</sup>

”میری اور مجھ سے پہلے آنے والے انبیاء کی مثال ایسے ہے جیسے کوئی شخص مکان بنائے، اس کی تعمیر نہایت خوبصورتی سے کرے اور اسے خوب سجائے لیکن ایک کونے میں ایک اینٹ کی جگہ خالی چھوڑ دے۔ پھر لوگ اس کا چکر لگائیں اور اس کی خوبصورتی کو دیکھ کر حیران ہوں۔ ساتھ ہی وہ یہ بھی کہیں کہ یہ اینٹ کیوں نہیں لگائی گئی؟ تو میں دراصل وہ آخری اینٹ ہوں اور اسی لحاظ سے خاتم النبیین ہوں۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ قصر نبوت میں رسول اللہ ﷺ آخری اینٹ کی حیثیت رکھتے ہیں اور آپ ﷺ کی بعثت کے بعد اس قصر میں کسی اضافے کی گنجائش نہیں رہی۔

## (۲) امت محمدیہ سب سے افضل امت

رسول اکرم ﷺ کی امت سابقہ تمام امتوں کی نسبت سب سے افضل اور بہترین امت ہے۔  
اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطَا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيُكَوَّنَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾<sup>②</sup>  
”اور اسی طرح ہم نے تم کو افضل امت بنایا تاکہ تم لوگوں پر گواہ ہو جاؤ اور رسول تم پر گواہ ہو۔“  
نیز فرمایا:

﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرَجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَيْتُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ﴾<sup>③</sup>  
”تم بہترین امت ہو جو لوگوں کیلئے پیدا کی گئی ہے (کیونکہ) تم نیکی کا حکم دیتے اور برائی سے منع کرتے ہو،  
اور اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہو۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”تمہاری مدت سابقہ امتوں کی مدت کے مقابلے میں اتنی ہے جتنی نماز عصر کے بعد غروب آفتاب تک ہوتی ہے۔ اور تمہاری اور یہود و نصاری کی مثال ایسے ہے جیسا کہ ایک آدمی کچھ مزدور لے آئے اور کہے: مجھ سے دو پھر تک ایک قیراط پر کون مزدوری کرے گا؟ تو یہودیوں نے ایک قیراط پر دو پھر تک مزدوری کی۔ پھر اس نے

① صحیح البخاری، المناقب باب خاتم النبیین: 3535، صحیح مسلم، الفضائل، باب ذکر کونہ ﷺ  
خاتم النبیین: 2286

② آل عمران 3: 110

③ البقرۃ: 143

کہا: اب دوپھر سے نمازِ عصر تک ایک قیراط پر کون مزدوری کرے گا؟ تو نصاری نے دوپھر سے نمازِ عصر تک ایک ایک قیراط پر مزدوری کی۔ پھر اس نے کہا: اب نمازِ عصر سے غروب آفتاب تک دو قیراط پر کون مزدوری کرے گا؟ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: خبردار! وہ تم ہی ہو جنہوں نے نمازِ عصر سے غروب آفتاب تک دو قیراط پر مزدوری کی، خبردار! تمہارا اجر دو گنا ہے۔ چنانچہ یہود و نصاری غضبند ک ہو کر کہنے لگے: ہم نے زیادہ مزدوری کی تھی لیکن ہمیں اجر کم ملا؟ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: کیا میں نے تمہارا حق مارا اور تم پر ظلم کیا ہے؟ انہوں نے کہا: نہیں، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: تو یہ میرا نفضل ہے میں جسے چاہوں اسے عطا کروں۔<sup>①</sup>

### (۳) چھ خصوصیات

رسول اللہ ﷺ اپنی بعض خصوصیات کا تذکرہ یوں فرماتے ہیں:

«فُضْلُتُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِسِيتٍ: أُعْطِيْتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ، وَنُصْرَتُ بِالرُّغْبِ، وَأُحْلَتُ لِيَ الْغَنَائِمُ، وَجُعْلَتُ لِيَ الْأَرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًا، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الْخَلْقِ كَافَةً، وَخُتِمْتِ بِالنَّبِيُّونَ»<sup>②</sup>

”مجھے چھ چیزوں کے ساتھ دوسرے انبیاء پر فضیلت دی گئی ہے: ایک یہ کہ مجھے جامع کلمات دئے گئے ہیں، دوسری یہ کہ رعب و بد بہ کے ساتھ میری مدد کی گئی ہے، تیسرا یہ کہ میرے لئے مالی غیمت حلال کیا گیا ہے، چوتھی یہ کہ زمین کو میرے لئے پاکیزگی حاصل کرنے کا ذریعہ اور مسجد بنایا گیا ہے، پانچویں یہ کہ مجھے تمام لوگوں کی طرف رسول بنا کر بھیجا گیا ہے اور چھٹی یہ کہ میرے ذریعے سلسلہ نبوت کو ختم کیا گیا ہے۔“

دوسری روایت میں فرمایا:

«أُعْطِيْتُ خَمْسَا لَمْ يُعْطَهُنَّ أَحَدٌ قَبْلِيْ: كَانَ كُلُّ نَبِيٍّ يُعَثُّ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وَيُعْثَثُ إِلَى كُلِّ أَحْمَرَ وَأَسْوَدَ، وَأُحْلَتُ لِيَ الْغَنَائِمُ، وَلَمْ تُحَلَّ لِأَحَدٍ قَبْلِيْ، وَجُعْلَتُ لِيَ الْأَرْضُ طَيْبَةً طَهُورًا وَمَسْجِدًا، فَإِنَّمَا رَجُلٌ أَدْرَكَهُ الصَّلَاةُ صَلَّى حَيْثُ كَانَ، وَنُصْرَتُ بِالرُّغْبِ بَيْنَ يَدَيْ مَسِيرَةِ شَهِيرٍ، وَأُعْطِيْتُ الشَّفَاعَةً»<sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 3459

② صحیح مسلم، کتاب المساجد و مواضع الصلاة: 523

③ صحیح البخاری، الصلاة باب قول النبي ﷺ: جعلت لی الأرض مسجدا و طهورا: 438، صحیح مسلم، کتاب المساجد و مواضع الصلاة: 521 واللفظ له

”مجھے پانچ چیزیں ایسی دی گئی ہیں جو مجھ سے پہلے کسی کو نہیں دی گئیں: پہلی یہ کہ ہر نبی کو اس کی قوم کی طرف بھیجا جاتا تھا جبکہ مجھے ہرگورے اور کالے کی طرف بھیجا گیا ہے۔ دوسرا یہ کہ میرے لئے غنیموں کا مال حلال کیا گیا ہے جبکہ مجھ سے پہلے کسی کیلئے حلال نہیں کیا گیا تھا۔ تیسرا یہ کہ زمین کو میرے لئے پاکیزگی حاصل کرنے کا ذریعہ اور مسجد بنایا گیا ہے۔ لہذا جہاں کہیں نماز کا وقت ہو جائے انسان وہیں نماز ادا کر لے۔ چوتھی یہ کہ میں جب ایک ماہ کی مسافت پر دشمن سے دور ہوتا ہوں تو اللہ تعالیٰ دشمن کے دل میں میرا رب و بدیہ بھا و دیتا ہے۔ پانچویں یہ کہ مجھے (روزِ قیامت) شفاعت کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔“

(۲) نبی کریم ﷺ کی خصوصیات میں سے ایک یہ ہے کہ آپ پر جھوٹ بولنا، یعنی کسی من گھڑت بات یا جھوٹے عمل کو آپ ﷺ کی طرف منسوب کرنا انتہائی شگین جرم اور کبیرہ گناہ ہے۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے: «إِنَّ كَذِبَأَ عَلَىٰ لَيْسَ كَكَذِبَ عَلَىٰ أَحَدٍ ، فَمَنْ كَذَبَ عَلَىٰ مُتَعِمِّدًا فَلَيَتَبَوَّأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»<sup>①</sup>

”مجھ پر جھوٹ بولنا کسی عام آدمی پر جھوٹ بولنے کی طرح نہیں ہے۔ اور جو شخص جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولتا ہے اسے اپنا ملکانہ جہنم میں بنا لینا چاہئے۔“

لہذا کسی حدیث کو آپ ﷺ کی طرف منسوب کرنے سے پہلے اس کے متعلق تحقیق کر لینا ضروری امر ہے، اگر وہ صحیح سند سے ثابت ہو تو اسے بیان کیا جائے ورنہ اسے بیان کرنے سے پر ہیز کیا جائے۔ خاص طور پر اس دور میں تو اس بات کی اہمیت اور بھی زیادہ ہو گئی ہے کیونکہ جھوٹ اور من گھڑت احادیث زبان زدِ عام و خاص ہو چکی ہیں حتیٰ کہ بعض کم علم لوگ فضائل اعمال میں ضعیف اور جھوٹی روایات کو بیان کرنا جائز تصور کرتے ہیں اور بڑے زور شور سے انھیں بیان کرتے ہیں۔

### (۵) معصوم

رسول اکرم ﷺ معصوم ہیں اور تبلیغ رسالت میں غلطی سے پاک ہیں۔

فرمانِ الٰہی ہے: ﴿وَالنَّجْمُ إِذَا هَوَىٰ ☆ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَىٰ ☆ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَىٰ ☆ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَىٰ﴾

”تم ہے ستارے کی جب وہ گرے کہ تمہارے ساتھی (محمد ﷺ) نہ گمراہ ہیں اور نہ ٹیڑھی راہ پر۔ اور نہ وہ

② النجم: 53-4

① صحيح البخاري: 1291، صحيح مسلم، المقدمة: 4

اپنی خواہش سے کوئی بات کہتے ہیں، وہ تو صرف وحی ہے جو اتاری جاتی ہے۔“

ان آیات سے ثابت ہوا کہ آنحضرت ﷺ تبلیغ رسالت میں معصوم ہیں اور یہ بھی کہ آپ ﷺ کے صحیح اور ثابت شدہ تمام فرایمین اللہ تعالیٰ کی وحی ہیں اور ان کی اتباع بھی اسی طرح ضروری ہے جیسا کہ قرآن مجید کی اتباع ضروری ہے۔

اور حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنہم بیان کرتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ سے جو حدیث بھی سنتا اسے حفظ کرنے کی نیت سے لکھ لیا کرتا تھا، لیکن قریش نے مجھے اس سے منع کیا اور انہوں نے کہا: تم جو کچھ رسول اللہ ﷺ سے سنتے ہو اسے لکھ لیتے ہو حالانکہ آپ ﷺ تو ایک انسان ہیں۔ اور کبھی آپ خوشی میں بات کرتے ہیں اور کبھی غصے میں! تو میں نے لکھنا بند کر دیا، پھر میں نے رسول اللہ ﷺ کے سامنے اس بات کا تذکرہ کیا تو آپ ﷺ نے اگلست مبارک سے اپنے منہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:

«أَكْتُبْ ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا يَخْرُجُ مِنْهُ إِلَّا حَقٌّ»<sup>①</sup>

”تم لکھتے رہو کیونکہ اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اس منہ سے حق بات کے علاوہ کوئی اور بات نہیں تکلتی۔“

(۲) رسول اکرم ﷺ کی وہ خصوصیات جن کا تعلق روزِ قیامت سے ہے ان میں سے چند ایک کاذک احادیث مبارکہ میں ساخت فرمائیے۔

۱۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
({أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ ، وَأَوَّلُ شَافِعٍ ، وَأَوَّلُ مُشَفِّعٍ})<sup>②</sup>

”میں قیامت کے دن اولاد آدم (عليهم السلام) کا سردار ہوں گا۔ اور سب سے پہلے میری قبر کا منہ کھولا جائے گا۔ سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت تبول کی جائے گی۔“

۲۔ حضرت ابو سعید رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
({أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا فَخْرٌ ، وَيَبْدِي لِوَاءُ الْحَمْدِ وَلَا فَخْرٌ ، وَمَا مِنْ نَبِيٍّ يَوْمَئِذٍ آدَمَ فَمَنْ سَوَاهُ إِلَّا تَحْتَ لِوَائِي ، وَأَنَا أَوَّلُ شَافِعٍ ، وَأَوَّلُ مُشَفِّعٍ ، وَلَا فَخْرٌ})<sup>③</sup>

① مسنند أحمد: 6510، 6802، سنن أبي داود: 3646، وصححه الألباني

② صحيح الجامع: 1468

③ صحيح مسلم: 2278

”میں روزِ قیامت اولاد آدم کا سردار ہونگا اور اس میں کوئی فخر کی بات نہیں ہے۔ میرے ہاتھ میں ”الحمد“ کا جھنڈا ہو گا اور اس میں بھی کوئی فخر کی بات نہیں ہے۔ اس دن حضرت آدم (علیہ السلام) اور ان کے علاوہ دیگر تمام انبیاء میرے جھنڈے تلے جمع ہوں گے۔ سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت قبول کی جائے گی اور اس میں بھی کوئی فخر کی بات نہیں ہے۔“

۳۔ حضرت انس بن معاذؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«أَنَا أَكْثَرُ الْأَنْبِيَاءِ تَبَعًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَنَا أَوَّلُ مَنْ يَقْرَعُ بَابَ الْجَنَّةِ» ①

”قیامت کے دن دوسرے تمام انبیاء کی نسبت سب سے زیادہ پیروکار میرے ہوں گے اور سب سے پہلے میں جنت کا دروازہ ہٹکھٹا دیں گا۔“

۴۔ مقامِ مُحَمَّد..... تمام اہل محشر کیلئے شفاعت

حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”میں قیامت کے دن لوگوں کا سردار ہوں گا اور کیا تمہیں پتہ ہے کہ ایسا کس طرح ہو گا؟ اللہ تعالیٰ تمام لوگوں کو ایک کھلے میدان میں جمع کرے گا جہاں ایک منادی (پکارنے والے) کی آواز کو سب سن سکیں گے اور سب کو یہ نظر دیکھا جاسکے گا۔ سورج قریب آجائے گا اور لوگوں کے غم اور صدے کا یہ عالم ہو گا کہ وہ بے بس ہو جائیں گے اور اپنی پریشانیوں کو برداشت نہیں کر سکیں گے۔ چنانچہ وہ ایک دوسرے سے کہیں گے کیا تم دیکھتے نہیں کہ ہم سب کی حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا تم دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا عالم کیا ہے؟ تو کیا تم کسی ایسے شخص کو نہیں ڈھونڈتے جو تمہارے رب کے ہاں تمہارے حق میں شفاعت کرے؟ پھر وہ ایک دوسرے سے کہیں گے: چلو آدم (علیہ السلام) کے پاس چلتے ہیں، پھر ان کے پاس جا کر ان سے کہیں گے:

اے آدم! آپ ہمارے اور تمام انسانوں کے باپ ہیں، آپ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے ہاتھ سے پیدا کیا اور آپ میں اپنی روح سے روح پھوٹی اور اس نے فرشتوں کو حکم دیا تو وہ آپ کے سامنے سجدہ ریز ہو گئے، آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا کیا عالم ہے؟

حضرت آدم (علیہ السلام) جواب دیں گے: بے شک میرا رب آج اتنا غصباً ک ہے جتنا پہلے بھی نہ تھا اور نہ ہی پھر بکھی ہو گا۔ اور اس نے مجھے درخت کے قریب جانے سے منع کیا تھا لیکن میں نے اس کی نافرمانی کی تھی۔

① صحیح مسلم: 196

رسول اکرم ﷺ کے فضائل و محبوات ۱۷۳

(نَفْسِيْ نَفْسِيْ) آج تو مجھے اپنی ہی فکر لاحق ہے، تم میرے علاوہ کسی اور کے پاس جاؤ اور میری رائے یہ ہے کہ تم نوح ﷺ کے پاس چلے جاؤ۔ چنانچہ وہ نوح ﷺ کے پاس جائیں گے اور ان سے کہیں گے: اے نوح! آپ زمین پر اللہ کے پہلے رسول تھے اور آپ کو اللہ تعالیٰ نے شکر گزار بندہ قرار دیا، آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری کیا حالت ہو رہی ہے؟ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا کیا عالم ہے؟

حضرت نوح ﷺ جواب دیں گے: بے شک میرا رب آج اتنا غضناک ہے جتنا پہلے کبھی نہ تھا اور نہ ہی پھر کبھی ہو گا۔ اور میں نے اپنی قوم پر بددعا کی تھی اس لئے (نَفْسِيْ نَفْسِيْ) آج تو مجھے اپنی ہی فکر لاحق ہے، تم ابراہیم ﷺ کے پاس چلے جاؤ۔ چنانچہ وہ ابراہیم ﷺ کے پاس جائیں گے اور ان سے کہیں گے: اے ابراہیم! آپ اللہ کے نبی اور تمام اہل زمیں میں سے آپ ہی اس کے خلیل تھے، آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا عالم کیا ہے؟

حضرت ابراہیم ﷺ جواب دیں گے: بے شک میرا رب آج اتنا غضناک ہے جتنا پہلے کبھی نہ تھا اور نہ ہی پھر کبھی ہو گا۔ اور وہ (ابراہیم ﷺ) اپنی تین غلطیاں یاد کریں گے اور کہیں گے: (نَفْسِيْ نَفْسِيْ) آج تو مجھے اپنی ہی فکر لاحق ہے، تم موسیٰ ﷺ کے پاس چلے جاؤ۔ چنانچہ وہ موسیٰ ﷺ کے پاس جائیں گے اور ان سے کہیں گے: اے موسیٰ! آپ اللہ کے رسول ہیں، آپ کو اللہ تعالیٰ نے اپنی رسالت کے ساتھ اور آپ کے ساتھ کلام کر کے دوسرے لوگوں پر فضیلت دی، آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا عالم کیا ہے؟

حضرت موسیٰ ﷺ جواب دیں گے: بے شک میرا رب آج اتنا غضناک ہے جتنا پہلے کبھی نہ تھا اور نہ ہی پھر کبھی ہو گا۔ اور میں نے ایک ایسی جان کو قتل کر دیا تھا جسے قتل کرنے کا مجھے حکم نہیں دیا گیا تھا۔ (نَفْسِيْ نَفْسِيْ) آج تو مجھے اپنی ہی فکر لاحق ہے، تم عیسیٰ ﷺ کے پاس چلے جاؤ۔ چنانچہ وہ عیسیٰ ﷺ کے پاس جائیں گے اور ان سے کہیں گے:

اے عیسیٰ! آپ اللہ کے رسول ہیں، آپ نے ماں کی گود میں لوگوں سے بات چیت کی، آپ اللہ کے کلمہ (کن) سے پیدا شدہ ہیں جسے اللہ تعالیٰ نے مریم (علیہا السلام) کی طرف ڈال دیا تھا اور آپ اللہ تعالیٰ کی روح سے ہیں۔ تو آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا

آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا عالم کیا ہے؟

حضرت عیسیٰ ﷺ جواب دیں گے: بے شک میرارب آج اتنا غصباک ہے جتنا پہلے بھی نہ تھا اور نہ ہی پھر بھی ہو گا۔ اور انھیں اپنی کوئی غلطی یاد نہیں آئے گی (مگر پھر بھی وہ کہیں گے) (نفسیٰ نفسیٰ) آج تو مجھے بس اپنی ہی فکر لاحق ہے، تم میرے علاوہ کسی اور کے پاس چلے جاؤ۔ تم محمد ﷺ کے پاس چلے جاؤ۔ چنانچہ وہ آئیں گے اور کہیں گے:

اے محمد ﷺ! آپ اللہ کے رسول اور خاتم الأنبياء ہیں اور آپ کی الگی پچھلی خطائیں اللہ تعالیٰ نے معاف کر دی ہیں، آپ اپنے رب کے ہاں شفاعت کریں، کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری حالت کیا ہو رہی ہے؟ کیا آپ دیکھتے نہیں کہ ہماری پریشانی کا عالم کیا ہے؟

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں چل پڑوں گا اور عرش کے نیچے آ کر اپنے رب کے سامنے بجہہ ریز ہو جاؤں گا، پھر اللہ تعالیٰ مجھے شرح صدر عطا کرے گا اور مجھے اپنی حمد و ثناء کے ایسے ایسے الفاظ الہام کرے گا جو مجھ سے پہلے کسی پر اس نے الہام نہیں کئے تھے، پھر کہے گا:

«يَا مُحَمَّدُ ، إِرْفَعْ رَأْسَكَ ، سَلْ تُعْطِهِ ، إِشْفَعْ تُشَفَّعْ»

اے محمد! اپنا سر اٹھاؤ اور سوال کرو آپ کا مطالبہ پورا کیا جائے گا۔ اور آپ شفاعت کریں آپ کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ چنانچہ میں اپنا سر اٹھاؤں گا اور کہوں گا: (یا رَبِّ أَمْتَنِي أَمْتَنِي) اے میرے رب! میری امت (کو معاف کر دے) میری امت (کو جہنم سے بچا لے)۔

کہا جائے گا: «أَدْخِلِ الْجَنَّةَ مِنْ أَمْتَكَ مَنْ لَا حِسَابَ عَلَيْهِ مِنَ الْبَأْبِ الْأَيْمَنِ مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ وَهُمْ شُرَكَاءُ النَّاسِ فِيمَا سَوَى ذَلِكَ مِنَ الْأَبْوَابِ»<sup>①</sup>

اے محمد! اپنی امت کے ہر اس شخص کو جو حساب و کتاب سے مستثنی ہے جنت کے دامیں دروازے سے جنت میں داخل کر دیں، یہ لوگ جنت کے باقی دروازوں سے بھی آنے جانے کے مجاز ہونگے۔

اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! بے شک جنت کے ہر دو کووازوں کے درمیان اتنا فاصلہ ہو گا جتنا مکہ مکرمہ اور بھر کے درمیان یا مکہ مکرمہ اور بصریٰ کے درمیان ہے۔ (بخاری کی روایت میں مکہ مکرمہ اور حسیر کا ذکر ہے۔)

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ”لوگ قیامت کے دن گھنٹوں کے بل گرے ہوئے ہوں گے، ہر امت

① صحیح البخاری: 7410، صحیح مسلم: 194

اپنے نبی کے پیچھے جائے گی اور کہے گی: اے فلاں! شفاعت کریں، اے فلاں! سفارش کریں یہاں تک کہ شفاعت کیلئے حضرت محمد ﷺ سے کہا جائے گا۔ اور یہی دن ہے جب اللہ تعالیٰ آپ ﷺ کو مقامِ محمود پر فائز کرے گا۔<sup>①</sup>

اور حضرت ابوسعید الدین ری خدود سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”.....لوگ تین مرتبہ شدید گھبراہٹ میں بتتا ہوں گے۔ وہ حضرت آدم ﷺ کے پاس آئیں گے اور کہیں گے: آپ ہمارے باپ ہیں، لہذا آپ اپنے رب کے ہاں ہمارے حق میں سفارش کریں۔ تو وہ کہیں گے: میں نے ایک گناہ کیا تھا جس کی وجہ سے مجھے (جنت سے) زمین کی طرف اتار دیا گیا تھا، تم نوح (عليہ السلام) کے پاس چلے جاؤ۔ (تو وہ ان کے پاس جائیں گے اور ان سے شفاعت کرنے کی درخواست کریں گے لیکن) وہ کہیں گے: میں نے اہل زمین کے خلاف بد دعا کی تھی جس کی وجہ سے انھیں ہلاک کر دیا گیا تھا۔ لہذا تم ابراہیم (عليہ السلام) کے پاس چلے جاؤ۔ تو وہ حضرت ابراہیم (عليہ السلام) کے پاس آئیں گے (اور ان سے سفارش کرنے کی اتجاہ کریں گے لیکن) وہ کہیں گے: میں نے تین جھوٹ بولے تھے اس لئے تم موی (عليہ السلام) کے پاس جاؤ۔ تو وہ حضرت موی (عليہ السلام) کے پاس آئیں گے لیکن وہ کہیں گے: میں نے ایک جان کو قتل کیا تھا، لہذا تم عیسیٰ (عليہ السلام) کے پاس جاؤ۔ تو وہ حضرت عیسیٰ (عليہ السلام) کے پاس آئیں گے لیکن وہ کہیں گے: اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر میری عبادت کی گئی تھی اس لئے تم محمد (ﷺ) کے پاس چلے جاؤ۔ تو وہ میرے پاس آجائیں گے اور میں ان کے ساتھ چل پڑوں گا۔

ابن جدعان کا بیان ہے کہ حضرت انس بن عودہ نے کہا: میں گویا کہ رسول اکرم ﷺ کو دیکھ رہا تھا جب آپ فرم رہے تھے:

”میں جنت کے دروازے پر آ کر دروازہ ہٹکھٹاوں گا، پوچھا جائے گا: کون ہے؟ تو کہا جائے گا: محمد (ﷺ) ہیں، لہذا وہ میرے لئے دروازہ کھول دیں گے اور مجھے خوش آمدید کہیں گے، پھر میں اللہ تعالیٰ کے سامنے بجدہ ریز ہو جاؤں گا اور اللہ تعالیٰ مجھے حمد و ثناء کے الفاظ الہام کرے گا، پھر کہا جائے گا: (ارفعْ رَأْسَكَ وَسَلْ تُعَطْ، وَأَشْفَعْ تُشَفَّعْ، وَقُلْ يُسْمَعْ لِقَوْلِكَ)

اپنا سر اٹھائیے اور سوال کیجئے آپ کا مطالبہ پورا کیا جائے گا۔ اور شفاعت کیجئے آپ کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ اور آپ بات کیجئے آپ کی بات سنی جائے گی۔

اور یہی ہے وہ مقامِ محمود جس کے بارے میں اللہ نے فرمایا ہے: ﴿عَسَى أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُودًا﴾<sup>②</sup>

① الإسراء 17: 79، الترمذی: 3148، وصححه الألبانی

② صحيح البخاری: 4718

## نبی کریم ﷺ کی شفاعت کا سب سے زیادہ مستحق کون؟

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم ﷺ سے پوچھا: لوگوں میں سب سے زیادہ وہ کون خوش نصیب ہوگا جس کے حق میں روز قیامت آپ شفاعت کریں گے؟

آپ ﷺ نے جواب دیا: «لَقَدْ ظَنِنْتُ يَا أَبَا هُرَيْرَةَ، أَنَّ لَا يَسْأَلُنِي عَنْ هَذَا الْحَدِيثِ أَحَدٌ أَوْلَى مِنْكَ لِمَا رَأَيْتُ مِنْ حِزْصِكَ عَلَى الْحَدِيثِ، أَسْعَدُ النَّاسِ بِشَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ؛ مَنْ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ خَالِصًا مِنْ قَبْلِ نَفْسِهِ»<sup>①</sup>

”اے ابو ہریرہ! مجھے یقین تھا کہ اس بارے میں تم ہی سوال کرو گے کیونکہ تصحیح احادیث سننے کا زیادہ شوق رہتا ہے۔ (تو سنو) قیامت کے دن میری شفاعت کا سب سے زیادہ حقدار وہ ہوگا جس نے اپنے دل کی گہرائیوں سے لا إله إلّا الله کہا۔“

## ۵۔ نبی کریم ﷺ کا حوض

رسول اکرم ﷺ کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ روز قیامت آپ ﷺ کو حوض کوڑ عطا کیا جائے گا جس سے آپ ﷺ اپنے امیوں کو پانی پلا سکیں گے۔

حضرت انس بن مالک رض بیان فرماتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ ﷺ ہمارے ساتھ بیٹھے ہوئے تھے، اچانک آپ ﷺ پر اونگہ طاری ہو گئی۔ پھر آپ ﷺ نے سکراتے ہوئے اپنا سراہ ہٹایا۔ ہم نے پوچھا: آپ کیوں مسکرا رہے ہیں؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ابھی بھی مجھ پر ایک سورت نازل ہوئی ہے۔ پھر آپ ﷺ نے یہ سورت پڑھی: ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾اَنَا اَعْطَيْنَاكَ الْكَوْفَرَ ﴾فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْعِرْ﴾ اِنْ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْرَرُ﴾<sup>②</sup> اس کے بعد آپ ﷺ نے فرمایا: کیا تصحیح معلوم ہے کہ الکوثر کیا ہے؟ ہم نے کہا: اللہ اور اس کے رسول (ﷺ) زیادہ جانتے ہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: وہ ایک نہر ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے مجھ سے وعدہ کیا ہے، اس پر خیر کثیر موجود ہے۔ اور وہ ایسا حوض ہے جس پر میری امت کے لوگ قیامت کے دن آئیں گے، اس کے برتوں کی تعداد ستاروں کے برابر ہے۔ پھر کچھ لوگوں کو پیچھے دھکیلایا جائے گا۔ میں کہوں گا: اے میرے رب! یہ تو

① صحیح البخاری: 6570، 99، حجۃ من حجۃ الصلوٰۃ

② صحیح مسلم ، الصلوٰۃ باب حجۃ من قال البسملة آیۃ من کل سورۃ: 400

میرے امتی ہیں! کہا جائے گا: آپ نہیں جانتے کہ انہوں نے آپ کے بعد دین میں کیا کیا تھے کام ایجاد کئے تھے۔“

اور حضرت ابوذر ؓ کا بیان ہے کہ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! حوض کے برتن کیا ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ يَبْدِمُ لَأَنَّهُ أَكْثَرُ مِنْ عَدَدِ نُجُومِ السَّمَاءِ وَكَوَاكِبِهَا فِي الظَّلَّامِ الْمُطْلَمَةِ الْمُصْحِيَّةِ، آئِنَّهُ الْجَنَّةَ مَنْ شَرَبَ مِنْهَا لَمْ يَظْمَأْ أَخْرَ مَا عَلَيْهِ، يَسْخَبُ فِيهِ مِيزَابَانَ مِنَ الْجَنَّةِ مَنْ شَرَبَ مِنْهُ لَمْ يَظْمَأْ، عَرْضُهُ مِثْلُ طُولِهِ، مَا بَيْنَ عَمَانَ إِلَى أَيْلَةَ، مَاوَهُ أَشْدُ بَيَاضًا مِنَ الثَّلْجِ وَأَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ»<sup>①</sup>

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں محمد ﷺ کی جان ہے! اس کے برتن ان ستاروں سے زیادہ ہیں جو ستاریک اور بے ابر (صاف) رات میں ہوتے ہیں، وہ جنت کے برتن ہیں، جو شخص ان سے پے گا اسے پھر کبھی پیاس نہیں لگے گی۔ اس میں جنت کے دو میزاب بہرہ رہے ہوں گے۔ جو شخص ایک بار اس پانی کو پی لے گا اسے کبھی پیاس نہیں لگے گی۔ اس کی چوڑائی اس کی لمبائی کے برابر ہے جو اتنی ہے جتنی (عماں) اور (المیہ) کے درمیان ہے۔ اس کا پانی برف سے زیادہ سفید اور شہد سے زیادہ میٹھا ہو گا۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص ؓ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: **”الْحَوْضِيَّ مَسِيرَةُ شَهْرٍ، وَرَوَيَاهُ سَوَاءً، وَمَاوَهُ أَيْضُ مِنَ الْوَرِقِ، وَرِيحَهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمِسْلِكِ، كَيْزَانَهُ كَنْجُومُ السَّمَاءِ، فَمَنْ شَرَبَ مِنْهُ فَلَا يَظْمَأْ بَعْدَهُ أَبَدًا“**<sup>②</sup>

”میرا حوض ایک ماہ کی مسافت کے برابر لمبا ہے اور اس کے کنارے برابر ہیں (یعنی اس کی چوڑائی اس کی لمبائی کے برابر ہے۔) اس کا پانی چاندی سے زیادہ سفید ہے اور اس کی خوبیوں کی خوبیوں سے زیادہ اچھی ہے۔ اور اس کے آنحضرت (برتن) آسمان کے ستاروں کی طرح بہت زیادہ ہیں۔ جو شخص اس پر آئے گا اور ایک بار اس میں سے پی لے گا وہ اس کے بعد کبھی پیاس نہیں ہو گا۔“

اور حضرت ابن عمر ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: **”الْكَوَثُرُ نَهْرٌ فِي الْجَنَّةِ حَافَّةً مِنْ ذَهَبٍ، وَمَجْرَاهُ عَلَى الدُّرِّ وَالْيَاقُوتِ، تُرْبَتُهُ أَطْيَبُ مِنَ الْمِسْلِكِ، وَمَاوَهُ أَحْلَى مِنَ الْعَسَلِ وَأَيْضُ مِنَ الثَّلْجِ“**<sup>③</sup>

① صحیح مسلم: 2300      ② صحیح البخاری: 6579، صحیح مسلم: 2292 واللفظ له

③ سنن الترمذی: 3361، وصححه الألبانی

”الکوثر جنت میں ایک نہر ہے جس کے کنارے سونے کے اور اسکے بہنے کے راستے موتیوں اور یاقوت کے ہیں، اس کی منی کستوری سے زیادہ اچھی ہے اور اس کا پانی شہد سے زیادہ میٹھا اور برف سے زیادہ سفید ہے۔“

یہ تھیں آنحضرت ﷺ کی بعض خصوصیات۔

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ روز قیامت پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے ہاتھوں ہمیں حوضِ کوثر کا پانی اور آپ ﷺ کی شفاعت نصیب فرمائے۔ آمين

## جشن میلاد النبی ﷺ کی شرعی حیثیت

اہم عناصر خطبہ:

۱) قرآن و حدیث کا فہم صحابہ کرام ﷺ کے طرز عمل کی روشنی میں

۲) جشن میلاد النبی ﷺ کی شرعی حیثیت!

۳) تین اہم اصول

۴) کیا دین میں بدعت حسنہ کا وجود ہے؟

۵) عید میلاد النبی ﷺ منانے والوں کے کچھ دلائل اور ان کا جواب

برادرانِ اسلام! مسلمان کی اصل کامیابی اس میں ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری کرے، قرآن مجید اور احادیث نبویہ میں اللہ اور رسول اکرم ﷺ کی جو تعلیمات ہیں ان کی پیروی کرے اور ان کی خلاف ورزی یا نافرمانی نہ کرے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: **وَمَن يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ، وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُّهِمٌ**<sup>①</sup>

”جو شخص اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت کرے گا تو وہ اسے ان باغات میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہری چاری ہو گی، وہ ان میں ہمیشہ رہے گا۔ اور یہی بڑی کامیابی ہے۔ اور جو شخص اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی نافرمانی کرے گا اور اس کی (مقرر کردہ) حدود سے تجاوز کرے گا تو اسے وہ آگ میں داخل کرے گا جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اور اس کیلئے رسول کی عذاب ہو گا۔“

ان آیات کریمہ میں غور کیجئے کہ اللہ تعالیٰ نے اطاعت و فرمانبرداری کرنے والے شخص کو جنت کی بشارت دی ہے اور اس کے بر عکس نافرمانی اور خلاف ورزی کرنے والے شخص کو جہنم کی وعید سنائی ہے۔ لہذا ہر مسلمان کو اپنے گریبان میں جھاٹک کر خود ہی جائزہ لینا چاہئے کہ وہ کس راستے پر چل رہا ہے؟ جو راستہ جنت تک پہنچانے والا ہے اُس پر یانعوذ بالله اُس پر جو جہنم تک پہنچانے والا ہے؟

اللہ تعالیٰ کی اطاعت کیسے ہوگی؟ اس کی اطاعت قرآن مجید کو پڑھنے پڑھانے، سیکھنے سکھانے اور اس میں

غور و فکر کرنے اور اسے دستور حیات بنانے سے ہوگی۔

اور رسول اکرم ﷺ کی اطاعت کیسے ہوگی؟ اس طرح کہ آپ ﷺ کی احادیث مبارکہ کا مطالعہ کر کے ان پر عمل کیا جائے۔ عقائد ہوں یا عبادات، معاملات ہوں یا اخلاقی کردار، ہر میدان میں آپ ﷺ کی اتباع کی جائے، آپ ﷺ کی سیرت طیبہ کو پڑھا جائے اور اسے اپنی زندگی میں عملی طور پر پڑھانے کی کوشش کی جائے۔ یہ بات تو سب لوگوں کو معلوم ہی ہے کہ رسول اکرم ﷺ کی اطاعت بھی دراصل اللہ ہی کی اطاعت ہے، کیونکہ اُسی نے آپ ﷺ کو ہماری طرف رسول بنا کر بھیجا اور اُسی نے آپ ﷺ کو ہمارے لئے اسوہ حسنة قرار دے کر ہمیں آپ ﷺ کے نقش قدم پر چلنے کا حکم دیا۔

اور یہ بات تو طے ہے کہ دنیا و آخرت کی کامرانی و کامیابی اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت میں اور قرآن و حدیث پر عمل کرنے میں ہے لیکن سوال یہ ہے کہ اس سلسلے میں ہم کس کو اپنے لئے معیار تصور کریں؟ اور کس کو آئیندہ مانیں؟

ہمیں ان حضرات کو معیار اور آئیندہ میں ماننا ہو گا جنہیں خود اللہ تعالیٰ نے معیار اور آئیندہ میں قرار دیا ہے اور وہ ہیں نبی کریم ﷺ کو دیکھ کر آپ پر ایمان لانے والے اس امت کے اوپر مسلمان۔ وہ جنہیں اللہ تعالیٰ نے جنت کی بشارت دی، جن سے راضی ہونے کا اعلان کیا، جنہیں اُس نے اپنے سب سے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے ساتھ کیلئے منتخب کیا اور انہیں آخر صدور ﷺ کا دیدار کرنے، ان کے لبوں سے کلام اللہ اور احادیث مبارکہ کو برا براست سننے کا شرف بخشنا..... یعنی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم۔

☆ وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جن کے ایمان صادق کو اللہ تعالیٰ نے باقی لوگوں کیلئے معیار قرار دیا۔ فرمان باری

تعالیٰ ہے: ﴿فَإِنْ أَمْنُوا بِمِثْلِ مَا أَمْتَمْ بِهِ فَقَدْ اهْتَدَوا وَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا هُمْ فِي شِقَاقٍ﴾<sup>①</sup>

”پس اگر یہ لوگ بھی اسی طرح ایمان لے آئیں جس طرح تم ایمان لے آئے ہو تو ہدایت یافتہ ہو جائیں اور اگر منہ پھیر لیں (اور نہ مانیں) تو وہ (اس لئے کہ آپ کی) مخالفت پر تلے ہوئے ہیں۔“

☆ وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جن کا راستہ چھوڑ کر کوئی دوسرا راستہ اختیار کرنے پر اللہ تعالیٰ نے جہنم کی وعید سنائی۔

فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَنْ يُهْشَأْقِيقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ فَوَلِهِ مَا تَوَلَّٰ وَنَصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾<sup>②</sup>

جشن میلاد کی شرعی حیثیت

۱۸۲

”اور جو شخص سیدھا راستہ معلوم ہونے کے بعد بیغیر کی مخالفت کرے اور مومنوں کے راستے کے سوا اور راستے پر چلے تو جدھروہ چلتا ہے ہم اسے اُدھر ہی چلنے دیں گے اور (قیامت کے دن) جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بُری جگہ ہے۔“

اس آیت کریمہ میں مومنوں کے راستے سے مراد صحابہ کرام ﷺ کا راستہ ہے کیونکہ نزول قرآن مجید کے وقت بُس ہی مومن تھے۔

اس مختصر سی تہبید کا خلاصہ یہ ہے کہ مسلمانوں کو عملی زندگی میں اپنے سامنے قرآن و حدیث ہی کو رکھنا چاہئے اور اس سلسلے میں صحابہ کرام ﷺ کے طرزِ عمل سے راہنمائی لیتی چاہئے کہ انہوں نے قرآن و حدیث پر کیسے عمل کیا کیونکہ انہی شخصیات کو اللہ تعالیٰ نے معیارِ حق قرار دیا ہے۔

خاص طور پر نزاعی مسائل میں بھی یہ بات لازم ہے کہ قرآن و حدیث اور صحابہ کرام ﷺ کے طرزِ عمل کی روشنی میں ہی ان مسائل کو حل کیا جائے اور ان کا فیصلہ اپنی خواہشات یا اپنے مخصوص نظریات کے مطابق نہیں بلکہ صرف اور صرف قرآن و حدیث کے مطابق کیا جائے۔ اور جس طرح صحابہ کرام ﷺ نزاعی مسائل میں قرآن و حدیث کے سامنے اپنے آپ کو جھکا دیتے تھے اور جس طرح وہ واضح نصوص معلوم ہونے کے بعد بحث و تکرار کو ناجائز تصور کرتے تھے اسی طرح ہمیں بھی یہی طرزِ عمل اختیار کرتے ہوئے قرآن و حدیث کے سامنے سرتسلیم خم کر دینا چاہئے۔

اللہ تعالیٰ نے اختلافی مسائل کو حل کرنے کا بھی اصول اپنی آخری کتاب میں ذکر فرمایا ہے۔

إِرْشَادٌ هُوَ: (يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ إِنَّمَا مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا) ①

”اے ایمان والو! تم اللہ تعالیٰ کا حکم مانو اور رسول اللہ ﷺ کا حکم مانو۔ اور تم میں جو حکم والے ہیں ان کا۔ پھر اگر تمہارا کسی بات میں اختلاف ہو جائے تو اے اللہ اور رسول کی طرف لوٹا دو اگر تم اللہ اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتے ہو۔ یہی (تمہارے حق میں) بہتر ہے اور اس کا انجام بہت اچھا ہے۔“

اس آیت میں ﴿فِي شَيْءٍ﴾ کہردہ ہے اور یہ شرط ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ﴾ کے بعد آیا ہے اور عربی زبان میں جب یہ اسلوب اختیار کیا جاتا ہے تو اس سے عموم کا فائدہ حاصل ہوتا ہے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ اصول و فروع

کے کسی بھی مسئلہ میں اختلاف ہو جائے تو اس کا حل تلاش کرنے کیلئے کتاب و سنت کی طرف رجوع کیا جائے۔ ورنہ اگر تمام متنازعہ مسائل کا حل کتاب اللہ اور سنت نبویہ میں نہ ہوتا تو اللہ تعالیٰ کبھی ان کی طرف رجوع کرنے کا حکم نہ دیتا۔

اسی طرح نبی کریم ﷺ نے بھی اسی بات کی تلقین کی ہے۔ آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«أَوْصِيهِكُمْ بِتَقْوَى الَّهِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى أَخْتِلَافًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُتُّنِي وَسُنْنَةِ الْخُلُفَاءِ الْمَهْدِيَّينَ الرَّاشِدِيَّينَ ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَاضْعُضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوْاجِدِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>①</sup>

”میں تحسین اللہ تعالیٰ کے تقوی کا، بات سننے اور اطاعت کرنے کا تائیدی حکم دیتا ہوں اگرچہ جبھی غلام ہی کیوں نہ ہو۔ اور میرے بعد تم میں سے جو (لبے عرصے تک) زندہ رہے گا وہ عنقریب (امت میں) بہت زیادہ اختلاف رکھے گا۔ پس تم میرے سنت اور میرے ان خلفاء کی سنت کو لازم پڑکنا جو ہدایت یافتہ اور نیکو کار ہونگے۔ تم اسے مضبوطی سے تھام لینا اور ہاتھ سے نکھنے نہ دینا۔ اور (دین میں) نئے نئے کام ایجاد کرنے سے بچنا کیونکہ ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

سورۃ النساء کی اس آیت اور سنن ابی داؤد کی اس صحیح حدیث دونوں کو سامنے رکھا جائے تو ہماری اُس بات کی مکمل تائید ہوتی ہے جو ہم نے پہلے ذکر کی ہے اور وہ یہ ہے کہ تمام اختلافی مسائل کے حل کیلئے قرآن و حدیث ہی کی طرف رجوع کرنا لازم ہے۔ اور رسول اکرم ﷺ کی وصیت کے مطابق اختلافات تبھی ختم ہونگے جب تمام مسلمان سنت نبویہ اور سنت خلفاء راشدین کو مضبوطی سے تھام لیں گے۔ اگر ہر شخص اپنی خواہشات یا اپنے مخصوص نظریات سے چمنا رہے گا تو یقینی طور پر اختلافات ختم نہیں ہونگے بلکہ ان میں اور اضافہ ہو گا جیسا کہ اس وقت مسلمانوں کی صورت حال ہے۔

آپ اس حدیث میں غور کر کجئے کہ ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے پہلے اپنی سنت اور خلفاء راشدین ﷺ کے طریقہ کار کا ذکر فرمایا، پھر نئے نئے کاموں کو ایجاد کرنے سے منع فرمایا اور ہر نئے کام کو بدعت و گمراہی قرار دیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ جب مسلمان سنت نبویہ اور خلفاء راشدین کے طرز عمل کو چھوڑ دیں گے تو وہ دین میں نئے نئے کام ایجاد کر کے بدعاویت میں ڈوب جائیں گے اور سیدھے راستے سے بھٹک جائیں

① سنن ابی داؤد: 6407 و صحیح الألبانی

گے۔ یہی حال اس وقت مسلمانوں کا ہے۔ والله المستعان  
تمازع مسائل میں سے ایک اہم مسئلہ بارہ ربع الاول کو میلاد النبی ﷺ منانے کا ہے۔ چنانچہ بہت سارے  
مسلمان نبی کریم ﷺ کی ولادت باسعادت کے حوالے سے ہر سال ربع الاول کی بارہ تاریخ کو عید میلاد النبی  
ﷺ، اور جشن منانے ہیں۔ عمارتوں پر چڑاغاں کیا جاتا ہے، جھنڈیاں لگائی جاتی ہیں، نعمت خوانی کیلئے محفلیں  
معقد کی جاتی ہیں اور بعض ملکوں میں سرکاری طور پر چشمی کی جاتی ہے۔

ہم نے قرآن و حدیث کی روشنی میں جو تہذیبی باتیں ابھی ذکر کی ہیں ان کو مد نظر رکھتے ہوئے ہمیں یہ دیکھنا  
ہے کہ کیا قرآن و حدیث میں 'جشن میلاد' کا کوئی ثبوت ہے؟ کیا نبی کریم ﷺ نے اپنا میلاد منایا یا اس کی ترغیب  
دلائی؟ کیا آپ ﷺ کے خلافے راشدین ﷺ میں سے کسی نے اپنے دورِ خلافت میں میلاد کے حوالے سے  
جشن منایا یا یوم ولادت کو عید کا دن قرار دیا؟ کیا قرون ولی میں اس 'عید' کا کوئی تصور تھا؟  
اگر قرآن و حدیث اور قرون ولی کی تاریخ کا پوری دیانتاری کے ساتھ مطالعہ کیا جائے تو ہمیں ان تمام  
سوالات کے جوابات کچھ یوں ملتے ہیں:

☆ قرآن و حدیث میں جشن یا عید میلاد کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔

☆ نہ نبی کریم ﷺ نے اپنا میلاد منایا اور نہ اس کی ترغیب دلائی۔

☆ پھر خلافے راشدین ﷺ میں سے کسی نے اپنے دورِ خلافت میں نبی کریم ﷺ کی ولادت باسعادت  
کے حوالے سے کوئی جشن سرکاری طور پر یا غیر سرکاری طور پر نہیں منایا اور نہ ہی یوم ولادت کو عید کا دن قرار دیا۔  
حالانکہ اس میں کوئی شک نہیں کہ انھیں نبی کریم ﷺ سے سب سے زیادہ محبت تھی اور اگر وہ چاہتے تو ایسا کر سکتے  
تھے کیونکہ حکومت ان کے ہاتھوں میں تھی۔

☆ قرون ولی، یعنی صحابہ، کرام ﷺ، تابعین اور تابعین کا زمانہ جنھیں نبی کریم ﷺ نے بہترین لوگ  
قرار دیا اس زمانے میں لوگوں کے ہاں اس عید کا کوئی تصور نہ تھا اور نہ ہی وہ یہ جشن منانے تھے۔

اس پر مستلزم ایہ کہ اس امت کے معتبر ائمہ دین کے ہاں بھی نہ اس عید کا کوئی تصور تھا اور نہ وہ اسے منانے  
تھے اور نہ ہی وہ اپنے شاگردوں کو اس کی تلقین کرتے تھے۔

### جشن عید میلاد النبی ﷺ کا موجد

جشن عید میلاد النبی کی ابتداء ابوسعید کو بوری بن ابی الحسن علی بن محمد الملقب الملک المعظم مظفر الدین اربل

(موصل) المتنی ۱۸ رمضان ۱۳۰۷ نے کی۔ یہ بادشاہ ان محفلوں میں بے دریغ پیسے خرچ کرتا اور آلات لہو و لعب کے ساتھ راگ و رنگ کی محفلیں منعقد کرتا تھا۔

مولانا رشید احمد گنگوہی لکھتے ہیں: اہل تاریخ نے صراحت کی ہے کہ بادشاہ بھانڈوں اور گانے والوں کو جمع کرتا اور گانے کے آلات سے گانا سنتا اور خود ناچتا۔ ایسے شخص کے فتن اور گمراہی میں کوئی شک نہیں ہے۔ اس جیسے کے فعل کو کیسے جائز اور اس کے قول پر کیسے اعتقاد کیا جاسکتا ہے!<sup>۱</sup>

نیز کہتے ہیں: مختصر کیفیت اس فتن کی اور ایجاد اس بدعوت کی یہ ہے کہ مجلس مولود کے اہتمام میں بیس قبے لکڑی کے بڑے عالیشان بنواتا اور ہر قبہ میں پانچ پانچ طبقے ہوتے۔ ابتدائے ماوصفر سے ان کو مزین کر کے ہر طبقہ میں ایک ایک جماعت راگ گانے والوں، پھر خیال گانے والوں، باجے، کھیل تماشے اور ناچ کو د کرنے والوں کی بھائی جاتی اور بادشاہ مظفر الدین خود مع اراکین و ہزار ہالائق قرب و جوار کے ہر روز بعد از عصر ان قبوں میں جا کر ناچ رنگ وغیرہ سن کر خوش ہوتا اور خود ناچتا۔ پھر اپنے قبے میں تمام رات رنگ لہو و لعب میں مشغول ہو رہتا اور قبل دو روز ایام مولود کے اونٹ، گامیں، بکریاں بے شمار طبلوں اور آلات گانے والہو کے ساتھ جتنے اس کے یہاں تھے نکال کر میدان میں ان کو وزن کر کر، ہر قسم کے کھانوں کی تیاری کر کر جا لیں لہو کو کھلاتا اور شب مولود کی کثرت سے راگ قلعہ میں گواٹا تھا۔<sup>۲</sup>

یہ تو تھا اس کا موجود۔ اور جہاں تک اس کے جواز کا فتوی دینے والے شخص کا نام ہے تو وہ ہے ابوالخطاب عمر بن الحسن المعروف بابن وحیۃ الکلبی متنی ۱۳۳ هـ۔

حافظ ابن حجر لکھتے ہیں:

”ابن نجاش کہتے ہیں کہ میں نے تمام لوگوں کو اسکے جھوٹ اور ضعیف ہونے پر متفق پایا۔“<sup>۳</sup>

”وہ ائمہ دین اور سلف صالحین کی شان میں گستاخی رنے والا اور خبیث زبان والا تھا۔ بڑا حمق اور نتکبر تھا اور دین کے کاموں میں بڑا بے پرواہ تھا۔“<sup>۴</sup>

یہ شخص تھا جس نے ملک اربل کو جب محفل میلاد منعقد کرتے دیکھا تو نہ صرف اس کے جواز کا فتوی دیا بلکہ اس کے لئے مواد جمع کر کے ایک کتاب بنام ”التنویر فی مولد السراج المنیر“ بھی لکھ دیا۔ اسے اس نے بادشاہ اربل کی خدمت میں پیش کیا تو اس نے اس کے صدر میں اس کو ایک ہزار اشرفیوں کا انعام دیا۔<sup>۵</sup>

① فتاویٰ رشیدیہ: ص 132      ② فتاویٰ رشیدیہ: ص 132      ③ لسان المیزان: 2/295

④ وفیات الأعیان لابن خلکان: 3/449      ⑤ لسان المیزان: 2/296

ان تمام حقائق سے ثابت ہوا کہ نبی کریم ﷺ کی ولادت باسعادت کی مناسبت سے جشن منعقد کرنے کا آغاز آنحضرت ﷺ کی وفات کے تقریباً چھ سو سال بعد کیا گیا۔ لہذا آپ ذرا غور کریں کہ جب اس جشن کا نہ قرآن و حدیث میں ثبوت ملتا ہے، نہ صحابہ کرام ﷺ کے طرزِ عمل میں اس کا وجود نظر آتا ہے، نہ قرون اولی کی پوری تاریخ میں اس کا تصور پایا جاتا ہے اور نہ ائمہ دین<sup>ؑ</sup> اس کے قائل تھے تو پھر آج کے مسلمان اس کے منانے پر کیوں بعند ہیں؟ کیا ان سب حضرات کو نبی کریم ﷺ سے محبت و عقیدت نہ تھی جس کا دعویٰ اس دور کے لوگ کر رہے ہیں؟ اگر تھی اور یقیناً ان لوگوں سے کہیں زیادہ تھی تو انہوں نے آپ ﷺ کا یوم ولادت کیوں نہ منایا؟

یہاں ایک اور بات نہایت اہم ہے اور وہ یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نے جو کام بطور عبادت نہیں کیا وہ قطعاً دین کا حصہ نہیں ہو سکتا اور نہ ہی کسی مسلمان کو یہ زیب دیتا ہے کہ وہ اسے دین سمجھ کر یا کارِ خیر تصور کرتے ہوئے سرانجام دے۔ مثلاً آپ ﷺ نے نماز عیدین اور نماز جنازہ کیلئے اذان نہیں کہلوائی اور صحابہ کرام ﷺ کی صاحبہ کرام ﷺ کے ہاں اس کا کوئی وجود تھا۔ جب آپ ﷺ نے نہیں کہلوائی اور صحابہ کرام ﷺ کے ہاں اس کا کوئی وجود نہ تھا تو قیامت تک کسی مسلمان کیلئے یہ جائز نہیں کہ وہ اسے دین کا حصہ یا عبادت تصور کرے۔ اس کی وجہ کیا ہے؟ کیا اذان میں اللہ تعالیٰ کی تعظیم اور ذکر اللہ نہیں ہے؟ یقیناً اذان اللہ تعالیٰ کی تعظیم اور اس کی بڑائی پر مشتمل ہے لیکن نماز عیدین اور نماز جنازہ سے پہلے شروع نہیں ہے۔ اسی طرح ”جشن میلاد“ کا مسئلہ ہے کہ جب نبی کریم ﷺ نے یہ جشن نہیں منایا اور نہ ہی آپ ﷺ کے خلافے راشدین ﷺ نے منایا تو قیامت تک اسے دین کا حصہ یا کارِ ثواب تصور کرنا درست نہیں ہے۔

ای لئے حضرت حذیفہ رض کہتے تھے:

(كُلُّ عِبَادَةٍ لَمْ يَتَبَعَّدْهَا أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَلَا تَعْبُدُوهَا)

”ہر وہ عبادت جو صحابہ کرام ﷺ نہیں کرتے تھے اسے تم بھی عبادت سمجھ کرنا کیا کرو۔“

اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کہتے تھے:

(اتَّبَعُوا وَلَا تَبَدَّلُوا فَقَدْ كُفِيْتُمْ ، عَلَيْكُمْ بِالْأَمْرِ الْعَيْقِنِ) <sup>①</sup>

”تم اتباع ہی کیا کرو اور (دین میں) نئے نئے کام ایجاد نہ کیا کرو کیونکہ تھیں اس سے بچالیا گیا ہے اور تم اسی امر کو لازم پکڑو جو پہلے سے (صحابہ کرام ﷺ کے زمانے سے) موجود تھا۔“

ہم نے اب تک جو مدلل گفتگو کی ہے اگرچہ یہ ایک سمجھیدہ اور دیانتدار آدمی کو سمجھانے کیلئے کافی ہے کہ شریعت

① حجۃ النبی صلی اللہ علیہ وسالم علیہ السلام للألبانی، ص 100

میں مردجہ عید میلا النبی ﷺ کی کوئی حیثیت نہیں۔ تاہم اس کی مزید وضاحت کیلئے اب ہم پچھا ایسے اصول بیان کرنا چاہتے ہیں جن پر تمام مسلمانوں کا اتفاق ہے اور ان کی بناء پر اس نتیجے پر پہنچنا مشکل نہ ہوگا کہ مردجہ عید میلا النبی ﷺ دین میں ایک نیا کام (بدعت) ہے۔

### (۱) اسلام ایک مکمل دین ہے

اسلام کی خصوصیات میں سے ایک اہم خصوصیت یہ ہے کہ یہ ایک مکمل دین ہے اور اس میں زندگی کے تمام شعبوں میں پیش آنے والے مسائل کے متعلق واضح تعلیمات موجود ہیں۔ اس لئے شارع نے اس میں کمی بیشی کرنے کی کسی کیلئے کوئی گنجائش نہیں چھوڑی..... لیکن افسوس ہے کہ آج مسلمان نہ صرف اسلام کی ثابت شدہ تعلیمات سے انحراف کرتے جا رہے ہیں بلکہ غیر ثابت شدہ چیزوں کو اس میں داخل کر کے انہی کو اصل اسلام تصور کر بیٹھے ہیں۔ حالانکہ جب دین مکمل ہے اور اس کی ہدایات واضح، عالمگیر اور ہمیشہ رہنے والی ہیں تو نئے نئے کاموں کو ایجاد کر کے انھیں اس کا حصہ بنادینا کیسے درست ہو سکتا ہے۔

إرشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لِكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا﴾<sup>①</sup>

”آج میں نے تمہارے لئے تمہارا دین مکمل کر دیا اور اپنی فتحت تم پر پوری کر دی۔ اور اسلام کو بھیثیت دین تمہارے لئے پسند کر لیا۔“

سوال اللہ رب العزت کا بہت بڑا احسان ہے کہ اس نے ہمارا دین ہمارے لئے مکمل کر دیا، ورنہ اگر اسے نامکمل چھوڑ دیا جاتا تو ہر شخص جیسے چاہتا اس میں کمی بیشی کر لیتا اور یوں دین لوگوں کے ہاتھوں میں ایک کھلونا بن کر رہ جاتا۔ اللہ رب العزت کے اس عظیم احسان کی قدر و قیمت کا اندازہ آپ صحیحین کی ایک روایت سے کر سکتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطابؓ کے دورِ خلافت میں ایک یہودی عالم حضرت عمر بن الخطابؓ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: اے امیر المؤمنین! کتاب اللہ (قرآن مجید) میں ایک ایسی آیت ہے جو اگر ہم یہودیوں کی جماعت پر نازل ہوتی تو ہم اس کے نزول کے دن کو بطور عید مناتے۔ حضرت عمر بن الخطابؓ نے پوچھا: وہ آیت کوئی ہے؟ تو اس نے کہا: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لِكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا﴾ تو حضرت عمر بن الخطابؓ نے کہا: یہ آیت عید کے دن ہی نازل ہوئی تھی جب رسول اللہ ﷺ عرفات میں تھے اور وہ دن جمعۃ المبارک کا دلن تھا۔<sup>②</sup>

② صحیح البخاری: 45، صحیح مسلم: 3017

① المائدۃ: 5:3

تو یہودی عالم نے یہ بات کیوں کہی تھی کہ اگر یہ آیت ہم پر نازل ہوتی تو ہم اس کے نزول کے دن کو یوم عید تصور کر کے اس میں خوشیاں مناتے؟ اس لئے کہ وہ دین کے مکمل ہونے کی قدر وقیمت کو جانتا تھا جبکہ بہت سارے مسلمان اس سے غالباً ہیں اور ایسے ایسے امور میں منہمک اور مشغول ہو کر رہ گئے ہیں کہ جنہیں وہ دین کا حصہ تصور کرتے ہیں حالانکہ دین ان سے قطعی طور پر بری ہے۔

## (۲) نبی کریم ﷺ نے ہر خیر کا حکم دے دیا تھا

یہ بات ہر شخص کو معلوم ہے کہ اللہ کا یہ مکمل دین رسول اکرم ﷺ پر نازل ہوا اور بلا ریب آپ ﷺ نے اسے اپنی امت تک مکمل طور پر پہنچا دیا تھا۔

ارشاد نبوی ہے: «مَا تَرَكْتُ شَيْئًا يَقْرَبُكُمْ إِلَى اللَّهِ وَيَبْعَدُكُمْ عَنِ النَّارِ إِلَّا أَمْرُكُمْ بِهِ، وَمَا تَرَكْتُ شَيْئًا يَقْرَبُكُمْ إِلَى النَّارِ وَيَبْعَدُكُمْ عَنِ اللَّهِ إِلَّا وَنَهِيَّكُمْ عَنْهُ»<sup>①</sup>

”میں نے تمہیں ہر اس بات کا حکم دے دیا ہے جو تمہیں اللہ کے قریب اور جہنم سے دور کر دے، اور تمہیں ہر اس بات سے روک دیا ہے جو تمہیں جہنم کے قریب اور اللہ سے دور کر دے۔“

اسی طرح آپ ﷺ کا ارشاد ہے: «مَا يَقِنَ شَيْءًا يَقْرِبُ مِنَ الْجَنَّةِ وَيُبَاعِدُ مِنَ النَّارِ إِلَّا وَقَدْ مِنَ لَكُنْمٍ»<sup>②</sup>

”ہر وہ چیز جو جنت کے قریب اور جہنم سے دور کرنے والی ہے اسے تمہارے لئے بیان کر دیا گیا ہے۔“

نیز فرمایا: «مَا تَرَكْتُ شَيْئًا مِمَّا أَمْرَكُمُ اللَّهُ بِهِ إِلَّا قَدْ أَمْرُكُمْ بِهِ، وَمَا تَرَكْتُ شَيْئًا مِمَّا نَهَاكُمْ عَنْهُ إِلَّا قَدْ نَهَيَّكُمْ عَنْهُ»<sup>③</sup>

”اللہ تعالیٰ نے تمہیں جن کاموں کا حکم دیا ہے میں نے بھی ان سب کا تمہیں حکم دے دیا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ نے تمہیں جن کاموں سے منع کیا ہے میں نے بھی ان سب سے تمہیں منع کر دیا ہے۔“

ان احادیث مبارکہ سے معلوم ہوا کہ اللہ کے رسول ﷺ نے خیر و بھلائی کا کوئی ایسا کام نہیں چھوڑا جس کا آپ نے امت کو حکم نہ دیا ہو۔ اور شر اور برائی کا کوئی عمل ایسا نہیں چھوڑا جس سے آپ نے امت کو روک نہ دیا

۔۔۔

① حجۃ النبی ﷺ للألبانی، ص 103

② الصحیحة للألبانی: 1803

③ الصحیحة للألبانی: 1803

الہذا یہ جانے کے بعد اس نتیجے پر پہنچا مشکل نہیں کہ ہر وہ عمل جو لوگوں کے نزدیک خیر و بھلائی کا عمل تصور کیا جاتا ہو وہ اس وقت تک خیر و بھلائی کا عمل نہیں ہو سکتا جب تک رسول اللہ ﷺ سے اس کے متعلق کوئی حکم یا ترغیب ثابت نہ ہو۔ اسی طرح بر عمل ہے کہ جب تک رسول اللہ ﷺ سے اس کے متعلق کوئی فرمان ثابت نہ ہو وہ بر اقصوں نہیں ہو گا۔ گویا خیر و شر کے پہنچانے کا معیار رسول اللہ ﷺ ہیں، کسی کا ذوق و رغبت نہیں کہ جس کا جی چاہے دین میں اپنے زعم کے مطابق خیر کے کام داخل کرتا رہے یا اپنی منشا کے مطابق کسی عمل کو بر اقرار دے۔

پھر یہ بات بھی سوچی چاہئے کہ کیا نئے نئے کاموں کو ایجاد کر کے دین میں شامل کرنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ رسول اللہ ﷺ نے (معاذ اللہ) پورا دین لوگوں تک نہیں پہنچایا تھا اور بعض خیر کے کام ان سے اور ان کے اولیں مانے والوں سے چھوٹ گئے تھے جس کی بناء پر اب بھی دین میں کمی بیشی کی گنجائش موجود ہے؟ یقیناً یہ بات لازم آتی ہے۔

اسی لئے امام مالکؓ فرماتے تھے:

”مَنْ ابْتَدَعَ فِي الْإِسْلَامِ بِدُعْةً يَرَاهَا حَسَنَةً فَقَدْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَانَ الرِّسَالَةَ، إِفْرَادُوا قَوْلَ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى هُوَ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنَكُمْ وَلَا يَصْلُحُ أَخْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِلَّا بِمَا صَلَحَ بِهِ أُولُهَا، فَمَا لَمْ يُكُنْ يَوْمَ دِيْنًا لَا يَكُونُ الْيَوْمُ دِيْنًا“

”جس نے اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کی، پھر یہ خیال کیا کہ یہ اچھائی کا کام ہے تو اس نے گویا یہ دعوی کیا کہ محمد ﷺ نے رسالت (اللہ کا دین پہنچانے) میں خیانت کی تھی (یعنی پورا دین نہیں پہنچایا تھا۔) تم اللہ کا یہ فرمان پڑھو : (ترجمہ) ”آج میں نے تمہارے لئے تمہارا دین مکمل کر دیا اور اپنی نعمت تم پر پوری کر دی۔ اور اسلام کو بحیثیت دین تمہارے لئے پسند کر لیا“..... پھر امام مالکؓ نے کہا: اس امت کے آخری لوگ بھی اسی چیز کے ساتھ درست ہو سکتے ہیں جس کے ساتھ اس امت کے پہلے لوگ درست ہوئے تھے۔ اور جو عمل اس وقت دین نہیں تھا وہ آج بھی دین نہیں ہو سکتا۔“

امام مالکؓ کا یہ فرمان کہ ”جو عمل اس وقت دین نہیں تھا وہ آج بھی دین نہیں ہو سکتا“ قیامت تک کے لوگوں کو اپنے سامنے رکھنا چاہئے اور ہر دنی میں مسئلہ کا ثبوت قرون اولی سے ڈھونڈنا چاہئے۔ اگر اس کا ثبوت اس وقت سے مل جائے تو اس پر عمل کر لیا جائے ورنہ اسے قطعاً دین کا تصور نہ کیا جائے۔

(۳) نبی کریم ﷺ سب سے زیادہ متقدی اور سب سے بڑے عبادت گذار تھے

اس حقیقت سے کسی شخص کو انکار نہیں ہو سکتا کہ رسول اللہ ﷺ سب سے زیادہ متقدی اور سب سے بڑے عبادت گذار تھے۔ اس لئے آپ ﷺ سے ثابت شدہ عبادات پر، ہی عمل کرنا چاہئے اور کسی نئی عبادت کو دین میں شامل کر کے ان سے آگے بڑھنے کی جرأت نہیں کرنی چاہئے۔

صحیحین میں حضرت انس نخداوند سے مردی ہے کہ کچھ لوگ نبی اکرم ﷺ کے ہاں حاضر ہوئے اور آپ ﷺ کی ازدواج مطہرات سے آپ ﷺ کی عبادت کے متعلق سوال کیا۔ چنانچہ انھوں نے اس کے بارے میں انھیں مطلع کیا تو وہ آپ ﷺ کی عبادت کو (اپنے نظریے سے) کم تصور کرنے لگے اور کہنے لگے: ہم کہاں نبی اکرم ﷺ کے برابر ہو سکتے ہیں، ان کی تو اللہ رب العزت نے اگلی پچھلی تمام خطا میں معاف فرمادی ہیں! پھر ان میں سے ایک نے کہا: میں تو ہمیشہ ساری رات کا قیام کرتا رہوں گا۔ دوسرے نے کہا: میں ہمیشہ روزے رکھوں گا اور کبھی روزہ نہیں چھوڑوں گا۔ اور تیسرا نے کہا: میں عورتوں سے الگ رہوں گا اور کبھی شادی نہیں کروں گا۔

ان کی یہ باتیں آنحضرت ﷺ تک پہنچیں تو آپ ان کے پاس آئے اور فرمایا:

«أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا؟ أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لَاخْشَأْكُمْ لِلَّهِ وَأَتَقَاءُكُمْ لَهُ، لِكُنْيَتِي أَصُومُ وَأَفْطَرُ، وَأَصَلِّ وَأَرْقُدُ، وَأَتَزْوُجُ النِّسَاءَ، فَمَنْ رَغَبَ عَنْ سُنْتِي فَلَيْسَ مِنِّي» ①

”کیا وہ تم ہو جنھوں نے یہ یہ باتیں کی ہیں؟ تھیں جانتا چاہئے کہ میں تم سب سے زیادہ اللہ سے ڈرنے والا اور سب سے زیادہ متقدی ہوں۔ میں روزہ رکھتا بھی ہوں اور چھوڑ بھی دیتا ہوں، میں رات کو قیام بھی کرتا ہوں اور سوتا بھی ہوں اور میں عورتوں سے شادی بھی کرتا ہوں۔ لہذا جو شخص میرے طریقے سے اعراض کرے گا وہ مجھ سے نہیں ہو گا۔“

اس حدیث میں رسول اکرم ﷺ نے پہلے اپنی اس حیثیت کو ذکر فرمایا کہ میں تمام لوگوں سے زیادہ متقدی اور سب سے بڑا عبادت گذار ہوں۔ پھر آپ نے اپنے طریقہ کار کی وضاحت فرمائی اور اس کے بعد یہ اعلان فرمایا کہ میرے اس طرزِ عمل سے منہ پھیر کر کوئی اور طرزِ عمل اختیار کرنے والے شخص کا مجھ سے کوئی تعلق نہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ صرف اُن عبادات پر عمل کرنا چاہئے جو رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہوں، اور کسی ایسے عمل کو عبادت تصور نہیں کرنا چاہئے جس کا آپ ﷺ سے ثبوت نہ ملتا ہو۔

① صحیح البخاری: 5063، صحیح مسلم: 1401

یہ تینوں اصول ہمیں یہ بات سمجھانے کیلئے کافی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے دین میں کسی قسم کی کمی بیشی کرنے کی کوئی گنجائش نہیں چھوڑی۔ اور یہ کہ دین میں نئے نئے کام ایجاد کرنا اور ان پر عمل کرنا حرام ہے۔ اور انہی تین اصولوں کی بناء پر ہم یہ کہتے ہیں کہ مردوں عید میلاد النبی ﷺ کی شریعت میں کوئی حیثیت نہیں ہے اور نہ ہی یہ دین کا حصہ ہے۔ کیونکہ اگر یہ دین کا حصہ ہوتا تو قرآن و حدیث اور صحابہؓ کرام ﷺ کے طرز عمل سے اس کا کوئی ثبوت ضرور ملتا اور اس کے بارے میں رسول اکرم ﷺ اپنی امت کو واضح تعلیمات دیتے جیسا کہ عید الفطر اور عید الاضحیؒ کے بارے میں آپ ﷺ نے واضح تعلیمات ارشاد فرمائیں۔

### نبی کریم ﷺ کی تعریف میں غلو

اگر دوسرا پہلو سے مغلل میلاد کا جائزہ لیا جائے تو یہ بدعت ہونے کے ساتھ منکرات کو بھی اپنے پہلو میں سائے ہوئے ہے مثلاً مردوزن کا اختلاط، آلات موسیقی کا استعمال، طبلے اور ڈھولک کی تال پر نوجوانوں کا رقص اور اس جیسی بیسوں قباحتیں موجود ہیں جو مغلل میلاد کے نام پر ثواب سمجھ کر اختیار کی جاتی ہیں۔ اور پھر ان مغللوں میں سب سے بڑے گناہ (شرک) کا ارتکاب کرنے کے کئی مناظر بھی دکھائی دیتے ہیں۔

دریج رسول ﷺ میں غلو سے کام لیا جاتا ہے۔ غیر اللہ سے فریاد رسی اور مدد طلب کی جاتی ہے۔ اور اس اعتقاد کو بیان کیا جاتا ہے کہ آپ ﷺ غیب بھی جانتے تھے۔ حالانکہ یہ اللہ کا وصف اور اسی کا خاص

ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِيَّاكُمْ وَالْعَلُوُّ فِي الدِّينِ فَإِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْعَلُوُّ فِي الدِّينِ»<sup>①</sup>

”دین میں غلو کرنے سے بچو، تم سے پہلے لوگوں کو دین میں غلو ہی نے تباہ کیا۔“

آپ ﷺ نے یہ بھی ارشاد فرمایا:

«لَا تُطْرُوْنِي كَمَا أَطْرَأْتِ النَّصَارَى إِنَّ مَرِيمَ إِنَّمَا أَنَا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ»<sup>②</sup>

”میری تعریف میں حد سے تجاوز نہ کرنا جیسا کہ نصاریٰ نے این مریم (عیسیٰ علیہ السلام) کی تعریف میں حد سے تجاوز کیا۔ بے شک میں ایک بندہ ہوں، لہذا تم بھی ”اللہ کا بندہ اور اس کا رسول“ ہی کہو۔“

① سنن النسائي: 3057، سنن ابن ماجه: 3029 وصححه الألباني

② صحيح البخاري ، أحاديث الأنبياء ، باب قول الله تعالى : وَأَذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرِيمَ: 3445

## رسول اکرم ﷺ کی تشریف آوری

میلاد منانے والے حضرات کا خیال ہے کہ رسول اکرم ﷺ مغل میاد میں بذات خود تشریف لاتے ہیں اور اس بنا پر وہ آپ ﷺ کو سلام اور خوش آمدید کہنے لئے کھڑے ہو جاتے ہیں۔

جبکہ یہ بہت برا جھوٹ اور بدترین جھالت ہے۔ کیونکہ رسول اللہ ﷺ وفات پاچے ہیں اور آپ کی مبارک روح اعلیٰ علیین دار الکرامۃ میں اپنے رب عظیم کے پاس ہے۔ اور آپ قیامت سے پہلے اپنی تبر مبارک سے باہر نہیں آئیں گے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے سورہ المؤمنون میں ارشاد فرمایا:

﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيَتُونَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تُبَعَّثُونَ ﴾<sup>①</sup>

”پھر اس کے بعد تم مر جاتے ہو پھر تھیس قیامت کے روز اٹھایا جائے گا۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”أَنَا سَيِّدُ وَلَدِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَأَوَّلُ مَنْ يَنْشَقُ عَنْهُ الْقَبْرُ، وَأَوَّلُ شَافِعٍ، وَأَوَّلُ مَشْفَعَ“<sup>②</sup>

”میں قیامت کے دن اولاً دادم (علیہ السلام) کا سردار ہوں گا اور سب سے پہلے میری قبر کا منہ کھولا جائے گا۔

سب سے پہلے میں شفاعت کروں گا اور سب سے پہلے میری شفاعت قبول کی جائے گی۔“

## کیا دین میں بدعت حسنہ کا وجود ہے؟

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ عید میلاد النبی ﷺ اگر بدعت ہے تو یہ بدعت سینہ نہیں بلکہ بدعت حسنہ ہے!

جبکہ ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ دین میں ہر نیا کام بدعت سینہ اور گمراہی ہے خواہ وہ بظاہر کا رخیر کیوں نہ ہو۔

رسول اللہ ﷺ اپنے ہر خطبہ حاجت میں ارشاد فرماتے تھے:

”أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَخَيْرَ الْهَدِيَ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ“<sup>③</sup>

”حمد و ثناء کے بعد! یقیناً بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین طریقہ محمد ﷺ کا طریقہ ہے۔ اور سب سے بڑے امور وہ ہیں جنہیں دین میں نیا ایجاد کیا جائے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ جس کام کا کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ میں ثبوت نہ ہو اور اسے دین میں

<sup>①</sup> صحيح مسلم: 2278    <sup>②</sup> صحيح مسلم: 867

المؤمنون: 23: 116

ایجاد کیا گیا ہو وہ سب سے برا کام ہے چاہے وہ لوگوں کی نظر میں کتنا اچھا کیوں نہ ہو۔ اور دین میں ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔

ذرا سوچیں کہ اگر کار خیر کے نام پر دین میں کوئی تیا کام ایجاد کرنا جائز ہوتا تو رسول اکرم ﷺ ان تین اشخاص کو تنبیہ کیوں کرتے جن میں سے ایک نے پوری رات قیام کرنے، دوسرا نے ہمیشہ روزے رکھنے اور تیسرا نے عورتوں سے شادی نہ کرنے کا عزم کیا تھا؟ کیا ان کے عزائم خیر کے کاموں کے متعلق نہ تھے؟ کیا ان تینوں اشخاص نے کسی برے عمل کا ارادہ کیا تھا کہ اس پر آپ ﷺ نے انھیں سخت تنبیہ کی؟ یقیناً انھوں نے خیر کے کاموں کا ہی ارادہ کیا تھا لیکن رسول اللہ ﷺ نے ان کے ان عزم کی تردید کر دی کیونکہ وہ اگرچہ خیر کے کاموں کے متعلق ہی تھے مگر آپ ﷺ کے طریقے سے ہٹ کرتے اور گویا آپ ﷺ سے آگے بڑھنے کی کوشش ہو رہی تھی۔ اس سے ثابت ہوا کہ بدعت حسنة نام کی کوئی چیز اسلام میں موجود نہیں ہے۔ اور جب تک خیر کا کوئی عمل رسول اللہ ﷺ کے طریقے سے ہٹ کرتے ہو اس وقت تک وہ خیر کھلا سکتا ہے اور نہ وہ دین کا حصہ ہوتا ہے۔

اور حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ أَحْدَثَ فِيْ أُمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>①</sup>

”جس شخص نے ہمارے اس دین میں نیا کام ایجاد کیا جو اس سے نہیں تھا، وہ مردود ہے۔“

مسلم کی ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں: ”منْ عَمِلَ عَمَلًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ“

”جس شخص نے کوئی ایسا عمل کیا جس پر ہمارا امر نہیں، وہ مردود ہے۔“

اس حدیث سے بھی یہی بات ثابت ہوتی ہے کہ دین میں ہر نیا کام اور ہر نیا طریقہ مردود اور ناقابل قبول ہے۔

ایک مرتبہ حضرت ابو موسی الاشعریؑ حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کے گھر آئے اور ان سے کہا: میں نے ابھی مسجد میں ایک چیز دیکھی ہے جسے میں درست نہیں سمجھتا حالانکہ میں نے الحمد للہ خیر ہی کو دیکھا ہے! انھوں نے کہا: وہ کیا ہے؟

ابوموسیؓ نے کہا: آپ خود جب مسجد میں جائیں گے تو آپ بھی دیکھ لیں گے۔ میں نے مسجد میں کچھ لوگوں کو دیکھا ہے کہ وہ مختلف حلقوں میں بیٹھے نماز کا انتظار کر رہے ہیں، ان کے ہاتھوں میں کنکریاں ہیں اور ہر حلقة میں ایک آدمی باقی لوگوں سے کہتا ہے کہ تم سو مرتبہ اللہ اکبر پڑھو، تو وہ سو مرتبہ اللہ اکبر پڑھتے ہیں۔ پھر

① صحیح البخاری: 2697، صحیح مسلم: 1718

وہ کہتا ہے کہ تم سو مرتبہ لا الہ الا اللہ پڑھو، تو وہ سو مرتبہ لا الہ الا اللہ پڑھتے ہیں۔ پھر وہ کہتا ہے کہ اب تم سو مرتبہ سبحان اللہ پڑھو تو وہ سو مرتبہ سبحان اللہ پڑھتے ہیں!

عبداللہ بن مسعود رض نے کہا: آپ نے یہ سب کچھ دیکھ کر ان سے کیا کہا؟

انھوں نے جواب دیا: میں نے آپ کی رائے کے انتظار میں انھیں کچھ بھی نہیں کہا۔

عبداللہ بن مسعود رض نے کہا: آپ نے انھیں یہ حکم نہیں دیا کہ وہ اپنے گناہوں کو شمار کریں (نہ کہ نیکوں کو) اور آپ انھیں گارنٹی دیتے کہ تمہاری نیکوں میں سے کوئی نیکی ضائع نہیں ہوگی!

پھر عبد اللہ بن مسعود رض مسجد میں آئے اور ان حلقوں میں سے ایک حلقة کے پاس جا کر فرمایا: یہ تم کیا کر رہے ہو؟

لوگوں نے کہا: ابو عبد الرحمن! یہ سنکریاں ہیں جن کے ذریعے ہم اللہ اکبر، لا الہ الا اللہ اور سبحان اللہ کی تسبیحات شمار کر رہے ہیں!

عبداللہ بن مسعود رض نے فرمایا: تم اپنی برائیاں شمار کرو اور میں تمھیں صفائت دیتا ہوں کہ تمہاری کوئی نیکی ضائع نہیں ہوگی۔ پھر فرمایا:

(وَيَحْكُمْ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ، مَا أَسْرَعَ هَلْكَتُكُمْ، هُؤُلَاءِ صَحَابَةُ نَبِيِّكُمْ ﷺ مُّنَوَّفِرُونَ وَهُذِهِ ثَيَابُهُ لَمْ تَبْلُ وَأَنِيْتُهُ لَمْ تَكْسَرَ، وَالَّذِيْ نَفْسِي بِيَدِهِ إِنْكُمْ لَعَلَىٰ مِلَّةٍ هِيَ أَهْدَىٰ مِنْ مِلَّةِ مُحَمَّدٍ ﷺ أَوْ مُفْتَحُو بَابَ ضَلَالَةٍ؟)

”افسوس ہے تم پر اے امت محمد ﷺ، تم کتنی جلدی بلاکت کی طرف چل دیئے! یہ تمہارے نبی ﷺ کے صحابہ ابھی بکثرت موجود ہیں، اور آپ ﷺ کے کپڑے ابھی بوسیدہ نہیں ہوئے اور نہ ہی آپ کے برتن ابھی ٹوٹے ہیں، اس اللہ کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! کیا تم یہ سمجھتے ہو کہ تم محمد ﷺ کے طرز عمل سے بہتر طرز عمل پر ہو یا تم گمراہی کا ایک دروزاہ کھول رہے ہو؟“

لوگوں نے کہا: (وَاللَّهُ يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ، مَا أَرَدْنَا إِلَّا الْخَيْرَ )  
ابو عبد الرحمن! اللہ کی قسم ہم نے تو خیر کا ہی ارادہ کیا تھا۔

انھوں نے فرمایا: (وَكُمْ مِنْ مُرِيدِ لِلْخَيْرِ لَنْ يُصِيبَهُ)

”کتنے لوگ ہیں جو خیر کا ارادہ کرتے ہیں لیکن وہ خیر کو ہرگز نہیں پاسکیں گے۔“<sup>①</sup>

① سلسلة الأحاديث الصحيحة: 2005

ذراغور تکھے، کیا تسبیحات کا پڑھنا براعمل تھا؟ یقیناً یہ براعمل نہ تھا اور نہ ہی حضرت عبد اللہ مسعود رضی اللہ عنہ نے تسبیحات پڑھنے پر انھیں برا بھلا کہا، بلکہ ان کے لب والہبہ میں جوختی تھی وہ اس لئے تھی کہ انھوں نے لوگوں کو بنی کریم ﷺ کی سنت طیبہ اور صحابہ کرام ﷺ کے طرز عمل سے ہٹ کر تسبیحات پڑھتے ہوئے دیکھا، کیونکہ آنحضرت ﷺ اور صحابہ کرام ﷺ کنکریوں کے ساتھ نہیں بلکہ اپنے دامنے ہاتھ کی انگلیوں پر تسبیحات کو شمار کرتے تھے۔ اس کے علاوہ وہ حلقوں میں بیٹھ کر اجتماعی شکل میں نہیں بلکہ انفرادی طور پر اگل الگ تسبیحات پڑھتے تھے۔ تو ان کا یہ عمل اگرچہ لوگوں کی نظر میں کار خیر تھا لیکن چونکہ رسول اکرم ﷺ کی سنت سے ہٹ کر تھا اس لئے حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے انھیں نہایت سخت الفاظ میں تنبیہ کی۔ انھوں نے یہ نہیں کہا کہ چلیں ٹھیک ہے کوئی بات نہیں کیونکہ یہ عمل خیر ہی ہے، بلکہ انھوں نے اسے گمراہی کا ایک دروازہ کھولنے کے متراوف قرار دیا۔ لہذا ثابت یہ ہوا کہ دین میں کوئی بدعت حست نہیں ہے، ہر بدعت برنی ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔

## عید میلاد النبی ﷺ منانے والوں کے کچھ دلائل اور ان کا جواب

میلاد منعقد کرنے والے عموماً پانچ دلیلیں دیتے ہیں:

① میلاد سالانہ یادگار ہے اور اس کے منانے سے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ محبت میں اضافہ ہوتا ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر مسلمان رسول اللہ ﷺ کو دن میں دسیوں مرتبہ یاد نہ کرتا ہو تو اس کیلئے سالانہ یا ماہانہ یادگاری مخلیلین منعقد کی جائیں جن میں وہ اپنے بنی کو یاد کر سکے اور آپ ﷺ کے ساتھ اپنی محبت کا اظہار کر سکے۔ لیکن اگر مسلمان رات اور دن میں دسیوں مرتبہ آپ ﷺ کو یاد کرتا اور ان پر درود و سلام پڑھتا رہتا ہو تو اس مقصد کیلئے سالانہ مخلیلین منعقد کرنا چہ معنی دارد؟

② میلاد میں شاہی محمد یا اپ ﷺ کے نسب شریف کی معرفت حاصل ہوتی ہے۔ اس دلیل کا جواب یہ ہے کہ آپ ﷺ کے خصائص و فضائل کو سال میں ایک مرتبہ سن لینا کافی نہیں ہے، ایک مرتبہ سن لینا کیسے کافی ہو سکتا ہے جبکہ آپ ﷺ کی سیرت ایسی ہے جس کو سال بھر سنتے اور سیکھتے رہنا ضروری اور ناگزیر ہے۔

③ رسول اللہ ﷺ کی پیدائش پر اظہار خوشی ایمان کی دلیل ہے۔ یہ دلیل بھی بالکل بے معنی ہے کیونکہ سوال یہ ہے کہ خوشی رسول اللہ ﷺ کی ہے یا اس دن کی ہے جس میں آپ کی پیدائش ہوئی؟ اگر خوشی آپ ﷺ کی ہے تو یہ ہمیشہ ہونی چاہئے اور کسی ایک دن کی ساتھ خاص نہیں

ہونی چاہئے۔ اور اگر خوشی اس دن کی ہے جس دن آپ پیدا ہوئے تو یہی وہ دن ہے جس میں آپ ﷺ کی وفات بھی ہوئی، تو محظوظ کی موت کے دن خوشی منانا کوئی عقلاً نہیں ہے؟

(۳) میلاد میں لوگوں کو کھانا کھلایا جاتا ہے جس میں برا اجر و ثواب ہے۔

یہ دلیل توبہ سے زیادہ کمزور ہے کیونکہ کھانا کھلانے کی ترغیب سال میں کسی ایک دن کیلئے نہیں بلکہ پورے سال کیلئے ہے۔

(۴) میلاد میں قرآن کی تلاوت کی جاتی ہے اور آپ ﷺ پر درود و سلام پڑھا جاتا ہے۔

یہ دلیل بھی پہلی چاروں دلیلوں کی طرح باطل ہے کیونکہ قرآن کی تلاوت کیلئے اور آپ ﷺ پر درود و سلام پڑھنے کیلئے اکٹھا ہونا از خود ایک بدعت ہے۔ اس کے علاوہ، طرب انگیز آواز میں مدحیہ اشعار و قصائد پڑھنا اور آنحضرت ﷺ کی تعریف میں غلوکرنا بھی غلط ہے۔

یہ پانچوں دلیلیں اس لئے بھی ناقابلی ہیں کہ اگر انھیں درست مان لیا جائے تو اس سے یہ لازم آئے گا کہ رسول اللہ ﷺ سے (نوز بالله) چوک ہو گئی تھی اور آپ ﷺ نے اپنی پیدائش کے دن ان چیزوں کی طرف رغبت نہ دلاتی جس کی تلافی یہ میلاد منانے والے کرتے ہیں!!

### میلاد کو جائز قرار دینے والوں کے چند کمزور شبہات

(۱) ایک واقعہ منقول ہے کہ بد نصیب ابو لہب کو خواب میں دیکھا گیا۔ خیریت پوچھی گئی تو کہا کہ آگ کے عذاب میں بتلا ہوں البتہ ہر دو شنبہ کی رات کو عذاب میں تنحیف کر دی جاتی ہے اور اپنی دو الگیوں کے درمیان سے انگلی کے سرے کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ وہ اتنی مقدار میں پانی چوس لیتا ہے۔ اور اس کی وجہ یہ بتائی کہ اس کو اس کی باندی ثوبیہ نے جب آپ ﷺ کی پیدائش کی خبر دی تھی تو اس نے خوشی میں آ کر اپنی اس باندی کو آزاد کر دیا تھا۔

اس کا جواب یہ ہے کہ (۱) کسی کے خواب سے کوئی شرعی حکم ثابت نہیں ہوتا۔ (۲) دوسرا یہ کہ یہ روایت مرسلا ہے جو ناقابلی جنت ہوتی ہے۔ (۳) تیسرا یہ کہ سلف اور خلف کا اس بات پر اتفاق ہے کہ کافر اگر کفر کی حالت میں مر جائے تو اس کو اس کے نیک اعمال کا ثواب نہیں ملے گا۔ (۴) چوتھا یہ کہ ابو لہب کی خوشی ایک طبعی خوشی تھی، تعبدی خوشی نہ تھی اور اگر خوشی اللہ کیلئے نہ ہو تو اس پر ثواب نہیں ملتا ہے۔ (۵) پانچواں یہ کہ مومن کو آپ ﷺ کی پیدائش پر ہمیشہ خوش ہونا چاہئے، اس کیلئے آپ ﷺ کے یومِ پیدائش کو خاص کرنا درست نہیں ہے۔

جشن میلاد کی شرعی حیثیت

۱۹۷

۱ روایت ہے کہ آپ ﷺ نے اپنا عقیدہ خود کیا تھا اور چونکہ آپ کے دادا نے بھی آپ کا عقیدہ کر دیا تھا اور عقیدہ دو بار نہیں کیا جاتا تو اصل میں آپ ﷺ نے اپنی ولادت کا شکرانہ ادا کرنے کیلئے عقیدہ کیا۔ لہذا امت کو بھی آپ کی ولادت کے دن کھانے پینے کا انتظام بطور خاص کرنا چاہئے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ

(۱) یہ روایت کمزور ہے اور امام نووی نے اسے (حدیث باطل) قرار دیا ہے۔<sup>①</sup>

(۲) اور اگر اسے صحیح بھی مان لیا جائے تو اس میں یہ کہاں ہے کہ آپ ﷺ نے یہ عقیدہ اپنی ولادت پر شکر یہ ادا کرنے کیلئے کیا تھا؟ یہ تو محض اپنے گمان پر منی ہے اور گمان کی کوئی حیثیت نہیں ہوتی۔ *هُوَ الظَّنُّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا*

(۳) اور اس کا تیسرا جواب یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نے تو ایک ہی بار عقیدہ کیا تھا، ہر سال تو نہیں کیا تھا!

جبکہ میلاد منانے والے تو ہر سال میلاد مناتے ہیں!

۲ صحیح حدیث میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے عاشوراء کے دن روزہ رکھا اور اس کا حکم بھی دیا اور آپ سے جب اس بارے میں پوچھا گیا تو آپ نے جواب دیا کہ یہ ایک اچھا دن ہے، اللہ تعالیٰ نے اس دن موی علیہ السلام اور بنی اسرائیل کو فرعون سے نجات دی.... اخ - لہذا جب حضرت موسی علیہ السلام اور بنی اسرائیل کی نجات کے شکر یہ میں آپ ﷺ نے اس دن روزہ رکھا اور مسلمانوں کو بھی اس کا حکم دیا تو ہم بھی آپ ﷺ کے یوم ولادت کو روزہ کا دن نہیں بلکہ کھانے پینے اور جشن منانے کا دن ہنا میں !!

کس قدر عجیب ہے یہ بات؟ اگر اس حدیث کو دلیل بناتا ہوا تو اس کے مطابق روزہ رکھنے کی بات کرتے، لیکن اس کو تو چھوڑ دیا کیونکہ روزہ میں بھوک و پیاس کو برداشت کرنا پڑتا ہے جو یار لوگوں کیلئے بڑا مشکل امر ہے۔ اور بات کی تو کھانے پینے اور جشن منانے کی کی کیا اللہ تعالیٰ کا شکر عیش و مستی اور دعویتیں اڑا کر کیا جاتا ہے؟

۳ صحیح حدیث میں ہے کہ آپ ﷺ سوموار اور جمعرات کا روزہ رکھتے تھے اور اس کی وجہ یہ بیان فرمائی کہ سوموار کا دن وہ دن ہے جس میں پیدا ہوا اور اسی دن معموث ہوا.... اخ

اس کا جواب یہ ہے کہ

(۱) رسول اللہ ﷺ کی نعمتِ ولادت پر شکر اسی نوع کا ہونا چاہئے جس نوع کا شکر خود رسول اللہ ﷺ نے

کیا۔

① المجموع للنووی: 8/431

(۲) دوسرا یہ کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی پیدائش کے دن جو بارہ رجع الاول ہے روزہ نہیں رکھا بلکہ آپ نے سموار کے دن کاروزہ رکھا جو ہر مہینے میں چار پانچ مرتبہ آتا ہے۔ اس بناء پر بارہ رجع الاول کو کسی عمل کیلئے خاص کرنا اور ہر ہفتہ آنے والے سموار کو چھوڑ دینا دراصل آپ ﷺ کی تھیج ہے جس کا کوئی مسلمان تصور ہی نہیں کر سکتا ہے۔

(۳) تیسرا یہ کہ جب آپ ﷺ نے اپنی ولادت کے شکریہ میں سموار کا روزہ رکھا تو کیا آپ نے روزے کے ساتھ کوئی محفل اور تقریب بھی منعقد کی جیسا کہ یہ میلادی لوگ کرتے ہیں کہ لوگوں کا ازدحام ہوتا ہے، مدحیہ اشعار اور نغمے پڑھے جاتے ہیں اور خصوصی لکھانا پینا ہوتا ہے؟

### اسلامی عیدیں

میلاد منانے والے حضرات آنحضرت ﷺ کی ولادت باسعادت کے دن کو 'عید' کا دن قرار دیتے ہیں جبکہ اس امت کے اولیں دور سے ہی اہل اسلام کے ہاں 'سالانہ' دو ہی عیدیں چلی آ رہی ہیں۔ جیسا کہ حضرت انس بن مالکؓ بیان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب مدینہ تشریف لائے تو ان لوگوں کے سال میں دو دن مقرر تھے جن میں وہ کھلیتے (خوشیاں مناتے) تھے۔ رسول اللہ ﷺ نے ان سے پوچھا: یہ دو دن کیسے ہیں؟ انہوں نے کہا: زمانہ جاہلیت سے ہم ان دنوں میں کھلیتے اور خوشی مناتے چلے آ رہے ہیں۔ آپ نے فرمایا:

«قَدْ أَبْدَلَكُمُ اللَّهُ بِهِمَا خَيْرًا مِنْهُمَا: يَوْمَ الْفِطْرِ وَيَوْمَ الْأَضْحَى»<sup>①</sup>

"اللہ تعالیٰ نے تم کو ان کے بدله میں دو بہتر دن عطا فرما دیے ہیں اور وہ ہیں عید الفطر اور عید الاضحیٰ کے دن۔" اس حدیث مبارک سے معلوم ہوا کہ اسلامی تہوار کے طور پر منانے کے لئے شرعی عیدیں سال میں صرف دو ہیں اور ان کو اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کے لئے مقرر کیا ہے۔

اس کے علاوہ یوم جمعہ کو مسلمانوں کی ہفتہ وار عید قرار دیا گیا ہے۔ جیسا کہ حضرت ابن عباسؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ هَذَا يَوْمُ عِيدٍ جَعَلَهُ اللَّهُ لِلْمُسْلِمِينَ، فَمَنْ جَاءَ إِلَى الْجُمُعَةِ فَلْيَعْتَسِلْ، وَإِنْ كَانَ طَيِّبٌ فَلِيَمَسْ مِنْهُ، وَعَلَيْكُمْ بِالسَّوَاكِ»<sup>②</sup>

"بے شک یہ عید کا دن ہے جسے اللہ تعالیٰ نے صرف مسلمانوں کیلئے (عید کا دن) بنایا ہے۔ لہذا جو شخص نماز

① سنن النسائي: 1556 وصححه الألباني      ② سنن ابن ماجہ: 1098 وصححه الألباني

جمع کیلئے آئے تو وہ غسل کرے اور اگر خوبصورت موجود ہو تو ضرور لگائے۔ اور تم پر مساوک کرنا لازم ہے۔“  
آخر میں ہم اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمیں اپنے فضل و کرم سے حق بات کو سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی توفیق دے۔ آمین

### دوسرा خطبہ

حضرات محترم! دین میں نئے نئے کام ایجاد کرنا جن کا قرآن و حدیث اور صحابہ کرام ﷺ کے طرز عمل سے کوئی ثبوت نہ ملتا ہونہایت خطرناک امر ہے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ ایک بار نصیحت کرنے کیلئے کھڑے ہوئے تو آپ ﷺ نے مخملہ باتوں کے یہ بھی ارشاد فرمایا:

«الَا وَإِنَّهُ سَيُجَاءُ بِرِجَالٍ مِنْ أُمَّتِي فَيُؤْخَذُ بِهِمْ ذَاتُ الشِّيمَالِ، فَاقُولُ : يَارَبِّ، أَصْحَابِي؟ فَيَقُولُ : إِنَّكَ لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ» <sup>①</sup>

”خبردار امیری امت کے کچھ لوگوں کو قیامت کے دن لا یا جائے گا اور انھیں باکیں طرف (جہنم کی جانب) دھکیل دیا جائے گا۔ میں کہوں گا: اے پروردگار! یہ تو میرے ساتھی ہیں؟ تو کہا جائے گا: آپ نہیں جانتے کہ انھوں نے آپ کے بعد کیا کیا نئے کام دین میں ایجاد کر لئے تھے!“

اور حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَيَرِدَنَ عَلَىٰ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِي الْحَوْفَسَ، حَتَّىٰ إِذَا عَرَفُتُمُ اخْتَلَجُوا دُونِي فَاقُولُ : أَصْحَابِي، فَيَقُولُ لِي : لَا تَدْرِي مَا أَحْدَثُوا بَعْدَكَ» <sup>②</sup>

”میرے ساتھیوں میں سے کچھ لوگ ضرور بالضرر و روض پر میرے پاس آئیں گے، یہاں تک کہ میں جب انھیں پہچان لوں گا تو انھیں مجھ سے دور دھکیل دیا جائے گا۔ میں کہوں گا: یہ تو میرے ساتھی ہیں! تو مجھے کہا جائے گا: آپ نہیں جانتے کہ انھوں نے آپ کے بعد دین میں کیا کیا نئے کام ایجاد کئے تھے۔“

علوم ہوا کہ دین میں نئے نئے کام ایجاد کرنے والے لوگ قیامت کے روز نبی کریم ﷺ کے ہاتھوں حوض کوثر کے پانی سے محروم کر دیئے جائیں گے۔ لہذا ہر مسلمان پر لازم ہے کہ وہ ایجاد بدعاات سے ابتکاب کرتے ہوئے سدی رسول اللہ ﷺ کی پیروی کرے اور چاہے خوشی ہو یا غمی کسی بھی صورت میں آپ ﷺ کے طریقے سے انحراف نہ کرے، اسی میں اس کی خیر و بھلائی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق دے۔ آمین

<sup>①</sup> صحیح البخاری 6526، صحیح مسلم: 2860      <sup>②</sup> صحیح البخاری: 6582

## امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق

اہم عنصر خطبہ:

امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق:

- ① اللہ کا بندہ اور رسول مانا
- ② تو قیر و احترام کرنا
- ③ اللہ تعالیٰ کے بعد سب سے زیادہ محبت کرنا
- ④ اسوہ حسنہ پر عمل کرنا
- ⑤ اطاعت کرنا
- ⑥ اخلاقی مسائل میں فیصل تسلیم کرنا
- ⑦ قرآن و حدیث پر عمل کرنا
- ⑧ زیادہ سے زیادہ درود شریف پڑھنا

محترم حضرات!

سابقہ خطبہ جمعہ میں ہم امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کے سقام و مرتبہ، آپ ﷺ کے فضائل و مہماں کے فضائل و مہماں اور آپ کی بعض خصوصیات کا تذکرہ کرچکے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ اتنے عظیم الشان نبی ﷺ کے ان کی امت پر کون کون سے حقوق ہیں؟ تو آئیے آج کے خطبہ جمعہ میں انہی حقوق پر قرآن و حدیث کی روشنی میں گفتگو کرتے ہیں۔

### ❶ اللہ کا بندہ اور رسول مانا

جانب نبی کریم ﷺ کا امت پر سب سے پہلا حق یہ ہے کہ امت آپ ﷺ کو اللہ کا بندہ اور اس کا آخری رسول مانے۔ اور یہی وہ بات ہے جس کا ہر مسلمان کلمہ شہادت پڑھتے ہوئے اقرار کرتا ہے کہ ”اللہ تعالیٰ کے سو کوئی معبد و برق نہیں اور محمد (ﷺ) اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔“

ارشاد پاری تعالیٰ ہے: ﴿فَإِنْتُمْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي أُنْزَلَنَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾<sup>①</sup>  
 ”لِهِذَا تَمَّ اللَّهُ پر اور اس کے رسول پر ایمان لے آؤ اور اس نور (قرآن) پر بھی جو ہم نے نازل کیا ہے۔ اور تم جو کچھ کرتے ہو اللہ اس سے خوب باخبر ہے۔“

اسی طرح اس کا فرمان ہے:

﴿قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا وَالَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا  
 هُوَ يَعْلَمُ وَيَوْمَيْتُ فَإِنْمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الْأَمِينِ الَّذِي يُوْمَنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبَعَهُ لَعَلَّكُمْ  
 تَهْتَدُونَ﴾<sup>①</sup>

امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق

۲۰۱

”کہہ دیجئے! اے لوگو! میں تم سب کی طرف اس اللہ کا رسول ہوں جو آسمانوں اور زمین کی سلطنت کا مالک ہے، اُس کے بغیر کوئی معبود نہیں۔ وہی زندہ کرتا اور مارتا ہے۔ لہذا اللہ اور اس کے رسول نبی ایسی پر ایمان لاو، جو اللہ اور اس کے ارشادات پر ایمان لاتا ہے۔ اور اس کی اتباع کروتا کہ تم ہدایت پالو۔“

لہذا نبی کریم ﷺ کی نبوت و رسالت پر ایمان لانا اور آپ جو دین لے کر آئے اسے پچھے دل سے قبول کرنا فرض ہے کیونکہ اسی پر ہر انسان کی نجات موقوف ہے۔ یاد رہے کہ آنحضرت ﷺ نے آپ کو دیکھنے کے بعد آپ پر ایمان لانے والوں کو ایک مرتبہ اور آپ کو دیکھنے بغیر آپ پر ایمان لانے والوں کو سات مرتبہ خوشخبری سنائی۔

جیسا کہ حضرت ابوالامام شیخ الشافعی بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”طُوبَىٰ لِمَنْ رَأَىٰ نِعَمَٰ بِيٰ، وَطُوبَىٰ سَبَعَ مَرَّاتٍ لِمَنْ لَمْ يَرَنِيْ وَآمَنَ بِيٰ“

”خوشخبری ہے اس شخص کیلئے جس نے مجھے دیکھا اور مجھ پر ایمان لایا۔ اور سات مرتبہ خوشخبری ہے اس شخص کیلئے

جس نے مجھے نہیں دیکھا اور مجھ پر ایمان لایا۔“<sup>①</sup>

اور جو شخص نبی کریم ﷺ اور آپ کی شریعت پر ایمان نہیں لاتا وہ یقیناً جہنمی ہے۔

جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٌ بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ، يَهُودِيٌّ، وَلَا نَصَارَانِيٌّ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالَّذِي أَرْسَلْتُ بِهِ، إِلَّا كَانَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ“<sup>②</sup>

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں محمد (ﷺ) کی جان ہے! اس امت کا کوئی شخص چاہے یہودی ہو یا نصرانی، میرے بارے میں سے اور پھر اس حالت میں اس کی موت آجائے کہ وہ اس شریعت پر ایمان نہ لایا جسے دے کر مجھے مبعوث کیا گیا ہے تو وہ یقیناً جہنم والوں میں سے ہے۔“

واضح رہے کہ ہم پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کو اللہ تعالیٰ کا بندہ (بندگی کرنے والا) اس لئے کہتے ہیں کہ خود اللہ تعالیٰ نے ہی آپ ﷺ کو اپنا بندہ قرار دیا ہے۔ ارشاد باری ہے:

”سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَجْدَةٍ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقصَى“<sup>③</sup>

”پاک ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے کورات کے کچھ حصے میں مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ تک سیر کرائی۔“

اور خود رسول اکرم ﷺ کا بھی یہی ارشاد گراہی ہے کہ

① صحیح مسلم: 153

② الصحیحة للألبانی: 1241

③ الإسراء 1: 17

«... إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ فَقُولُواْ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ» ①

”میں ایک بندہ ہی ہوں، لہذا تم بھی یہی کہو کہ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔“

بنابریں آپ ﷺ کو وہی مقام دینا ہوگا جو آپ کو اللہ تعالیٰ نے دیا ہے۔ اور جو آپ نے اپنے بارے میں خود بیان فرمایا ہے۔

اور جب ہم رسول اللہ ﷺ کو اللہ تعالیٰ کا بندہ مانیں گے تو ان کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان فرق واضح ہو جائے گا۔ اور جس طرح لوگ آپ ﷺ کی تعریف میں مبالغہ آرائی کر کے آپ کو اللہ تعالیٰ کے مقام تک پہنچادیتے ہیں اس کی بھی نقی ہو جائے گی۔

## ۱ تعظیم و توقیر کرنا

رسول اللہ ﷺ کا امت پر دوسرا حق یہ ہے کہ آپ ﷺ کی تعظیم کی جائے اور دل و جان سے آپ ﷺ کا احترام کیا جائے۔ اور اسی لئے آپ ﷺ کی حیات مبارکہ میں آپ ﷺ کو نام کے ساتھ پکارنے، یا آپ ﷺ کی موجودگی میں اوپنجی آواز میں گفتگو کرنے سے محلہ کرام ﷺ کو منع کر دیا گیا اور انھیں آپ ﷺ کا احترام کرنے کی ختنی سے تلقین کی گئی۔

فرمان الہی ہے: ﴿لَا تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ يَسْتُكْمُ. كُلُّ دُعَاءٍ بَعْضُكُمْ بَعْضاً﴾ ②

”رسول ﷺ کو تم اس طرح مت بلاہ جیسا کہ تم آپس میں ایک دوسرے کو بلاتے ہو۔“

اور فرمایا: ﴿لَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلَا تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ گَبَّهُرْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ أَنْ تَحْبَطْ أَعْمَالَكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ﴾ ③

”اے ایمان والو! نبی کی آواز سے اپنی آواز اوپنجی نہ کرو اور ان کے سامنے بلند آواز سے اس طرح بات نہ کرو جس طرح تم آپس میں ایک دوسرے سے بلند آواز سے بات کرتے ہو، ورنہ تمھارے اعمال بر باد ہو جائیں گے اور تمہیں اس کا احساس نک نہ ہوگا۔“

اس آیت کریمہ کے شانِ نزول کے متعلق حضرت عبد اللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ بنو تمیم کا ایک قافلہ نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: آپ ان پر قعقاع بن معبد رضی اللہ عنہ کو امیر بنائیے جبکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے کہا: نہیں، آپ اقرئ بن حامیں رضی اللہ عنہ کو امیر بنائیے۔ تب حضرت ابو بکر

امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق

۲۰۳

عن عدو نے کہا: آپ نے تو بس میری مخالفت ہی کرنی تھی۔ حضرت عمر بن عدو نے کہا: نہیں، میں آپ کی مخالفت نہیں کرنا چاہتا تھا۔ اس کے بعد ان دونوں کے مابین تکرار ہوئی یہاں تک کہ ان کی آوازیں بلند ہو گئیں۔ اسی موقع پر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ﴾

حضرت ابن زید عن عدو کہتے ہیں کہ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد حضرت عمر بن عدو نبی کریم ﷺ سے اس قدر پست آواز میں بات کرتے تھے کہ آپ ﷺ کو ان سے دوبارہ پوچھنا پڑتا کہ آپ نے کیا کہا ہے۔<sup>①</sup>

اور حضرت ثابت بن قیس عن عدو جن کی آواز فطری طور پر بلند تھی ان کے متعلق حضرت انس بن مالک عن عدو بیان کرتے ہیں کہ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد انہوں نے نبی کریم ﷺ کی مجلس میں حاضر ہونا بند کر دیا۔

آپ ﷺ نے ان کے متعلق پوچھا کہ وہ کہاں ہیں؟ ایک شخص نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے اجازت دیجئے کہ میں جا کر ان کی خبر لے آؤں۔ [صحیح مسلم میں اس بات کی صراحت ہے کہ جو شخص حضرت ثابت بن قیس

عن عدو کی خبر لینے گیا تھا وہ حضرت سعد بن معاذ عن عدو تھے اور یہ ان کے پڑوی بھی تھے]

پھر جب یہ آدمی حضرت ثابت بن قیس عن عدو کے پاس آیا تو اس نے دیکھا کہ وہ اپنے گھر میں سر جھکائے (پریشان) بیٹھے ہیں۔ اس نے پوچھا: آپ کو کیا ہوا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: میرا بہت برا حال ہے کیونکہ

میری آواز نبی کریم ﷺ کی آواز سے اوپنچی ہے۔ اس لئے میرا عمل ضائع ہو چکا ہے اور اب میں جہنم والوں میں سے ہوں۔ ان کا یہ جواب سن کر وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس واپس آیا اور آپ کو ان کے متعلق خبر دی کہ وہ ایسے

ایسے کہہ رہے ہیں۔ تو رسول اکرم ﷺ نے اسے ان کے پاس دوبارہ بھیجا کہ جاؤ انھیں خوبی سناو کہ آپ جہنم والوں میں سے نہیں بلکہ جنت والوں میں سے ہیں۔<sup>②</sup>

ان دونوں واقعات سے ثابت ہوتا ہے کہ نبی کریم ﷺ کے صحابہ کرام عن اللہ آپ کا شدید احترام کرتے تھے اور ادب و احترام کو مخطوط خاطر رکھتے ہوئے انھیں یہ بات ہرگز گوارانہ تھی کہ ان کی آواز نبی کریم ﷺ کی آواز سے اوپنچی ہو۔

اللہ تعالیٰ رسول اکرم ﷺ کی توقیر و احترام کرنے والوں کو بشارت سناتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّزُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أُنزِلَ مَعَهُ أُولُّنَّكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>③</sup>

”لہذا جو لوگ اس نبی پر ایمان لاتے ہیں اور ان کی تعلیم، ور مدد کرتے ہیں اور اس نور کی اتباع کرتے ہیں جو

صحیح البخاری: 4846، صحیح مسلم: 119

②

صحیح البخاری: 4845، 4847

الأعراف: 157

ان پر اتنا را گیا ہے، ایسے لوگ ہی کامیابی پانے والے ہیں۔“

نیز فرمایا: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا ﴾ لِتُوَمِّنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعَزِّرُوا وَتَوَقِّرُوا وَتُسَبِّحُوا بِكَرَّةٍ وَأَصْبِلًا﴾

”یقیناً ہم نے تھے گواہی دینے والا، خوشخبری سنانے والا اور ذرانتے والا بنا کر بھیجا ہے تاکہ (اے مسلمانو) تم اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لاو، اس کی مدد کرو اور اس کا ادب کرو۔ اور سچ و شام اس (اللہ) کی تسبیح بیان کرو۔“ صحابہ کرام ﷺ نبی کریم ﷺ کی توقیر اور تعظیم کس طرح کرتے تھے اس کی ایک جھلک قصہ صلی اللہ علیہ وسلم حدیثیہ میں نظر آتی ہے۔

حضرت عروۃ بن مسعود ثقیفی میں لکھا گیا ہے، جو اس وقت مشرک تھے اور قریش کے نمائندہ بن کر رسول اللہ ﷺ کے پاس آئے تھے، وہ جب قریش کے پاس واپس لوئے تو انہوں نے کہا:

(أَيُّ قَوْمٌ ، وَاللَّهُ لَقَدْ وَقَدْتُ عَلَى الْمُلُوكِ ، وَوَقَدْتُ عَلَى قَيْصَرَ وَكُسْرَى وَالنَّجَاشِيَّ ، وَاللَّهُ إِنْ رَأَيْتُ مِلَكًا قَطُّ يُعَظِّمُ أَصْحَابَهُ مَا يُعَظِّمُ أَصْحَابَهُ مُحَمَّدٌ ﷺ مُحَمَّدًا ، وَاللَّهُ إِنْ يَتَنَخَّمُ نُخَامَةً إِلَّا وَقَعَتْ فِي كَفَرِ رَجُلٍ مِنْهُمْ فَدَلَّكَ بِهَا وَجْهَهُ وَجَلَّدَهُ ، وَإِذَا أَمْرَهُمْ أَبْتَدَرُوا أَمْرَهُ ، وَإِذَا تَوَاضَّأُ كَادُوا يَقْتَلُونَ عَلَى وَضُوئِهِ ، وَإِذَا تَكَلَّمُوا خَفَضُوا أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَهُ ، وَمَا يُحِدُّونَ إِلَيْهِ النَّظَرَ تَعَظِيمًا لَهُ )

”اے میری قوم! اللہ کی قسم میں ہر بڑے بڑے بادشاہوں سے مل چکا ہوں، میں نے قیصر و کسری اور نجاشی جیسے بادشاہ دیکھے ہیں لیکن اللہ کی قسم میں نے کوئی ایسا بادشاہ نہیں دیکھا جس کی اس کے ساتھی اتنی تعظیم کرتے ہوں حتیٰ تعظیم محمد ﷺ کی ان کے ساتھی کرتے ہیں۔ اللہ کی قسم! اگر وہ کھنکھمارتے بھی ہیں تو ان کے منہ سے نکلنے والا بلغم ان کے کسی ساتھی کی ہتھیلی میں ہی گرتا ہے جسے وہ اپنے چہرے اور اپنی جلد پر مل لیتا ہے۔ اور جب وہ کوئی حکم جاری کرتے ہیں تو ان کے ساتھی فوراً اس پر عمل کرتے ہیں۔ اور جب وہ وضو کرتے ہیں تو ان کے ساتھیوں میں سے ہر ایک کی یہ کوشش ہوتی ہے کہ وضو والا پانی اسے مل جائے۔ اور جب وہ آپس میں گفتگو کرتے ہیں تو ان کے پاس اپنی آوازوں کو پست رکھتے ہیں اور ان کی تعظیم کی بناء پر ان کی نظروں سے نظر نہیں ملاتے....“

برادران! اسلام! یہ بات یاد رکھو کہ آپ ﷺ کی تعظیم کا لازمی تقاضا یہ ہے کہ آپ ﷺ نے جو دین امت تک

① الفتح 48: 9

② صحيح البخاري، الشروط، باب الشروط في الجهاد: 2731-2732

پہنچایا اسے کامل تصور کیا جائے اور اس میں کسی قسم کی کمی بیشی کو درست نہ سمجھا جائے۔ اور آپ ﷺ نے جن کاموں کے کرنے کا حکم دیا ہے ان پر عمل کیا جائے اور جن کاموں سے منع کیا ہے ان سے پرہیز کیا جائے۔ آپ ﷺ کی سنت مبارکہ کو زندہ کیا جائے، آپ ﷺ کی دعوت تو حید کو خوب پھیلایا جائے، شرک و بدعت کے خلاف جہاد کیا جائے، آپ ﷺ کی سیرت کو اپنایا جائے اور آپ ﷺ کی طرف جھوٹی اور من گھرت با توں کو منسوب نہ کیا جائے۔

اس موضوع کی مناسبت سے یہ بات بھی اچھی طرح ذہن نشین کر لینی چاہئے کہ آنحضرت ﷺ کی تقطیم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی مقرر کردہ حدود سے زیادہ نہ ہو کیونکہ انہی حدود کے اندر رہتے ہوئے آپ ﷺ کی تقطیم تو بجا ہے بلکہ ایمان کا حصہ ہے، لیکن ان سے تجاوز کرنا قطعاً درست نہیں ہے۔

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«لَا تُطْرُفُنِي كَمَا أَطْرَأْتِ النَّصَارَى إِبْنَ مَرِيمَ إِنَّمَا أَنَا عَبْدٌ فَقُولُوا عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ»<sup>①</sup>  
”میری تعریف و تقطیم میں حد سے تجاوز نہ کرو، جیسا کہ نصاری نے عیسیٰ بن مریم (علیہ السلام) کی تعریف و تقطیم میں حد سے تجاوز کیا۔ میں تو محض ایک بندہ ہوں، لہذا تم مجھے اللہ کا بندہ اور اس کا رسول ہی کہو۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ آپ ﷺ کو ان اختیارات کا مالک تصور کرنا جو صرف اللہ تعالیٰ کے پاس ہیں مثلاً آپ ﷺ کو حاجت روایا مشکل کشا، یا غوث تصور کرنا حرام ہے۔ اور آپ ﷺ کے احترام اور تقطیم کی جو حد مقرر کر دی گئی ہے اس سے تجاوز ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿قُلْ لَا أَمْلُكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَأَسْتَكْفِرُتُ مِنَ الْخَيْرِ وَمَا مَسَّنِي السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِّقَوْمٍ يُوْمَنُونَ﴾<sup>②</sup>  
”کہہ دیجئے کہ مجھے تو خود اپنے نفع و نقصان کا اختیار بھی نہیں ہے، مگر اللہ ہی جو کچھ چاہتا ہے وہی ہوتا ہے۔ اور اگر میں غیب جانتا ہوتا تو بہت سی بھلائیاں حاصل کر لیتا اور مجھے کوئی تکلیف نہ پہنچتی۔ میں تو محض ایک ڈرانے والا اور بشارت دینے والا ہوں ان کیلئے جو ایمان لے آئیں۔“

نیز فرمایا: ﴿قُلْ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَرَائِنُ اللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلْكٌ إِنْ أَتَيْعُ إِلَّا مَا يُؤْخَذُ إِلَيَّ قُلْ هُلْ يَسْتَوِي الْأَنْعَمُ وَالْبَقِيرُ أَفَلَا تَتَسْكُنُونَ﴾<sup>③</sup>

”آپ ان سے کہئے کہ میں یہ نہیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں، نہ ہی میں غیب کی باتیں جانتا

ہوں اور نہ میں تم سے یہ کہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں بلکہ میں تو پیروی کرتا ہوں اس چیز کی جو میری طرف وحی کی جاتی ہے۔ آپ ان سے پوچھئے کہ کیا نابینا اور بینا برابر ہو سکتے ہیں؟ پھر تم لوگ کیوں نہیں سوچتے؟“

## ۲ رسول اللہ ﷺ سے محبت کرنا

رسول اللہ ﷺ کا تیرا حق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بعد سب سے زیادہ محبت آپ ﷺ سے کی جائے۔ اور اس طرح کی جائے کہ اس جیسی محبت اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں کسی اور کے ساتھ نہ ہو۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

« ثَلَاثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوةَ الْإِيمَانِ : أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّ سِوَاهُمَا ، وَأَنْ يُحِبَّ الْمُرْءَ لَا يُحِبُّهُ إِلَّا لِلَّهِ ، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفُرِ بَعْدَ إِذْ أَنْقَدَهُ اللَّهُ مِنْهُ ، كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ »<sup>①</sup>

”تین خصلتیں ایسی ہیں کہ جو کسی شخص میں موجود ہوں تو وہ ان کے ذریعے ایمان کی لذت اور اس کے مٹھاس کو پالیتا ہے۔ ایک یہ کہ اسے اللہ اور اس کے رسول (ﷺ) کے ساتھ سب سے زیادہ محبت ہو۔ دوسرا یہ کہ اسے کسی شخص سے محبت ہو تو محض اللہ کی رضا کی خاطر ہو۔ اور تیسرا یہ کہ اسے کفر کی طرف لوٹا اسی طرح ناپسند ہو جیسا کہ جہنم میں ڈالا جانا اسے ناپسند ہے۔“

پیارے نبی حضرت محمد ﷺ سے اپنے اہل و عیال ، اپنے والدین اور دیگر تمام لوگوں سے زیادہ محبت کی جائے۔ جیسا کہ حضرت انس بن مالکؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

« لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدَهُ وَوَالِدَهُ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ »<sup>②</sup>

”تم میں سے کوئی شخص مومن نہیں ہو سکتا یہاں تک کہ وہ اپنی اولاد، اپنے والد اور دیگر تمام لوگوں کی نسبت مجھ سے زیادہ محبت کرے۔“

بلکہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ اپنی جان سے بھی زیادہ محبت کرنا ضروری ہے۔ جیسا کہ عبد اللہ بن ہشامؓ نے بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھے، آپ ﷺ نے حضرت عمر بن الخطابؓ کا ساتھ کپڑا ہوا تھا۔ اسی دوران حضرت عمر بن الخطابؓ نے کہا: (یا رَسُولَ اللَّهِ، لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِلَّا مِنْ نَفْسِي) ”اسے اللہ کے رسول! آپ مجھے (دنیا کی) ہر چیز سے زیادہ محبوب ہیں، ہاں البتہ میری جان سے زیادہ محبوب نہیں۔“

① صحیح البخاری: 16، صحیح مسلم: 43

② صحیح البخاری: 15، صحیح مسلم: 44

رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا وَاللَّهِ أَكْبَرُ نَفْسِي بِيَدِهِ، حَتَّىٰ أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْكَ مِنْ نَفْسِكَ، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: فَإِنَّهُ الْأَنَّ وَاللَّهُ، لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ نَفْسِي، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: الْأَنَّ يَا عُمَرُ»<sup>①</sup>

”نبی، اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! یہاں تک کہ میں تمہاری جان سے بھی زیادہ محبوب ہو جاؤں۔“

چنانچہ حضرت عمر بن الخطاب نے کہا: ”اب اللہ کی قسم! آپ مجھے میری جان سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔“ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”اے عمر! اب بات بی ہے۔“

یاد رہے کہ آنحضرت ﷺ سے کسی محبت کا عملی اظہار آپ ﷺ کی اتباع اور فرمانبرداری سے ہوتا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿قُلْ إِنَّ كُنْتُمْ تُعْبُوْنَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوْنِي يُعِبِّرُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>②</sup>  
”آپ کہہ دیجئے! اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میرے تابعداری کرو، اس طرح اللہ تم سے محبت کرے گا اور تمہارے گناہ معاف فرمادے گا اور اللہ تعالیٰ بہت بخشنے والا، نہایت مہربان ہے۔“

اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ آپ ﷺ کے ساتھ محبت کی دلیل آپ کی اتباع اور فرمانبرداری کرنا ہے۔ لہذا جو شخص آپ ﷺ سے محبت کا دعویٰ کرتا ہو اور آپ ﷺ کی سنت کی پیروی بھی کرتا ہو تو سمجھ لینا چاہئے کہ وہ محبت کے دعوے میں سچا ہے۔ اور اگر وہ محبت کا دعویٰ تو کرتا ہو لیکن سنت نبویہ کا پیروکار نہ ہو تو اس کے متعلق یقین کر لینا چاہئے کہ وہ محبت کے دعوے میں جھوٹا ہے۔ ایک شاعر نے کیا خوب کہا ہے:

تَعَصِّيُ الْأَلْهَ وَأَنْتَ تُظْهِرُ حَبَّةً هَذَا الْعَمَرُكَ فِي الْقِيَاسِ بَدِيعُ  
لَوْ كَانَ حُبُّكَ صَادِقًا لَا طَعْتَهُ إِنَّ الْمُحِبَّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطْبِعُ  
”تم اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہو اور اس سے محبت کا دعویٰ بھی کرتے ہو! یہ تو تمہاری زندگی کی قسم! انتہائی نا معمول بات ہے، اگر تمہاری محبت پچی ہوتی تو تم اس کی فرمانبرداری کرتے کیونکہ محبت کرنے والا اپنے محبوب کا فرمانبردار ہوتا ہے۔“

اور صحابہ کرام ﷺ کو رسول اللہ ﷺ سے کس قدر شدید محبت تھی اس کا اندازہ آپ حضرت عائشہؓؑ کی اس روایت سے کر سکتے ہیں۔ وہ بیان فرماتی ہیں کہ ایک آدمی نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا:

③ آل عمران: 31

④ صحیح البخاری: 6632

اے اللہ کے رسول! آپ مجھے میری جان سے اور اسی طرح میری اولاد سے بھی زیادہ محبوب ہیں۔ اور میں جب گھر میں ہوتا ہوں تو آپ کو یاد کرتا ہوں، پھر میں صبر نہیں کر سکتا یہاں تک کہ آپ کے پاس آؤں اور آپ کو دیکھ لوں۔ اور میں جب اپنی موت اور آپ کی موت کو یاد کرتا ہوں تو مجھے یقین ہو جاتا ہے کہ آپ جب جنت میں داخل ہو جائیں گے تو آپ کو انبیاء (علیهم السلام) کے ساتھ (اعلیٰ درجات میں) بھیج دیا جائے گا۔ اور اگر میں جنت میں داخل ہوا تو مجھے اس بات کا اندریشہ ہے کہ میں دہاں آپ کو نہیں دیکھ سکوں گا!

نبی کریم ﷺ نے اسے کوئی جواب نہ دیا یہاں تک کہ حضرت جبریل (علیہ السلام) یہ آیت لے کر نازل ہوئے:

﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾<sup>①</sup>

”اور جو لوگ اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کریں گے وہ (جنت میں) ان کے ساتھ ہونے لگے جن پر اللہ نے انعام کیا ہے۔ یعنی انبیاء، صدیقین، شہداء اور صالحین اور یہ لوگ بڑے اچھے ساتھی ہونگے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت اور آپ ﷺ کی سنت کی اتباع ہی دراصل آپ ﷺ کے ساتھ بھی محبت کی دلیل ہے۔ اور اسی بناء پر آپ ﷺ کے ساتھ محبت کرنے والوں کو قیامت کے روز آپ کا ساتھ نصیب ہوگا کیونکہ اس صحابی نے جب اس اندریشے کا اظہار کیا کہ شاید وہ جنت میں نبی کریم ﷺ کو نہیں دیکھ سکے گا تو اللہ تعالیٰ نے اس کا جواب یہ دیا کہ اگر تم اللہ اور رسول ﷺ کی اطاعت کرو گے تو تمہیں انبیاء ﷺ کا ساتھ ضرور نصیب ہوگا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ صرف محبت کا دعویٰ ہی کافی نہیں ہے بلکہ اس کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری بھی ضروری ہے۔

نیز حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں اسلام لانے سے پہلے رسول اللہ ﷺ سے شدید بغض رکھتا تھا۔ پھر جب اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں اسلام کی محبت پیدا کی تو میں نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ کے ہاتھ پر بیعت کی۔ اس کے بعد میں رسول اللہ ﷺ سے شدید محبت کرنے لگا.... وہ فرماتے ہیں:

(وَمَا كَانَ أَحَدٌ أَحَبَ إِلَيَّ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ وَلَا أَجَلَ فِي عَيْنَيِّ مِنْهُ ، وَمَا كُنْتُ أَطِيقُ أَنْ أَمْلِأَ عَيْنَيِّ مِنْهُ إِجْلَالًا لَهُ ، وَلَوْ سُئِلْتُ أَنْ أَصْفَهُ مَا أَطْفَتُ ، لِيَأْتِيَ لَمْ أَكُنْ أَمْلِأَ عَيْنَيِّ مِنْهُ ....)<sup>②</sup>

① رواه الطبراني في الصغير والأوسط، وقال الهيثمي: رجاله رجال الصحيح غير عبد الله بن عمران العابدي وهو ثقة صحيح مسلم: 121

امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق

۲۰۹

”کوئی شخص ایسا نہ تھا جو مجھے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ محبوب ہوتا۔ اور نہ ہی کوئی ایسا تھا جس کا مقام و مرتبہ میری آنکھوں میں آپ ﷺ سے زیادہ ہوتا۔ اور آپ ﷺ کے عظیم مقام و مرتبہ کی وجہ سے میں اس بات کی طاقت نہ رکھتا تھا کہ میری آنکھیں آپ ﷺ سے بھر جائیں۔ اور اگر مجھ سے سوال کیا جائے کہ میں آپ ﷺ کی صفات بیان کروں تو میں ایسا نہیں کر سکتا کیونکہ آپ کو دیکھتے دیکھتے میری آنکھیں ہی آپ سے نہیں بھرتی تھیں...“

نیز رسول اللہ ﷺ سے کچی محبت کا ایک لازمی تقاضا یہ بھی ہے کہ آپ ﷺ کی سنن مبارکہ کو زندہ کیا جائے اور لوگوں کو ان کی تعلیم دی جائے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«إِنَّ الْإِسْلَامَ بَدَاً غَرِيْتَا وَسَيَعُودُ غَرِيْتَا كَمَا بَدَا، فَطُوبِي لِلْغُرَبَاءِ) قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَنِ الْغُرَبَاءُ؟ قَالَ: (الَّذِينَ يُحْيِيْنَ سُنْنَتِي وَيُعَلَّمُونَهَا عِبَادَ اللَّهِ»<sup>①</sup>

”بے شک اسلام کی ابتداء غربت اور بے چارگی میں ہوئی ہے اور یہ عنقریب اسی حالت میں لوٹ آئے گا جیسا کہ اس کی ابتداء ہوئی ہے۔ لہذا غراء کیلئے خوشخبری ہے۔“

آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ غراء کون ہوتے ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”جو میری سنت کو زندہ کریں گے اور اللہ کے بندوں کو اس کی تعلیم دیں گے۔“

## ۱۲ اسوہ حسنہ پر عمل کرنا

امت پر آپ ﷺ کا چو تھا حق یہ ہے کہ آپ ﷺ کو بہترین نمونہ تصور کرتے ہوئے تمام اقوال و افعال اور زندگی کے ہر شعبے میں آپ ﷺ کی پیروی کی جائے۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾<sup>②</sup>

”یقیناً تمہارے لئے رسول اللہ (ﷺ) میں محمد نمونہ موجود ہے، ہر اس شخص کیلئے جو اللہ تعالیٰ کی اور قیامت کے دن کی امید رکھتا ہو اور بکثرت اللہ کا ذکر کرتا رہتا ہو۔“

اس آیت سے معلوم ہوا کہ نمونہ رسول ﷺ کو وہی شخص اپنائے گا جس میں دو اوصاف ہوں گے، ایک یہ کہ وہ

① رواہ ابن عبد البر فی صحيح جامع بیان العلم وفضله: ص 421 وأصل الحديث فی صحيح مسلم: 146

② الأحزاب: 33: 21

روزِ قیامت اللہ تعالیٰ کی ملاقات پر یقین رکھتا ہو۔ اور دوسرا یہ کہ وہ بکثرت اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتا ہو۔ اور یہ دونوں وصف ایسے ہیں جن سے آج بہت سارے مسلمان محروم ہیں۔ اسی لئے ان کے دلوں میں اسوہ رسول ﷺ کی اہمیت بھی نہیں رہی۔ اس کے عکس انہوں نے اور کئی لوگوں کو آئیڈیل شخصیات تصور کر رکھا ہے اور انہی کے اقوال و افعال ان کیلئے نمونہ اور قابل تقلید ہیں۔ ولا حoul ولا قوة إلا بالله۔ جبکہ صحابہ کرام ﷺ رسول اللہ ﷺ کو، بہترین نمونہ تصور کرتے تھے اور تمام اقوال و افعال میں آپ ﷺ کی اتباع کرتے تھے۔ الایہ کہ کوئی عمل آپ ﷺ کے ساتھ خاص ہوتا تو وہ اسے چھوڑ دیتے۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ وہ انھیں دل سے چاہتے تھے اور ان سے پچی محبت کرتے تھے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے سونے کی انگوٹھی پہنی تو لوگوں نے بھی سونے کی انگوٹھیاں پہن لیں، پھر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”میں نے سونے کی انگوٹھی پہنی تھی۔“ اسکے بعد آپ ﷺ نے اپنی انگوٹھی اتنا کر پھینک دی اور فرمایا: ”إِنَّى لَنَ أَبْسَهُ أَبْدًا“ ”اب میں اسے کبھی نہیں پہنوں گا۔“<sup>①</sup> چنانچہ لوگوں نے بھی اپنی انگوٹھیاں اتنا کر پھینک دیں۔

اللہذا ہمیں بھی نبی کریم ﷺ کو بہترین نمونہ تصور کرتے ہوئے آپ ﷺ کی مکمل اتباع کرنی چاہئے، عقائد و عبادات میں، اخلاق و کردار میں، معاملات میں اور اسی طرح زندگی کے ہر شعبے میں آپ ﷺ کے نقش قدم پر چلتا چاہئے... لیکن افسوس ہے کہ آج ہم جب نبی کریم ﷺ کو مانتے اور آپ سے محبت کا دعویٰ کرنے والے لوگوں کے روزمرہ معمولات پر ایک نظر ڈالتے ہیں تو یہ حقیقت کھل کر واضح ہو جاتی ہے کہ نبی کریم ﷺ کے معمولاتِ زندگی میں اور اس دور کے اکثر مسلمانوں کے معمولاتِ زندگی میں زیمن و آسمان کا فرق ہے۔

عقائد کے باب میں نبی کریم ﷺ اکیلے اللہ تعالیٰ کو پکارنے والے اور اسی کو حاجت رو اور مشکل کشا تصور کرنے والے جبکہ آج کے بیشتر مسلمان غیر اللہ کو حاجت رو اور مشکل کشا تصور کرتے اور اسے پکارتے ہیں۔

آپ ﷺ صرف اللہ تعالیٰ کو نفع و نقصان کا مالک سمجھنے والے جبکہ آج کے اکثر مسلمان فوت شدہ بزرگان دین سے نفع کی امید بھی رکھتے ہیں اور ان سے نقصان کا خوف بھی کھاتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ اپنی قبر کو بھی سجدہ گاہ بنانے سے منع کرنے والے اور ایسا کرنے والوں پر لعنت بھیجنے والے جبکہ اس دور کے مسلمان بزرگوں کی قبروں پر مزارات تعمیر کرتے اور اپنی مرادوں کیلئے ان کا رخ کرتے ہیں....

اور عبادات کے باب میں رسول اللہ ﷺ اپنی زندگی کے آخری سانس تک نمازوں کی بخشی سے پابندی کرنے

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 7298، صحیح مسلم: 2061

والے جبکہ آج کے اکثر مسلمان پانچوں نمازوں کی پابندی نہیں کرتے اور (حی علی الصلاة، حی علی الفلاح) کی آواز سن کر بھی مسجدوں میں حاضر نہیں ہوتے۔ اور جو لوگ نمازیں پڑھتے ہیں ان میں سے بیشتر لوگ اپنی مرضی، یا اپنے مسلک کے مطابق پڑھتے ہیں جبکہ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے کہ (تم نماز اُس طرح پڑھو جیسا کہ تم مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہو۔) اور جب اپنی مرضی یا اپنے مسلک کے بتائے ہوئے طور طریقوں کے مطابق عبادت کرنی ہے تو بتائیے جی کریم ﷺ کے اسوہ حسنے کی پیروی کہاں رہ جاتی ہے!! اور اخلاق و کردار کے باب میں نبی کریم ﷺ انتہائی متواضع اور اپنے ساتھیوں میں گھل مل جانے والے اور تمام مسلمانوں کے ساتھ اچھا برداشت کرنے والے جبکہ آج کے کئی مسلمان غرور اور تکبر سے بھرے ہوئے اور اپنے مسلمان بھائیوں سے بد اخلاقی کا مظاہرہ کرتے ہوئے نظر آتے ہیں۔ نبی کریم ﷺ عفو و درگذر کرنے والے اور اس کا سبق دینے والے اور فخش گولی اور گالی گلوچ سے بیٹھتے اور اس سے روکنے والے جبکہ اس دور کے مسلمان چھوٹی چھوٹی بات پر دست و گریباں اور ایک دوسرے کو برا بھلا کہتے ہوئے اور ماں بہن کی گالیاں نہاتے ہوئے دکھائی دیتے ہیں!

اور معاملات کے باب میں پیارے نبی حضرت محمد ﷺ دھوکہ، فراؤ، خیانت اور رشوت وغیرہ سے منع کرنے والے جبکہ اس دور میں عالم یہ ہے کہ دھوکہ، فراؤ اور خیانت جیسے برے اعمال مسلمانوں کی شناخت بن گئے ہیں۔ اور نبی کریم ﷺ کا حکم دینے اور حرام کمائی سے منع کرنے والے جبکہ آپ ﷺ کو ماننے والے کئی مسلمان حلال و حرام میں تیز کے بغیر ہر طریقے سے مال و دولت کو جمع کرتے ہوئے اور جمع کئے ہوئے سرماۓ کو سوری بندکوں میں محفوظ کرتے ہوئے نظر آتے ہیں!

الغرض یہ کہ زندگی کے ہر شعبے میں رسول اللہ ﷺ کا نمونہ چھوٹ گیا ہے اور اس کی جگہ پر درآمد شدہ نمونہ قابل تقلید نہونے کی حیثیت اختیار کر گیا۔ اور تو اور شکل و صورت اور وضع قطع میں بھی پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کا اسوہ حسنہ اب ایک عیب بن کر رہ گیا ہے اور جو شخص آنحضرت ﷺ جیسی شکل و صورت اور وضع قطع اختیار کرنے کی کوشش کرتا ہے اسے آپ ﷺ کے ماننے والے اور آپ سے محبت کا دعویٰ کرنے والے سوالقاب سے نوازتے اور بھری محفل میں سنت رسول ﷺ کا مذاق اڑاتے ہوئے نظر آتے ہیں.... إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ۔

## ⑤ اطاعت

رسول اکرم ﷺ کا پانچواں حق یہ ہے کہ آپ ﷺ کی اطاعت کی جائے اور آپ ﷺ کی نافرمانی نہ کی

جائے کیونکہ آپ ﷺ کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے اور آپ ﷺ کی نافرمانی اللہ کی نافرمانی ہے۔

اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کا یہ حق یوں بیان فرمایا ہے: (وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَدُوا فَإِنْ تَوَيَّبُتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ) ①

”اور تم اللہ کی اطاعت کرتے رہو اور رسول (ﷺ) کی اطاعت کرتے رہو۔ اور (نافرمانی سے) ڈرتے رہو اور اگر تم نے اعراض کیا تو جان لو کہ ہمارے رسول کے ذمہ صاف صاف پہنچادیتا ہے۔“

نیز فرمایا: (مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أطَاعَ اللَّهَ) ②

”جو رسول کی اطاعت کرتا ہے اس نے گویا اللہ کی اطاعت کی۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کو اپنی اطاعت قرار دیا ہے۔ اور اس کی تائید اس حدیث سے بھی ہوتی ہے:

حضرت فاطمہ بنت قیسؓ بیان فرماتی ہیں کہ ان کے خاوند ابو عمرو بن حفصؓ کہیں گھر سے باہر گئے ہوئے تھے، اسی دوران انھوں نے انھیں آخری طلاق دے دی۔ چنانچہ انھوں نے اپنے وکیل (عیاش بن ابی ربیعةؓ) کو ان کے پاس طلاق (نامہ) دے کر بھیجا اور ان کے ذریعے پانچ صاع کھجور اور پانچ صاع یوں بھی بھیجے لیکن انھیں یہ بات پسند نہ آئی۔ [مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ انھوں نے کہا: کیا میرے لئے بس بھی نان و نفقہ ہے؟] تو ان کے وکیل نے کہا: اللہ کی قسم ہمارے پاس تمہارے لئے کچھ بھی نہیں۔ چنانچہ حضرت فاطمہؓ سیدھی رسول اللہ ﷺ کے پاس آگئیں اور انھیں پورے معاملے سے آگاہ کیا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: (لَيْسَ لَكُ عَلَيْهِ نَفَقَةً) ”واقتنا تمہارے لئے ان پر کوئی نان و نفقہ لازم نہیں ہے۔“

پھر آپ ﷺ نے انھیں ام شریکؓ کے گھر میں عدت گزارنے کا حکم دیا، اس کے بعد آپ ﷺ نے فرمایا: ”أَمْ شَرِيكٌ هُنَّا لَنَا وَهُنَّا لَهُنَا وَهُنَّا خَاتُونٍ هُنَّا بِنٍ كَمَرٍ مِّنْ كَمَرٍ“ میرے صحابہؓ کرامؓ کا آنا جانا لگا رہتا ہے، لہذا تم اہنام کتومؓ کے گھر میں عدت گزارو کیونکہ وہ ناہین ہیں اور تم ان کے گھر میں اپنا (اضافی) لباس اتار سکو گی۔ اور جب تم عدت پوری کرو تو مجھے اطلاع دینا۔“

حضرت فاطمہ بنت قیسؓ بیان فرماتی ہیں کہ جب میری عدت پوری ہو گئی تو میں نے رسول اللہ ﷺ کو بتایا کہ حضرت معاویہ بن ابی سفیانؓ اور حضرت ابو حیمؓ نے میرے پاس شادی کا پیغام بھیجا ہے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: (أَمَّا أَبُو جَهْنٍ فَلَا يَضُعُ عَصَاهُ عَنْ عَاتِقِهِ، وَأَمَّا مُعَاوِيَةُ فَصُعْلُوكُ لَا مَالَ

لَهُ، إِنْكَحْ حَنِيْ أَسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ»

”رہے ابو جہنم میں لفڑ تو وہ اپنے کندھ سے ڈندا ہی نہیں ہٹاتے (یعنی وہ بہت سخت مزاج ہیں۔) اور جہاں تک معاویہ نبی ﷺ کی بات ہے تو وہ مغلوک الحال ہیں اور ان کے پاس مال نہیں ہے۔ لہذا تم اسامہ بن زید میں لفڑ سے شادی کرلو۔“

حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کہتی ہیں کہ میں نے اسامہ بن لفڑ کو ناپسند کیا لیکن آنحضرت ﷺ نے دوبارہ مجھے بھی حکم دیا کہ میں اسامہ بن لفڑ سے ہی شادی کرلو۔

مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «طَاعَةُ اللَّهِ وَطَاعَةُ رَسُولِهِ خَيْرٌ لَكُ»  
”اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری تہارے لئے بہتر ہے۔“

چنانچہ میں نے ان سے شادی کر لی، پھر اللہ تعالیٰ نے اس نکاح میں اتنی خیر رکھ دی کہ مجھ پر اس دور کی خواتین رشک کرتی تھیں۔<sup>①</sup>

اس قصہ سے یہ ثابت ہوا کہ اطاعت رسول ﷺ باعث خیر و بھلائی ہے اور یہ بھی کہ اطاعت رسول ﷺ در اصل اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے کیونکہ نبی کریم ﷺ نے حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو جو حکم دیا کہ وہ حضرت اسامہ بن لفڑ سے شادی کر لیں اس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں کوئی آیت نازل نہیں کی تھی۔ اس کے باوجود آپ ﷺ نے یہ فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت تمہارے لئے بہتر ہے۔ تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اطاعت رسول ﷺ در اصل اللہ تعالیٰ کی اطاعت ہے۔

اللہ تعالیٰ نے بندوں کو جہاں اپنی اطاعت کا حکم دیا ہے، وہاں رسول اللہ ﷺ کی اطاعت کا حکم بھی دیا ہے۔

﴿إِنَّمَا يَنْهَا اللَّذِينَ آمَنُوا أَطْبَعُوا اللَّهَ وَأَطْبَعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾<sup>②</sup>

”اے ایمان والو! اللہ کی اطاعت کرو اور رسول کا کہا ما نو اور اپنے اعمال کو غارت نہ کرو۔“

﴿نَبِرَادَ بَارِيَ تَعَالَى هُنَّا﴾

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِبُّو لِلَّهِ وَلِرَسُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُعِيشُكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ  
بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُعْشَرُونَ﴾<sup>③</sup>

”اے ایمان والو! اللہ اور رسول ﷺ کا حکم مانو جبکہ رسول ﷺ تمہیں اس چیز کی طرف بلاۓ جو تمہارے لئے

امت پر نبی کریم ﷺ کے حقوق

۲۱۳

زندگی بخش ہو۔ اور یہ جان لو کہ اللہ تعالیٰ آدمی اور اس کے دل کے درمیان حائل ہو جاتا ہے۔ اور اسی کے حضورت جمع کئے جاؤ گے۔“

❖ حضرت ابو سعید الاعلیٰ رض بیان کرتے ہیں کہ میں مسجد میں نماز پڑھ رہا تھا کہ اس دوران رسول اللہ ﷺ میرے پاس سے گزرے، آپ ﷺ نے مجھے بلا یا لیکن میں آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر نہ ہوا یہاں تک کہ میں نے نماز کمل کر لی، پھر میں آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ ﷺ نے پوچھا: «مَا مَنَعَكَ أَنْ تَأْتِيَ؟» ”تمہیں کس بات نے میرے پاس آنے سے منع کیا؟“ میں نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! میں نماز پڑھ رہا تھا۔

تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«أَلَمْ يَقُلُ اللَّهُ: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا إِلَيْهِ وَلَرَسُولٍ}» ①  
”کیا اللہ تعالیٰ نے نہیں فرمایا: اے ایمان والو! اللہ اور رسول ﷺ کا حکم مانو جبکہ رسول تمہیں اس چیز کی طرف بلائے جو تمہارے لئے زندگی بخش ہو۔“

❖ نیز فرمایا: «وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُلُّدُوهُ وَمَا تَهَاكُمْ عَنْهُ فَاتَّهُوَا» ②

”اور جو کچھ تمہیں رسول دیں وہ لے لو اور جس سے روکیں اس سے روک جاؤ۔“

یہ آیت اس بات کی دلیل ہے کہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان شرعی جھٹ اور واجب الاتباع ہے۔

❖ اسی طرح یہ حدیث بھی اسی کی تائید کرتی ہے:

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے فرمایا:

«لَعْنَ اللَّهِ الْوَآشِمَاتِ وَالْمُؤْتَشِمَاتِ، وَالْمُتَنَمِّصَاتِ، وَالْمُتَفَلِّجَاتِ لِلْحُسْنِ، الْمُغَيْرَاتِ خَلْقَ اللَّهِ»

”اللہ تعالیٰ نے گودنے والی اور گدوانے والی، خوبصورتی کیلئے چہرے کے بال اکھاڑنے والی اور دانتوں کو جدا کرنے والی عورتوں پر لعنت کی ہے جو اس کی خلقت کو بدلتی ہیں۔“

یہ حدیث بنی اسد کی ایک عورت کو پہنچی، جسے ام یعقوب کہا جاتا تھا تو وہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کے پاس آئی اور کہنے لگی: مجھے یہ بات پہنچی ہے کہ آپ نے فلاں فلاں عورت پر لعنت پھیگی ہے؟

انھوں نے کہا: میں اس پر لعنت کیوں نہ پھیگوں جس پر رسول اللہ ﷺ نے لعنت پھیگی اور جس پر اللہ کی کتاب

میں بھی لعنت بھیجی گئی ہے؟

ام یعقوب نے کہا: میں نے پورا قرآن مجید پڑھا ہے لیکن مجھے تو وہ بات نہیں ملی جو آپ نے کی ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا: اگر تم نے قرآن پڑھا ہوتا تو تمہیں یہ بات ضرور مل جاتی۔ کیا تم نے یہ

آیت نہیں پڑھی؟ **(وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُلُودٌ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا)**

”پیغمبر تمہیں جس بات کا حکم دیں تم اس پر عمل کرو اور جس سے منع کر دیں اس سے باز آ جاؤ؟“

ام یعقوب نے کہا: کیوں نہیں!

انھوں نے کہا: بس اللہ کے رسول ﷺ نے ان کاموں سے منع کر دیا ہے۔

ام یعقوب نے کہا: آپ کی بیوی تو یہ کام کرتی ہے!

انھوں نے کہا: جا کر دیکھو تو؟

چنانچہ وہ گئیں تو انھیں ایسی کوئی بات نظر نہ آئی۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا:

اگر وہ ایسا کام کرتی تو میں اس کے قریب تک نہ جاتا۔<sup>①</sup>

❖ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**(كُلُّ أُمَّةٍ يَذْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَى، قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى)**<sup>②</sup>

”میری امت کے تمام لوگ جنت میں داخل ہونگے سوائے اس کے جس نے انکار کر دیا۔ صحابہ کرام ﷺ نے آپ ﷺ سے پوچھا کہ انکار کون کرتا ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: جس نے میری اطاعت کی وہ جنت میں جائے گا اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے گویا انکار کر دیا۔“

### صحابہ کرام ﷺ اور اطاعت رسول ﷺ

صحابہ کرام ﷺ میں رسول اکرم ﷺ کی اطاعت و فرمانبرداری کا جذبہ کوٹ کوٹ کر بھرا ہوا تھا۔ اس ضمن میں کچھ واقعات ذکر کئے جاتے ہیں۔

(۱) حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک آدمی کے ہاتھ میں سونے کی

② صحیح البخاری: 4886، صحیح مسلم: 2125

انگوٹھی دیکھی تو آپ ﷺ نے اسے اس کے ہاتھ سے اتارا اور پھینک دیا۔ بعد ازاں ارشاد فرمایا:

(يَعْمَدُ أَحَدُكُمْ إِلَى جَمْرَةٍ مِّنْ نَارٍ فَيَجْعَلُهَا فِيْ يَدِهِ)

”کیا تم میں سے کوئی شخص جہنم کا ایک انگارہ اٹھا کر اپنے ہاتھ میں رکھ لیتا ہے؟“

پھر جب رسول اللہ ﷺ چلے گئے تو اس آدمی سے کہا گیا: اپنی انگوٹھی اٹھا لو اور اس سے فائدہ اٹھاو۔

اس نے کہا: لاَ وَاللَّهِ، لَا أَخْذُهُ أَبْدًا وَقَدْ طَرَحَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ ! ①

اب جبکہ رسول اللہ ﷺ نے اسے میرے ہاتھ سے اتار کر پھینک دیا ہے تو اللہ کی قسم! میں اسے کبھی نہیں اٹھاؤں گا۔

(۲) حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَنْهَاكُمْ أَنْ تَحْلِفُوا بِآبَائِكُمْ»

”بے شک اللہ تعالیٰ تمہیں منع کرتا ہے کہ تم اپنے باپوں کی قسم اٹھاؤ۔“

حضرت عمر رضی اللہ عنہ یہ حدیث بیان کر کے فرماتے ہیں:

فَوَاللَّهِ مَا حَلَفْتُ بِهَا مُنْذُ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهْيَ عَنْهَا ذَاكِرًا وَلَا آثِرًا ②

یعنی میں نے جب سے رسول اللہ ﷺ سے یہ سنا کہ آپ نے اس سے منع کر دیا ہے، تب سے میں نے کبھی ایسی قسم نہیں اٹھائی، نہ اپنی طرف سے اور نہ کسی کی طرف سے نقل کرتے ہوئے۔

(۳) حضرت عبد اللہ بن عامر بن ربيعة بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ شام کی طرف روانہ ہوئے اور جب آپ (سرغ) مقام پر پہنچ چو تو آپ کو پتہ چلا کہ شام میں وبا پھیل ہوئی ہے۔ چنانچہ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہ نے ایک حدیث بیان کی کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا: «إِذَا سَمِعْتُمْ بِهِ بَأْرَضٍ فَلَا تَقْدُمُوا عَلَيْهِ، وَإِذَا وَقَعَ بِأْرَضٍ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلَا تَخْرُجُوهَا فِرَارًا مِنْهُ»

”جب تم وبا کے بارے میں سنو کہ وہ کسی ملک میں پھیل چکی ہے تو اس میں مت جاؤ اور جب تم کسی ملک میں موجود ہو اور وہاں وبا پھیل جائے تو رواہ فرار اختیار کرتے ہوئے وہاں سے مت نکلو۔“

یہ حدیث سن کر حضرت عمر رضی اللہ عنہ (سرغ) سے ہی واپس لوٹ آئے۔ ③

اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ جب اپنی کسی رائے کے مقابلے میں رسول اللہ ﷺ کی حدیث سنتے تو فوراً اپنی رائے

① صحیح مسلم: 2090      ② صحیح البخاری: 6647 ، صحیح مسلم: 1646

③ صحیح البخاری: 5730 ، 6973 ، صحیح مسلم: 2219

سے رجوع فرمائیتے اور حدیث رسول ﷺ کے مطابق ہی فیصلہ کرتے۔ جیسا کہ یحییٰ بن سعید بن المسیب بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن عبدالعزیز نے الگیوں کی دیت کے بارے میں فیصلہ فرمایا کہ انگوٹھے کی دیت پندرہ اونٹ، اس کے ساتھ والی انگلی اور اسی طرح درمیان والی انگلی کی دیت وس اونٹ اور اس کے ساتھ والی انگلی کی نو اونٹ اور سب سے چھوٹی انگلی کی چھوٹی اونٹ ہے لیکن جب انھیں معلوم ہوا کہ آں عمر بن حزم کی کتاب میں یہ حدیث موجود ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے تمام الگیوں کی دیت وس اونٹ مقرر فرمائی ہے تو انہوں نے اپنی رائے سے رجوع کر لیا۔<sup>①</sup>

(۲) حضرت عمر بن عبدالعزیز نے جب جھراسود کو یوسہ دیا تو فرمایا:

(أَمَّا وَاللَّهُ، إِنِّي لَا عُلِمْ أَنَّكَ حَجَرٌ لَا تُضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يُقْبِلُكَ مَا قَبْلَتُكَ)

”خبردار! مجھے یہ بات معلوم ہے کہ تم ایک پتھر ہو اور نہ تم نقصان پہنچا سکتے ہو اور نہ فرع۔ اور اگر میں نے رسول اللہ ﷺ کو نہ دیکھا ہوتا کہ آپ ﷺ نے تمہارا یوسہ لیا ہے تو میں کبھی تمہارا یوسہ نہ لیتا۔“ پھر فرمانے لگے: (مَا لَنَا وَلِلرَّمَلِ، إِنَّمَا كُنَّا رَاءِ يَنَا الْمُشْرِكِينَ، وَقَدْ أَهْلَكَهُمُ اللَّهُ، ثُمَّ قَالَ : شَيْءٌ صَنَعَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَلَا نُحِبُّ أَن نَّتَرَكَهُ) <sup>②</sup>

یعنی ”اب ہم رمل کیوں کریں! وہ تو دراصل ہم مشرکین کے سامنے (اپنی طاقت) کے اظہار کیلئے ہی کرتے تھے اور اب تو اللہ تعالیٰ نے انھیں ہلاک کر دیا ہے! پھر کہنے لگے: جو عمل رسول اللہ ﷺ نے کیا، ہم یہ پسند نہیں کرتے کہ اسے چھوڑ دیں۔“

## ۱ اختلافی مسائل میں فیصل

رسول اکرم ﷺ کا امت پر چھٹا حق یہ ہے کہ تمام اختلافی مسائل میں آپ ﷺ کو اور آپ کی احادیث مبارکہ کو فیصل تصور کرتے ہوئے ان کے سامنے سرتسلیم ختم کر دیا جائے اور ان کے مقابلے میں کسی کی رائے یا کسی کے مسلک کو کوئی اہمیت نہ دی جائے۔

فرمان الہی ہے:

﴿فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُوْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجاً مِّمَّا

<sup>②</sup> صحیح البخاری: 1605، صحیح مسلم: 1270

① الرسالة للإمام الشافعی: ص 422

قضیٰت وَيَسِّلُمُوا تَسْلِيْمًا ۝

”پس قسم ہے تیرے رب کی ! یہ مومن نہیں ہو سکتے جب تک آپس کے تمام اختلافات میں آپ کو حاکم (فیصل) نہ مان لیں ، پھر جو فیصلہ آپ ان میں کردیں اس سے وہ دل میں کسی طرح کی تیگی اور ناخوشی محسوس نہ کریں اور فرمابنداری کے ساتھ قبول کر لیں۔“

حضرت عروہ بن زبیر رض بیان کرتے ہیں کہ ان کے باپ حضرت زبیر رض اور ایک انصاری صحابی کے درمیان حرہ میں واقع پانی کی ایک نالی پر جھکڑا ہو گیا جس کے ذریعے وہ کھجوروں تک پانی پہنچاتے تھے۔ چنانچہ انصاری نے کہا: پانی چھوڑ دو اور اسے آگے جانے دو، لیکن حضرت زبیر رض نے انکار کر دیا۔ اب وہ دونوں اپنا معاملہ رسول اللہ ﷺ کے پاس لے کر آئے ، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِسْقِ يَا زَبِيرُ، ثُمَّ أَرْسِلِ الْمَاءَ إِلَى جَارِكَ»

”اے زبیر! تم (اپنے درختوں کو) پانی پلا لوا اور پھر اسے اپنے پڑوی کے باغ میں چھوڑ دو۔“

تو انصاری صحابی کو خخت غصہ آیا اور وہ کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! کیوں نہیں آخر وہ آپ کی پھوپھی کا بینا جو ہوا!

اس پر رسول اللہ ﷺ کے چہرہ انور کا رنگ متغیر ہو گیا اور آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِسْقِ يَا زَبِيرُ، ثُمَّ احْبِسِ الْمَاءَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَى الْجُدْرِ»

”زبیر! اپنے کھیت کو پانی پلا دو اور جب تک پانی منڈروں تک نہ کھینچ جائے اسے اس کیلئے مت چھوڑو۔“

حضرت زبیر رض کہتے ہیں: میں سمجھتا ہوں کہ یہ آیت اسی کیس میں نازل ہوئی:

﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَبَرَ بِنَهْمَهُ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا

قضیٰت وَيَسِّلُمُوا تَسْلِيْمًا ۝

اور صحیح بخاری میں مردی ہے کہ ایک آدمی نے حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے حجر اسود کے استلام کے متعلق سوال کیا تو انہوں نے کہا: (رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَسْتَلِمُهُ وَيَقِيلُهُ)

”میں نے رسول اکرم ﷺ کو دیکھا تھا کہ آپ نے اس کا استلام کیا اور اسے بوسہ دیا۔“

اس آدمی نے کہا: آپ کا کیا خیال ہے کہ اگر میں ازدحام میں پھنس جاؤں (تو کیا پھر بھی میں استلام کروں؟) اور آپ کا کیا خیال ہے کہ اگر لوگ مجھ پر غالب آجائیں (تو کیا پھر بھی مجھے استلام کرنا ہوگا؟)

حضرت عبد اللہ بن عمر رض نے فرمایا:

① صحيح البخاري: 2359، 2360، صحيح مسلم:

② النساء: 65

(إِجْعَلْ "أَرَأَيْتَ" بِالْيَمَنِ، رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَسْتَلِمُهُ وَيَقْبِلُهُ) ①

یعنی ”یہ جو تم کہہ رہے ہو کہ“ آپ کا کیا خیال ہے“ اسے یمن میں چھوڑ آؤ، میں تو صرف اتنا جانتا ہوں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا تھا کہ آپ نے اس کا استسلام کیا اور اسے بوس دیا۔“

اس سے معلوم ہوا کہ جب رسول اللہ ﷺ کی سنت کا علم ہو جائے تو پھر کسی کی رائے کوئی حیثیت نہیں رکھتی چاہے وہ رائے کسی صحابی کی کیوں نہ ہو لیکن بعد افسوس ! اس دور میں کئی ایسے لوگ موجود ہیں جنھیں رسول اللہ ﷺ کی مبارک سنتوں کے بارے میں صحیح احادیث سنائی جاتی ہیں تو وہ ان کے مقابلے میں اپنے علماء یا ائمہ کرام کی آراء بیش کرتے ہیں ! حالانکہ یہ اتنی بڑی جمارت ہے کہ جس پر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے عذاب الہی کے نازل ہونے کا اندریشہ ظاہر کیا۔

جیسا کہ امام ابن عبد البرؓ نے عروۃ سے روایت کیا ہے کہ انہوں نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے کہا: آپ اللہ سے نہیں ڈرتے کہ آپ مجھ تمعن کی رخصت دیتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: اے عروۃ! تم اپنی والدہ سے پوچھلو، عروۃ کہنے لگے: ابو بکر و عمر (رضی اللہ عنہما) نے تو تمعن نہیں کیا! یہ سن کر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا: (وَاللَّهِ مَا أَرَأَكُمْ مُتَهِمِينَ حَتَّىٰ يُعَذِّبُكُمُ اللَّهُ ، نُحَدِّثُكُمْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ، وَتُحَدِّثُنَا عَنْ أَبِي بَكْرٍ وَعُمَرَ)

”اللہ کی قسم ! میں نہیں سمجھتا کہ تم باز آؤ گے یہاں تک کہ تم پر اللہ تعالیٰ کا عذاب نازل ہو، ہم تمہیں رسول اللہ ﷺ کی حدیث بیان کرتے ہیں اور تم اس کے مقابلے میں ابو بکر و عمر (رضی اللہ عنہما) کی بات کرتے ہو؟“

اور دوسری روایت میں ہے کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

(أَرَاهُمْ سَيِّهْلِكُونَ، أَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ يَعْلَمُهُ وَيَقُولُونَ: قَالَ أَبُوبَكْرٍ وَعُمَرَ؟) ②

”میں سمجھتا ہوں کہ وہ عنقریب بلاک ہو جائیں گے، میں کہتا ہوں کہ رسول اللہ ﷺ نے (یوں) فرمایا اور یہ کہتے ہیں کہ ابو بکر و عمر (رضی اللہ عنہما) نے (یوں) کہا؟“

### حدیث رسول ﷺ کی مخالفت پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا شدید رد عمل

(۱) سالم بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے یہ حدیث بیان کی کہ

① صحیح البخاری: 1611

② صحیح جامع بیان العلم وفضلہ لابن عبد البر، أبو الأشبیل: ص 525

رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا تَمْنَعُوا إِنْسَاءَ كُمُّ الْمَسَاجِدِ إِذَا أَسْتَأْذِنُكُمْ إِلَيْهَا»

”اگر تمہاری خاتین تم سے مساجد میں جانے کی اجازت طلب کریں تو تم انھیں ان میں جانے سے منع نہ کیا کرو۔“  
یہ حدیث سن کر حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کے بیٹے بلاں بن عبد اللہ کہنے لگے: (وَاللَّهُ لَنَمْنَعُهُنَّ) اللہ کی قسم  
اہم انھیں ضرور منع کریں گے۔ تو حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ اس کی طرف متوجہ ہوئے اور انھیں شدید برآ بھلا کہا  
، اتنا برآ بھلا کر میں نے آج تک انھیں کسی کو اتنا برآ بھلا کہتے ہوئے نہیں دیکھا۔ اور انھوں نے فرمایا: (أَخْبَرُكُمْ  
عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَتَقُولُونَ: وَاللَّهُ لَنَمْنَعُهُنَّ) میں تمہیں رسول اللہ ﷺ کی حدیث بیان کرتا ہوں اور تم  
کہتے ہو: اللہ کی قسم! ہم انھیں ضرور منع کریں گے!<sup>①</sup>

ایک روایت میں ہے کہ جب حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ کی یہ حدیث بیان کی:  
«إِذَا ذَنَوْا لِلنِّسَاءِ بِاللَّيلِ إِلَى الْمَسَاجِدِ»

”عورتوں کو رات کے وقت مساجد میں جانے کی اجازت دے دیا کرو۔“

تو ان کے ایک بیٹے نے، جس کا نام واقد تھا کہا: تب تو وہ اسے خرابی کا ذریعہ بنالیں گی! حضرت عبد اللہ بن  
عمر رضی اللہ عنہ نے اس کے سینے پر مارا اور فرمایا:

(أَحَلَّتُكَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَتَقُولُونَ: لَا)

”میں تمہیں رسول اللہ ﷺ کی حدیث بیان کر رہا ہوں اور تم کہتے ہو: نہیں۔“ [حوالہ مذکور]  
اس حدیث کے فوائد میں امام النووی<sup>۱</sup> کہتے ہیں: (فِيهِ تَعْزِيزُ الْمُعْتَرَضِ عَلَى السُّنَّةِ وَالْمُعَارَضِ لَهَا  
بِرَأْيِهِ، وَفِيهِ تَعْزِيزُ الْوَالِدِ وَالْوَلَدِ وَإِنْ كَانَ كَبِيرًا) ”اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ جو آدمی سنت پر  
اعتراض کرے اور اپنی رائے سے اس کے برعکس کوئی بات کرے تو اسے سزا دی جا سکتی ہے۔ نیز اس سے یہ بھی  
معلوم ہوتا ہے کہ والد اپنے بیٹے کو سزادے سکتا ہے چاہے وہ بڑا کیوں نہ ہو۔“<sup>②</sup>

اور حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کی اسی حدیث کی بناء پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ باوجود یہ کہ انتہائی سخت مزاج تھے اپنی بیویوں  
کو مسجد میں جانے سے منع نہیں کرتے تھے۔ جیسا کہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ ہی بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ  
کی ایک بیوی عشاء اور فجر کی نمازیں مسجد میں جا کر باجماعت پڑھتی تھیں۔ ان سے پوچھا گیا کہ آپ مسجد میں  
آکر کیوں نماز پڑھتی ہیں جبکہ آپ کو معلوم ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ اسے ناپسند کرتے ہیں اور بڑے ہی باغیرت

<sup>①</sup> شرح النووی لمسلم

442 صفحہ مسلم

ہیں؟ وہ کہنے لگیں: پھر وہ مجھے منع کیوں نہیں کرتے؟ انہوں نے کہا: انہیں صرف رسول اللہ ﷺ کا یہ ارشاد ہی آپ کو مسجد میں جانے سے منع کرنے نہیں دیتا: «لَا تَمْنَعُوا إِمَامَ اللَّهِ مَسَاجِدَ اللَّهِ»<sup>①</sup>  
”تم اللہ کی بندیوں کو مساجد میں جانے سے منع نہ کرو۔“<sup>②</sup>

اس سے معلوم ہوا کہ حضرت عمر بن الخطاب اگرچہ اپنی بیویوں کا مسجد میں جانا پسند کرتے تھے لیکن وہ انہیں منع نہیں کرتے تھے۔ اس کی وجہ کیا تھی؟ صرف یہ کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کی حدیث سن رکھی تھی کہ ”تم اللہ کی بندیوں کو مساجد میں جانے سے منع نہ کرو۔“ اسی بناء پر وہ انہیں مساجد میں جانے سے منع نہیں کرتے تھے۔

(۲) عبد اللہ بن بریدہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن مغفل بن الحنفی نے اپنے ایک (رشتہ دار) کو دیکھا کہ وہ پھر یا نکل کر اٹھا کر پھینک رہا ہے تو انہوں نے کہا: ایسا مت کرد کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے اس سے منع کیا ہے (یا انہوں نے کہا کہ رسول اللہ ﷺ نے ناپسند فرماتے تھے) اور آپ ﷺ کا ارشاد ہے:  
«إِنَّهُ لَا يُصَادِ بِهِ صَيْدٌ، وَلَا يُنْكَأِ بِهِ عَدُوٌ، وَلَكِنَّهَا قَدْ تَكْسِرُ السِّنَّ وَتَقْفَأُ الْعَيْنَ»  
”اس طرح نہ شکار کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی اس سے دشمن پر غلبہ حاصل کیا جا سکتا ہے، ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ یہ کسی کے دانت توڑ دیں اور کسی کی آنکھ پھوڑ دیں۔“

اس کے بعد حضرت عبد اللہ بن مغفل بن الحنفی نے اسی آدمی کو پھر دیکھا کہ وہ اسی طرح نکل کر یا پھر اٹھا کر پھینک رہا ہے تو وہ کہنے لگے: (أَحَدَ ثُلَكَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ۖ أَنَّهُ نَهَىٰ عَنِ الْخَذْفِ أَوْ كِرَهَ الْخَذْفَ  
وَأَنَّتَ تَخْذِفُ؟ لَا أَكْلِمُكَ كَذَا وَكَذَا)

”میں تمہیں رسول اللہ ﷺ کی حدیث پیان کرتا ہوں کہ آپ ﷺ نے ایسا کرنے سے منع کیا ہے یا اسے ناپسند کیا ہے اور تم پھر بھی اسی طرح نکل کر یا پھینک رہے ہو! میں تم سے اتنا عرصہ بات نہیں کروں گا۔“  
ایک روایت میں ہے کہ انہوں نے کہا: (لَا أَكْلِمُكَ أَبَدًا)  
”میں تم سے کبھی بات نہیں کروں گا۔“<sup>③</sup>

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو حدیث رسول ﷺ کا احترام کرنے اور اس کی پیروی کرنے کی توفیق وے۔ آمین

① صحیح البخاری: 900

② صحیح البخاری: 5479 ، صحیح مسلم: 1954

## دوسری خطبه

### ❸ قرآن و حدیث پر عمل کرنا

رسول اللہ ﷺ کا امت پر ساتواں حق یہ ہے کہ آپ ﷺ اپنی وفات کے وقت جو دو چیزیں امت کیلئے چھوڑ کر گئے انھیں خوب پڑھا جائے اور انہی دو چیزوں سے اسلامی تعلیمات اخذ کی جائیں۔ اور وہ ہیں: قرآن مجید اور صحیح اور ثابت شدہ سنت مبارکہ۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «تَرْكُتُ فِيمَا شَيْئِنَ، لَنْ تَضْلُلُوا بَعْدَهُمَا: كِتَابَ اللَّهِ وَسُتْنَىٰ، وَلَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّىٰ يَرِدَا عَلَى الْحَوْضَ»<sup>①</sup>

”میں تم میں دو چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں۔ ان کے بعد (یعنی اگر تم نے انھیں مضبوطی سے تھام لیا تو) کبھی گمراہ نہیں ہو گے۔ ایک ہے کتاب اللہ (قرآن مجید) اور دوسرا ہے میری سنت۔ اور یہ دونوں کبھی جدا جانا نہیں ہو گئی یہاں تک کہ حوض پر میرے پاس آئیں گی۔“

لہذا ہر عام و خاص پر واجب ہے کہ وہ دین کے احکام برداشت قرآن مجید اور احادیث نبویہ سے حاصل کرے، یوں وہ گمراہی سے نجی جائے گا اور صراطِ مستقیم پر چلتا رہے گا۔

### ❹ کثرت سے درود شریف

امت پر آنحضرت ﷺ کا آٹھواں حق یہ ہے کہ آپ ﷺ پر زیادہ سے زیادہ درود پڑھا جائے۔ فرمانِ الہی ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ (فرشتوں کے سامنے) نبی کی تعریف کرتا ہے اور اس کے فرشتے اس نبی پر درود صحیح ہیں۔ اے ایمان والو! تم بھی ان پر درود بھجو اور خوب سلام بھی بھیجتے رہا کرو۔“

جب یہ آیت نازل ہوئی تو صحابہؓ کرام ﷺ سے کہنے لگے: اے اللہ کے رسول! سلام کا طریقہ تو ہم جانتے ہیں، ہم درود کیسے بھیجیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: تم یوں کہا کرو:

«اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا صَلَّيْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ

إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، اللَّهُمَّ بَارِكْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ مُحَمَّدٍ، كَمَا بَارَكْتَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَعَلَى آلِ إِبْرَاهِيمَ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ»<sup>①</sup>

سب سے افضل درود یہی درود ابراہیمی ہے جو خود رسول اللہ ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو سکھایا تھا۔ صحیح احادیث میں اس درود شریف کے جو بھی الفاظ روایت کئے گئے ہیں ان میں سے جو چاہیں پڑھ سکتے ہیں۔ اور درود کے سب سے زیادہ با پرکش الفاظ بھی وہی ہیں جو رسول اللہ ﷺ کی اپنی زبان مبارک سے نکلے کیونکہ آپ ﷺ وحی کے بغیر نہیں بولتے تھے۔ جہاں تک مصنوعی درودوں کا تعلق ہے مثلا درود ہزارہ اور درود تاج وغیرہ تو ایسے درود نبی کریم ﷺ کے بتائے ہوئے ہوئے درود سے قطعاً افضل نہیں ہو سکتے۔ بلکہ حقیقت یہ ہے کہ ان مصنوعی درودوں میں وہ الفاظ ہیں جو یقینی طور پر شرکیہ ہیں۔ لہذا ان سے احتراز کرنا از حد ضروری ہے۔

اور درود بھیجنے کی فضیلت میں کئی احادیث ثابت ہیں، یہاں ہم چند احادیث ذکر کرتے ہیں:

① حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىٰ وَاحِدَةً ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا عَشْرًا»<sup>②</sup>

”جو شخص مجھ پر ایک مرتبہ درود بھیجا ہے اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں نازل فرماتا ہے۔“

② حضرت انس بن مالک سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىٰ وَاحِدَةً ، صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ عَشْرَ صَلَوَاتٍ ، وَحَطَّ عَنْهُ عَشْرَ خَطَيْنَاتٍ ، وَرَفَعَ لَهُ عَشْرَ دَرَجَاتٍ»<sup>③</sup>

”جو شخص مجھ پر ایک مرتبہ درود بھیجا ہے اللہ تعالیٰ اس پر دس رحمتیں نازل فرماتا ہے، اس کے دس گناہ مٹا دیتا ہے اور اس کے دس درجات بلند کرتا ہے۔“

③ حضرت ابو الدرداء رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى عَلَىٰ حِينَ يُصْبِحُ عَشْرًا ، وَحِينَ يُمْسِي عَشْرًا ، أَدْرَكَهُ شَفَاعَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>④</sup>

”جو آدمی صبح کے وقت دس مرتبہ اور شام کے وقت بھی دس مرتبہ مجھ پر درود بھیجا ہے اسے قیامت کے دن میری شفاعت نقیب ہوگی۔“

① صحیح مسلم: 409

② صحیح البخاری: 3370

③ صحیح الجامع: 6359

④ صحیح الجامع: 6359

لہذا درود شریف جس قدر ہو سکے زیادہ پڑھنا چاہئے۔

حضرت ابی بن کعب رض بیان کرتے ہیں کہ انھوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں آپ پر زیادہ درود پڑھتا ہوں تو آپ کا کیا خیال ہے کہ میں آپ پر کتنا درود پڑھوں؟ آپ نے فرمایا: «مَا شِئْتَ» ”جتنا چاہو“ میں نے کہا: چوچھا حصہ؟ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: «مَا شِئْتَ، فَإِنْ زِدْتَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكَ» ”جتنا چاہو اور اگر اس سے زیادہ پڑھو گے تو وہ تمہارے لئے بہتر ہے“ میں نے کہا: آدھا حصہ؟ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: «مَا شِئْتَ، فَإِنْ زِدْتَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكَ» ”جتنا چاہو اور اگر اس میں نے کہا: دو تھائی؟ آپ صلی اللہ علیہ و سلم نے فرمایا: «مَا شِئْتَ، فَإِنْ زِدْتَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكَ» ”جتنا چاہو اور اگر اس سے زیادہ پڑھو گے تو وہ تمہارے لئے بہتر ہے“

میر نے کہا: میں آپ سر درود ہی رٹھتا رہوں تو؟ آپ ملکیظم نے فرمایا:

﴿إِذَا تُكْفَىٰ هَمَّكَ، وَيُغْفَرُ لَكَ ذَنْبُكَ﴾<sup>①</sup>

”تے آپ کی سر شانی دور کرنے کیلئے ہے کافی ہو گا اور آپ کے گناہ معاف کر دیئے جائیں گے۔“

آخر میں اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو رسول اللہ ﷺ کے تمام حقوق ادا کرنے، آپ کی اطاعت کرنے اور آپ سے کچی محبت کرنے کی توفیق دے۔ اور روز قیامت ہمیں آپ ﷺ کی شفاعت اور آپ کے ہاتھوں حوضِ کوثر کا پانی نصیب کرے۔ آمين

<sup>①</sup> سنن الترمذى: 2457، وصححه الألبانى

## رسول اکرم ﷺ کا اعلیٰ اخلاق

اہم عناصر خطبہ:

- ① نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق پر قرآن مجید اور تورات کی شہادت
- ② مختلف صحابہؓ کرام ﷺ کی آپ ﷺ کے اخلاق کے متعلق گواہی
- ③ اعلیٰ اخلاق کے مختلف پہلو  
برادران اسلام!

آج کے خطبہ جمعہ کا موضوع ہے ”رسول اکرم ﷺ کا اعلیٰ اخلاق“

اور ہم جب نبی کریم ﷺ کے اخلاق کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں تو سب سے پہلے ہمارے ذہنوں میں یہ بات رہنی چاہئے کہ آپ ﷺ اللہ کے رسول ہیں بلکہ تمام انبیاء و رسول ﷺ کے امام ہیں۔ اور رسول کی تربیت خود اللہ تعالیٰ کرتا ہے اور اس انداز سے اس کا تذکیرہ کرتا ہے کہ وہ اخلاق و کردار میں سب سے اعلیٰ نمونہ اور سب سے افضل سانچہ بن جاتا ہے۔ اور چونکہ رسول کا مرلي اللہ تعالیٰ ہوتا ہے اس لئے اس نے قرآن مجید میں دو چیزوں کی قسم کھا کر سید الرسل حضرت محمد ﷺ کے اخلاق کریمانہ کی گواہی دی ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿نَّ وَالْقَلْمِ وَمَا يَسْطُرُونَ، مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونٌ، وَإِنَّ لَكَ لَأْجُراً غَيْرَ مَمْنُونٍ، وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾<sup>①</sup>

”ن۔ قسم ہے قلم کی اور اس چیز کی جسے (فرشتہ) لکھتے ہیں۔ آپ اپنے رب کے فضل سے دیوانے نہیں ہیں۔ اور یقیناً آپ کیلئے کبھی ختم نہ ہونے والا اجر ہے۔ اور آپ یقیناً عظیم اخلاق والے ہیں۔“

اور چونکہ رسول ہمیشہ وحی کی اتباع کرتا ہے اس سے وحی الہی ہی اس کا اخلاق ہوتا ہے۔ اسی لئے جب

حضرت عائشہؓ سے آپ ﷺ کے اخلاق کے بارے میں سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا:

«کَانَ خُلُقَهُ الْقُرْآن»<sup>①</sup>

”آپ ﷺ کا اخلاق قرآن مجید تھا“ یعنی آپ ﷺ قرآن مجید کی عملی تصویر تھے۔

② مسند أحمد - وصححه الأرناؤط

① القلم 4:68

یاد رہے کہ نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کی گواہی صرف قرآن مجید میں ہی نہیں بلکہ اس سے پہلی آسمانی کتابوں میں بھی موجود ہے۔

عطاء بن یساؑ بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت عبد اللہ بن عروہ بن العاص رضی اللہ عنہ سے ملا تو میں نے ان سے سوال کیا کہ مجھے تورات میں نبی کریم ﷺ کی صفات کے بارے میں بتالیے۔ انہوں نے فرمایا: ہاں، اللہ کی تسمیہ تورات میں بھی آپ کی وہ بعض صفات ذکر کی گئی ہیں جو قرآن مجید میں مذکور ہیں۔ چنانچہ قرآن میں ہے:

**(﴿يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا﴾)**

”اے نبی! بے شک ہم نے آپ کو گواہ، خوشخبری دینے والا اور ذرا نے والا ہنا کر بھیجا ہے۔“

اسی طرح تورات میں بھی یہ صفات ذکر کی گئی ہیں۔ اس کے علاوہ اس میں یہ بھی ہے کہ

”آپ عرب لوگوں کیلئے قلعہ ہونگے، آپ میرے بندے اور میرے رسول ہیں، میں نے آپ کا نام متوكل (اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرنے والا) رکھا ہے۔“

نیز اس میں آپ کی یہ صفات بھی ہیں: »لَيْسَ بِفَطِيلٍ وَلَا غَلِيلٍ وَلَا سَخَابٌ بِالْأَسْوَاقِ، وَلَا يَدْفعُ السَّيِّئَةَ بِالسَّيِّئَةِ وَلَكِنْ يَعْفُو وَيَصْفَحُ..«<sup>①</sup>

”آپ نہ بد اخلاق ہیں اور نہ سخت مزاج ہیں۔ اور نہ ہی بازاروں میں اوپنی آواز سے بات کرتے ہیں۔ اور برائی کا جواب برائی سے نہیں دیتے بلکہ معاف اور درگذر کرتے ہیں۔“

نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کے بارے میں قرآن رحیم اور تورات کی شہادت کے بعد اب آئیے اسی کے متعلق کچھ اور شہادتیں بھی سامنے آئیں۔

### حضرت خدیجہ ؓ کی شہادت

جب نبی کریم ﷺ پر پہلی وحی نازل ہوئی اور آپ نہایت پریشانی کے عالم میں اپنے گھر پہنچنے کا آپ نے فرمایا کہ مجھے تو اپنی جان کا بھی خطرہ ہے تو حضرت خدیجہ ؓ نے اپنے لفڑی کو تسلی دیتے ہوئے کہا:

(كَلَّا، أَبْشِرْ، فَوَاللَّهِ لَا يُخْزِنُكَ اللَّهُ أَبْدًا، وَاللَّهُ إِنَّكَ لَتَصْلُ الرَّحْمَ، وَتَصْدُقُ الْحَدِيثَ، وَتَحْمِلُ الْكَلَّ، وَتَكْسِبُ الْمَعْدُومَ، وَتَقْرِي الضَّيْفَ، وَتَعْنِي عَلَى نَوَابِ الْحَقِّ)<sup>②</sup>

یعنی ”ہرگز نہیں، آپ کو تو بشارت ہو۔ اللہ کی قسم! اللہ تعالیٰ آپ کو کبھی رسول نہیں کرے گا، اللہ کی قسم! آپ تو

① صحیح البخاری: 4838

② صحیح البخاری، کتاب بدء الوحی، باب بدء الوحی: 3، صحیح مسلم، الإیمان: 160

صلدر جی کرتے ہیں، حق بولتے ہیں، بوجھ برداشت کرتے ہیں، تبی دست کو کما کر دیتے ہیں، مہمان نواز ہیں اور حق کے واقعات (تمام خصالی خیر) میں مدد کرتے ہیں۔“

### کفار قریش کی گواہی

نبوت ملنے سے پہلے ہی آنحضرت ﷺ لوگوں میں ”الصادق الأمین“ کے لقب سے مشہور تھے۔ یعنی وہ اس بات کے معرفت تھے کہ آپ ﷺ ہمیشہ حق بولتے ہیں اور امانت میں خیانت نہیں کرتے۔ پھر نبوت ملنے کے بعد جب آپ ﷺ پر یہ آیت نازل ہوئی (وَأَنْذِلْدُ عَشِيرَةَ الْأَقْرَبِينَ) تو آپ ﷺ نے صفا پہاڑی پر چڑھ کر قریش کو پکارا۔ جب وہ آپ کے پاس پہنچ گئے تو آپ نے فرمایا: ”اگر میں تھیں اس بات کی خبر دوں کہ اس پہاڑی کے پیچے سے گھوڑے سواروں کی ایک فوج تم پر حملہ کرنے والی ہے تو کیا تم میری بات کی تصدیق کرو گے؟“

سب نے بیک آواز کہا: «مَا جَرَبْنَا عَلَيْكَ إِلَّا صِدْقًا»<sup>①</sup>

”ہم نے آپ کو ہمیشہ حق بولتے ہوئے ہی پایا ہے۔“

اور صلح حدیبیہ کے دوران جب نبی کریم ﷺ نے بادشاہ روم (ہرقیل) کو ایک خط بھیجا جس میں اسے اسلام قبول کرنے کی طرف دعوت دی گئی تو اس وقت قریش کا ایک قافلہ جس کے سربراہ ابوسفیان بن حرب تھے روم میں تھا۔ ہرقیل نے آنحضرت ﷺ کا خط پڑھنے سے پہلے ابوسفیان اور ان کے قافلے میں دیگر لوگوں کو اپنے دربار میں بلایا اور ان سے نبی کریم ﷺ کے بارے میں چند سوالات کئے۔ ابوسفیان بن حرب اس وقت تک مسلمان نہ تھے لیکن انھوں نے ہرقیل کو دیانتداری کے ساتھ جوابات دئے۔ اس کے سوالات میں سے ایک سوال یہ تھا کہ کیا نبوت کا دعویٰ کرنے سے پہلے کبھی تم نے محمد ﷺ پر جھوٹ کی تہمت لگائی تھی؟ ابوسفیان نے کہا: نہیں۔ اس نے کہا: وہ تھیں کس بات کا حکم دیتے ہیں؟ تو ابوسفیان نے کہا:

«يَقُولُ: أَعْبُدُوا اللَّهَ وَحْدَهُ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا، وَأَتُرْكُوا مَا يَقُولُ آباؤكُمْ، وَيَأْمُرُنَا بِالصَّلَاةِ وَالصِّدْقِ وَالْعَفَافِ وَالصِّلَةِ»

”وہ ہمیں حکم دیتے ہیں کہ تم اکیلے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی کوششیک مبت بناو۔ اور تم اپنے آباو اجداد کی باتوں کو چھوڑ دو۔ نیز وہ ہمیں نماز پڑھنے، حق بولنے، پاک دامن رہنے اور صلدر جی کا حکم دیتے ہیں۔“

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 4770

ہر قل نے تمام سوالات کے جوابات سننے کے بعد ان کی توجیہات بھی بیان کیں، چنانچہ اس نے کہا کہ تم نے یہ جو کہا کہ وہ نبوت کا دعویٰ کرنے سے پہلے جھوٹ نہیں بولتے تھے تو مجھے یقین ہے کہ جب وہ لوگوں پر جھوٹ نہیں گھرستے تھے تو وہ اللہ پر بھی جھوٹ نہیں گھر سکتے۔

اور تم نے یہ جو کہا کہ وہ تحسیں اکیلے اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنے کا حکم دیتے اور اس کا شریک بنانے سے منع کرتے ہیں۔ نیز وہ تحسیں نماز پڑھنے، سج بولنے، پا کدا منی اختیار کرنے اور صدر حجی کا حکم دیتے ہیں تو تم نے جو کچھ کہا ہے اگر یہ بحق ہے تو غقریب وہ میرے اس تخت بادشاہت کے بھی ماںک بن جائیں گے۔ اور مجھے یقین تھا کہ وہ تشریف لانے والے ہیں لیکن میں نہیں سمجھتا تھا کہ وہ تم میں سے ہو گے۔ پس اگر مجھے یقین ہوتا کہ میں آپ تک پہنچ سکوں گا تو میں ضرور آپ سے ملنے کی کوشش کرتا۔ اور اگر میں آپ کے پاس پہنچ جاتا تو میں آپ کے قدم دھوتا...<sup>(۱)</sup>

اسی طرح سائب المخزو می خنزد کا بیان ہے کہ میں نبی ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو لوگ میری تعریفیں کرنے اور میرا ذکر کرنے لگے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «أَنَا أَعْلَمُكُمْ بِهِ» میں اسے تم سے زیادہ جانتا ہوں، میں نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، آپ نے بالکل سچ فرمایا۔ آپ (جالبیت میں) میرے ساتھ (کاروبار) میں شریک تھے۔ پس آپ بہت اچھے شریک تھے، آپ میری مخالفت نہیں کرتے تھے اور نہ ہی مجھ سے جھگڑا کرتے تھے۔<sup>(۲)</sup>

امام خطابی اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں کہ سائب خنزد معاملات میں آسانی اور آپ ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کو بیان کر رہے ہیں۔<sup>(۳)</sup>

**حضرت عبد اللہ بن سلام خنزد کی گواہی**  
 نبی کریم ﷺ جب بھرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تو حضرت عبد اللہ بن سلام خنزد کے بیان کے مطابق آپ ﷺ لوگوں کو ارشاد فرمائے تھے:  
 «أَفْشُوا السَّلَامَ، وَأَطْعُمُوا الطَّعَامَ، وَصَلُّوا الْأَرْحَامَ، وَصَلُّوا بِاللَّيْلِ وَالنَّاسُ نِيَامُ، نَدْخُلُوا الْجَنَّةَ بِسَلَامٍ»<sup>(۴)</sup>

(۱) صحیح البخاری: 7، صحیح مسلم: 1773

(۲) سنن أبي داؤد: 4836، سنن ابن ماجہ: 2278، وصححه الألبانی

(۳) معالم السنن

(۴) سنن الترمذی: 2485، سنن ابن ماجہ: 1334، وصححه الألبانی

”تم سلام کو پھیلاؤ، کھانا کھلاو، رشتہ داروں سے خوشنگوار تعلقات قائم کرو اور رات کو اس وقت نماز پڑھا کرو جب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔ اس طرح تم سلامتی کے ساتھ جنت میں داخل ہو جاؤ گے۔“

### حضرت انس بن مالکؓ کی شہادت

حضرت انس بن مالکؓ جو عرصہ دس سال نبی کریم ﷺ کی خدمت کرتے رہے وہ بیان کرتے ہیں کہ

«لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ مَلِكَ الْجَنَّاتِ سَبَابَاً، وَلَا فَحَّاشَا، وَلَا لَعَانَا، كَانَ يَقُولُ إِلَاحِدَنَا عِنْدَ الْمَعْبَتِيَّةِ: مَا لَهُ تَرَبَّ جَيْنِهُ»<sup>①</sup>

”نبی کریم ﷺ نہ برا بھلا کتے تھے، نہ بے ہود“ گفتگو کرتے تھے اور نہ لعنت بھیتے تھے۔ اور آپ ہم میں سے کسی کو ڈانٹا چاہتے تو زیادہ بھی فرماتے: اسے کیا ہو گیا ہے اس کی پیشانی خاک آلود ہو۔“

اسی طرح وہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ لوگوں میں سب سے اچھے اخلاق کے حامل تھے، آپ نے ایک دن مجھے کسی کام کیلئے بھیجا تو میں نے زبان سے کہا کہ میں نہیں جاؤں گا لیکن میرے ول میں یہ تھا کہ میں نبی کریم ﷺ کے حکم کے مطابق جاؤں گا۔ چنانچہ میں روانہ ہو گیا۔ میں کچھ بچوں کے پاس سے گذر جو بازار میں کھیل رہے تھے (تو میں بھی ان کے ساتھ کھیلنے لگ گیا)۔ اچانک رسول اللہ ﷺ تعریف لائے اور میرے پیچھے سے میری گردن کو پکڑ لیا۔ میں نے آپ کی طرف دیکھا تو آپ مہس رہے تھے۔ آپ نے فرمایا: «یا آئیں، ادھبَتَ حَيْثُ أَمْرُتَكَ؟» ”اے پیارے انس! تم وہاں گئے تھے جہاں میں نے تمھیں جانے کا حکم دیا تھا؟“ میں نے کہا: جی اللہ کے رسول! میں ابھی جارہا ہوں۔<sup>②</sup>

### حضرت عبد اللہ بن عمر و نبی مصطفیؐ کی گواہی

حضرت عبد اللہ بن عمر و نبی مصطفیؐ بیان کرتے ہیں کہ

«لَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللَّهِ مَلِكَ الْجَنَّاتِ فَأَحِشَا وَلَا مُنْفَحِشَا، وَإِنَّهُ كَانَ يَقُولُ: إِنَّ خِيَارَكُمْ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا»<sup>③</sup>

”بے ہودہ گفتگو رسول اکرم ﷺ کی نہ عادت تھی اور نہ ہی آپ اس کی کوشش کرتے تھے۔ اور آپ فرمایا

① صحیح البخاری: 6031

② صحیح مسلم، کتاب الفضائل، باب کان رسول اللہ ﷺ احسن الناس خلقا

③ صحیح البخاری: 6035، صحیح مسلم: 2321

کرتے تھے: تم میں سب سے بہتر وہ ہے جو سب سے اچھے اخلاق والا ہو۔“

### حضرت صفیہ بنت حبیبؓ کی گواہی

آپ نبی کریم ﷺ کی ازدواج مطہرات اور مونموں کی ماہیں (رضی اللہ عنہن) میں سے ایک ہیں۔ آپ فرماتی ہیں کہ «مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَحْسَنَ خُلُقًا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ»<sup>①</sup>  
”میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ اچھے اخلاق والا کوئی نہیں دیکھا۔“

قرآن مجید اور تورات کی شہادت کے علاوہ ہم نے جو مختلف لوگوں کی شہادتیں ذکر کی ہیں ان میں آپ کے ماننے والے بھی ہیں اور آپ کے دشمن بھی ہیں، ان میں آپ کے گھروالے بھی ہیں اور خادم بھی ہیں۔ گویا انہوں اور غیروں سب نے یہ گواہی دی کہ حضرت محمد ﷺ اخلاق حسنہ کے اعلیٰ منصب پر فائز ہیں۔

### نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کے بعض پہلو

#### ① جود و سخاوت

☆ حضرت جابر بن عبد اللہ ؓ بیان کرتے ہیں کہ  
«مَا سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ شِيْئًا قَطُّ فَقَالَ : لَا»<sup>②</sup>

”رسول اکرم ﷺ سے جب بھی کسی چیز کا سوال کیا گیا ایسا بھی نہیں ہوا کہ آپ نے سائل کو نہیں، کہا ہو۔“

☆ حضرت انس ؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ سے اسلام قبول کرنے کی شرط پر جس چیز کا بھی سوال کیا جاتا آپ عطا کر دیتے، حتیٰ کہ ایک شخص آپ کے پاس آیا تو آپ ﷺ نے اسے اتنی زیادہ کبریاں عطا کیں کہ جو دو پہاڑوں کے درمیان خالی جگہ کو بھر سکتی ہیں۔ چنانچہ وہ اپنی قوم کی طرف واپس لوٹا اور اس نے کہا:

『يَا قَوْمٌ أَسْلِمُوا إِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً مَنْ لَا يَعْشَى الْفَقْرَ』<sup>③</sup>

”اے میری قوم! تم سب کے سب اسلام قبول کرو کیونکہ محمد ﷺ تو اتنا عطا کرتے ہیں کہ جیسے انصیل فقر وفاقة کا اندریشہ ہی نہیں ہے۔“

☆ اسی طرح ان کا بیان ہے کہ

① قال الحافظ في الفتح: 575/6: أخرجه الطبراني في الأوسط ياسناد حسن

② صحيح البخاري: 6034، صحيح مسلم: 23112

③ صحيح مسلم: 23112

«كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَسْأَلُ شَيْئًا إِلَّا أَعْطَاهُ إِيَّاهُ أَوْ سَكَتَ»<sup>①</sup>

”رسول اللہ ﷺ سے جس چیز کا سوال کیا جاتا آپ وہ عطا کر دیتے پا خاموش ہو جاتے۔“

☆ صحیح مسلم میں ابن شہاب الزہری سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ فتح مکہ کے بعد اپنے ساتھی مسلمانوں کے ہمراہ حین میں پہنچے جہاں کفار سے جنگ ہوئی تو اللہ تعالیٰ نے اپنے دین اور مسلمانوں کو غلبہ نصیب فرمایا۔ اُس دن آپ ﷺ نے صفوان بن امیّہ کو ایک سو چوپائے چانور دیئے، پھر ایک سو دیئے اور پھر ایک سو دیئے۔

ابن شہاب کا بیان ہے کہ اخیں سعید بن الحسین نے بیان کیا ہے کہ صفویان نے کہا:

«وَاللَّهُ لَقَدْ أَعْطَانِي رَسُولُ اللَّهِ مَا أَعْطَانِي ، وَإِنَّهُ لَأَبْغَضُ النَّاسِ إِلَيَّ ، فَمَا بَرَحَ يُعْطِينِي حَتَّى إِنَّهُ لَأَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ»<sup>①</sup>

”اللہ کی قسم! مجھے رسول اللہ ﷺ نے اس وقت عطا کیا جو کچھ عطا کیا جب آپ ﷺ مجھے سب سے زیادہ ناپسندیدہ تھے۔ پھر آپ مجھے ہار بار دیتے رہے یہاں تک کہ آپ ﷺ مجھے لوگوں میں سب سے زیادہ محبوب ہو گئے۔“

☆ حضرت سہل بن سعد رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت نبی کریم ﷺ کے پاس ایک چادر لے کر آئی اور کہا: اے اللہ کے رسول! یہ آپ کے پہنے کیلئے ہے۔ آپ ﷺ نے اسے قبول کر لیا اور چونکہ آپ کو اس کی ضرورت بھی تھی اس لئے آپ نے اسے فوراً پہن لیا۔ اس کے بعد صحابہ کرام ﷺ میں سے ایک شخص نے آپ کو وہ چادر پہنے ہوئے دیکھا تو اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! یہ چادر تو بہت اچھی ہے، یہ آپ مجھے پہنا دیجئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: تمہیک ہے۔ بعد ازاں جب نبی کریم ﷺ کو تشریف لے گئے تو صحابہ کرام ﷺ نے اسے ملامت کی اور کہا: تم نے یہ اچھا نہیں کیا۔ تحسین معلوم تھا کہ نبی کریم ﷺ کو اس چادر کی ضرورت تھی اور اسی بناء پر آپ نے اسے قبول کیا تھا، پھر تم نے اس کا سوال کر دا! اور تم یہ بھی جانتے تھے کہ آپ ﷺ سے جب کسی چیز کا سوال کیا جاتا ہے تو آپ اسے اپنے پاس نہیں رکھتے بلکہ سائل کو دیتے ہیں!

اس نے کہا: «رجوٰت برکتھا حین لبسہا الٰبی ﷺ لعلی اکفن فیہا» <sup>(۷)</sup>

”جب نبی کریم ﷺ نے اسے پہنا تھا تو میں نے اس کی برکت کی امید رکھتے ہوئے اس کا سوال کیا تھا، مجھے اسی میں کفن پہنایا جائے۔“

صحيح مسلم ④

① رواهُ أَحْمَدُ وَابْنُ حِبَانَ وَغَيْرِهِمَا وَهُوَ صَحِيحٌ

صحیح البخاری: 6036

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ نبی کریم ﷺ صرف ضرورت سے بچی ہوئی چیزیں ہی نہیں بلکہ اپنی ضرورت کی اشیاء بھی دوسرے لوگوں کو عطا کر دیتے تھے۔ یہ اخلاق ہے امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کا۔ جبکہ آج ہماری حالت یہ ہے کہ ضرورت کی اشیاء تو درکار ضرورت سے بچی ہوئی چیزیں بھی ہم کسی کو دینے کیلئے تیار نہیں!

## ۲) عاجزی و اعساری

نبی کریم ﷺ سید البشر اور امام الانبیاء ہیں۔ لیکن اتنے بڑے مرتبہ پر فائز ہونے کے باوجود آپ ﷺ نہایت منکر المراج اور متوضع انسان تھے۔ صحابہ کرام ﷺ میں گھل مل جاتے تھے، ہمیشہ ان کے قریب رہتے تھے، آپ ﷺ اور ان کے درمیان کوئی نہ تھا کہ جس کے ذریعے وہ آپ تک پہنچتے بلکہ ہر شخص جب چاہتا اور جہاں چاہتا آپ سے ملاقات کر لیتا۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ حضرت جبریل عليه السلام نبی کریم ﷺ کے پاس بیٹھے ہوئے تھے کہ اسی دوران انھوں نے آسمان سے ایک فرشتے کو آتے ہوئے دیکھا، پھر انھوں نے کہا: یہ فرشتہ جب سے پیدا ہوا ہے اس سے قبل وہ کبھی نازل نہیں ہوا۔ جب وہ آگیا تو اس نے کہا: اے محمد ﷺ! اللہ تعالیٰ نے مجھے یہ پیغام دے کر بھیجا ہے کہ آپ بادشاہ نبی بننا چاہتے ہیں یا ایک بندہ نبی بننا چاہتے ہیں؟ تو حضرت جبریل عليه السلام نے کہا:

«تَوَاضَعَ لِرِبِّكَ» ”اپنے رب کیلئے توضع اختیار کر جائے۔“

چنانچہ آپ ﷺ نے فرمایا: «لَا بْلُ عَبْدًا رَسُولًا» ”نہیں، میں بندہ رسول ہی بننا چاہتا ہوں۔“<sup>①</sup>

اور نبی کریم ﷺ یہ دعا فرمایا کرتے تھے:

«اللَّهُمَّ أَحْبَبْنَا مُسْكِينًا وَأَمْتَنِي مُسْكِينًا وَاحْسِرْنَا فِي زُمْرَةِ الْمَسَاكِينِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»

”اے اللہ! مجھے اس حال میں زندہ رکھ کہ میں مسکین رہوں اور اسی حال میں مجھے موت دینا اور قیامت کے روز مجھے مسکینوں کے گروہ میں اٹھانا۔“

ایک مرتبہ حضرت عائشہ رض نے آپ ﷺ کو یہ دعا کرتے ہوئے سنا تو کہا: اللہ کے رسول! یہ کیوں؟ تو آپ نے فرمایا:

«إِنَّهُمْ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ قَبْلَ أَغْنِيَاهُمْ بِأَرْبَعِينَ حَرِيقَةً»

”بے شک وہ مداروں سے چالیس سال قبل جنت میں داخل ہونگے۔“

① الصحيحه للألبانی: 1002، وصحیح الترغیب والترہیب: 3280

پھر آپ نے فرمایا: ”عائشہ! مسکین کو خالی نہ لوٹایا کرو اگرچہ آدمی بکھور ہی دو۔ عائشہ! تم مسکینوں سے محبت کرو اور انھیں اپنے قریب کرو، اس طرح اللہ تھیس روز قیامت اپنا قرب نصیب کرے گا۔“<sup>۱</sup>

اس بناء پر آپ ﷺ نہایت متواضع مزاج تھے۔  
تو آئیے آپ ﷺ کی متواضع کے چند نمونے دیکھتے ہیں۔

☆ حضرت سہل بن حنیف رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ  
«کَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَأْتِي ضُعْفَاءَ الْمُسْلِمِينَ وَيَزُورُهُمْ وَيَعُودُ مَرْضَاهُمْ وَيَشَهِدُ جَانِيَرَهُمْ»<sup>۲</sup>

”رسول اکرم ﷺ کمزور مسلمانوں کے پاس آتے، ان سے ملاقات کرتے، ان میں سے جو بیار ہوتا اس کی عیادت کرتے اور جو فوت ہو جاتا اس کی نماز جنازہ پڑھاتے اور مدفین میں شرکت کرتے تھے۔“

☆ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ جب بچوں کے پاس سے گذرتے تو انھیں سلام کہتے اور وہ کہا کرتے تھے:  
«کَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَأْتِي بَنِي إِنْسَانٍ يَفْعَلُهُ»<sup>۳</sup>

”رسول اللہ ﷺ بھی اسی طرح کیا کرتے تھے۔“

☆ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ  
«کَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَأْتِي بِالْأَنْصَارَ وَيُسَلِّمُ عَلَى صَبَابِهِمْ وَيَمْسَحُ رُوسِهِمْ»<sup>۴</sup>  
”رسول اللہ ﷺ انصار سے ملنے کیلئے تشریف لے جاتے تھے، ان کے بچوں کو سلام کہتے اور ان کے سروں پر ہاتھ پھیرتے تھے۔“

☆ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ  
«كَانَتِ الْأُمَّةُ مِنْ إِمَاءِ الْمَدِينَةِ لَتَأْخُذُ بِيَدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامِ فَتَنْطَلِقُ بِهِ حَيْثُ شَاءَتْ»<sup>۵</sup>  
” مدینہ منورہ کی لوڈیوں میں سے ایک لوڈی آتی اور رسول اللہ ﷺ کا ہاتھ پکڑ کر جہاں چاہتی آپ کو لے جاتی (اور آپ سے گفتگو کرتی۔)“

☆ اسی طرح وہ بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت جس کا دامغی توازن درست نہ تھا وہ آئی اور کہنے لگی: اے

① الترمذی: 2352، وصححه الألبانی

② المستدرک، صححه الحاکم والذهبی، وصححه الألبانی فی الصحیحة: 2112

⑤ صحيح البخاری: 6072

③ صحيح الجامع: 4947

④ صحيح البخاری: 6247

اللہ کے رسول ! مجھے آپ سے ایک کام ہے، تو آپ ﷺ نے فرمایا:  
 «یا امْ فُلَانُ، أَنْظِرِنِي إِلَى السِّكَّكِ شِيشْتَ حَتَّى أَقْضِيَ لَكَ حَاجَتَكَ»<sup>①</sup>  
 ”اے ام فلاں! دیکھو تم جس گلی میں چاہو مجھے لے چلوتا کہ میں تمہاری ضرورت کو پورا کر سکوں۔“  
 پھر آپ ﷺ اس کے ساتھ گئے یہاں تک کہ اس کا کام ہو گیا۔

سنن أبي داؤد میں یہ الفاظ ہیں:

«یا امْ فُلَانُ، إِجْلِسِنِي فِي أَيِّ نَوَاحِي السِّكَّكِ حَيْثُ شِيشْتَ حَتَّى أَجْلِسَ إِلَيْكَ»<sup>②</sup>  
 ”اے ام فلاں! تم گلی کے جس کونے میں بیٹھنا چاہو بیٹھ جاؤتا کہ میں تمہارے پاس بیٹھ کر تمہاری بات سن سکوں۔“ پھر وہ بیٹھ گئی۔ آپ بھی اس کے ساتھ تشریف فرمائے یہاں تک کہ اس نے اپنی ضرورت کے متعلق آپ کو آگاہ کر دیا۔

غور کیجئے! اس خاتون کا داماغی تو ازن درست نہ تھا اور ظاہر ہے کہ معاشرے میں اس کی کوئی حیثیت نہ تھی، لیکن اسے جب ضرورت پڑی تو وہ سیدھی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی، کسی دربان یا سیکرٹری وغیرہ کی منت سماجت کر کے ملاقات کیلئے نام لئے بغیر آپ کے پاس جا پہنچی۔ پھر آپ نے اس کا پورا احترام کیا اور اسے ’ام فلاں‘ کہہ کر خلوت میں گفتگو کرنے کا پوار موقعہ دیا تاکہ وہ بلا خوف و جھوک اپنی ضرورت کے متعلق آپ کو آگاہ کر سکے۔ یہ ہے توضیع اور عاجزی واکساری امام الأنبیاء حضرت محمد ﷺ کی۔ جبکہ آج ہماری حالت یہ ہے کہ ہم میں سے کوئی شخص جب کسی معمولی عہدے پر فائز ہو تو وہ اپنے اور ضرورتمندوں کے درمیان سیکرٹری وغیرہ کو بٹھادیتا ہے جو انھیں اس سے ملاقات کا موقعہ ہی نہیں دیتا، یا انھیں گھنٹوں اور بعض اوقات دنوں تک خوار کرنے کے بعد ملنے کا موقعہ دیتا ہے، اور بسا اوقات رشوت دیئے بغیر ’صاحب‘ سے ملنے کی امید ہی نہیں ہوتی۔ ضرورتمندوں کی توبات چھوڑیئے اس کے ماتحت ملاز میں بھی اس کے سامنے بات کرنے سے خوف کھاتے ہیں!

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب صبح کی نماز سے فارغ ہوتے تو مدینہ منورہ کے خادم اپنے برتن لے کر آ جاتے جن میں پانی بھرا ہوتا۔ چنانچہ آپ ﷺ برتن میں (برکت کیلئے) اپنا ہاتھ ڈبوتے۔ اور بعض اوقات سردیوں کے موسم میں پانی ٹھٹھا ہوتا، تب بھی آپ ﷺ برتوں میں اپنا ہاتھ ضرور ڈبوتے۔<sup>③</sup>

☆ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

«كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَجْلِسُ عَلَى الْأَرْضِ وَيَأْكُلُ عَلَى الْأَرْضِ، وَيَعْتَقِلُ الشَّاةَ، وَيُحِبِّ دَعْوَةَ الْمَمْلُوكِ عَلَى خُبْزِ الشَّعْبِ»<sup>①</sup>

”رسول اللہ ﷺ زمین پر بیٹھتے اور زمین پر ہی کھانا کھاتے تھے۔ اور بکری کو باندھتے تھے اور جو کی روئی پر ایک غلام کی دعوت کو قبول فرماتے تھے۔“

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ

«لَمْ يَكُنْ شَخْصٌ أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ وَكَانُوا إِذَا رَأَوْهُ لَمْ يَقُولُوا لِمَا يَعْلَمُونَ مِنْ كَرَاهِيَّةِ لِذَلِكَ»<sup>②</sup>

”صحابیٰ کرام ﷺ کو رسول اکرم ﷺ سے زیادہ کوئی شخص محبوب نہ تھا، اس کے باوجود وہ جب آپ ﷺ کو دیکھتے تھے تو کھڑے نہیں ہوتے تھے کیونکہ وہ جانتے تھے کہ یہ آپ کو ناپسند ہے۔“

یہ اخلاق ہے سید المرسلین حضرت محمد ﷺ کا کہ آپ کو دیکھ کر لوگوں کا کھڑا ہونا آپ کو ناپسند تھا جبکہ آج آپ ﷺ کے ماننے والوں میں سے کسی افراد کے سامنے اس کے ماتحت ملاز میں یا کسی ٹیچر کے سامنے اس کے شاگرد کھڑے نہ ہوں تو ”صاحب“ کا مزاج خراب ہو جاتا ہے اور ملازموں اور طالب علموں کی شامت آجائی ہے! گویا انہیں یہ بات پسند ہوتی ہے کہ انہیں دیکھ کر لوگ کھڑے ہو جائیں اور سلیوٹ ماریں۔ براہو اس رذیل صفت کا کہ اس نے کتنے لوگوں کے اخلاق کو بگاڑ دیا ہے! جبکہ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ ”جس شخص کے دل میں رائی کے دانے کے برابر تکبر ہو وہ جنت میں داخل نہ ہو گا۔“

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ

«دَخَلَ رَسُولُ اللَّهِ مَكَّةَ يَوْمَ الْفَتْحِ وَذَقَهُ عَلَى رَحْلِهِ مُتَحَبِّشًا»<sup>③</sup>

”رسول اللہ ﷺ فتح مکہ کے روز مکہ میں داخل ہوئے تو عاجزی و انکساری کا عالم یہ تھا کہ (آپ جھکے ہوئے تھے اور سواری پر بیٹھے ہوئے) آپ کی ٹھوڑی کجاوے کو لگ رہی تھی۔“

یعنی اس روز آپ متكلّمانہ اور فاتحانہ انداز میں نہیں بلکہ نہایت توضیح اور عاجزی کے انداز میں مکہ مکرہ میں داخل ہوئے۔

① رواہ الطبرانی فی المعجم الکبیر، وصححه الألبانی فی الصحیحة: 2125

② سنن الترمذی: 2754 وصححه الألبانی

③ مستدرک - صححه الحاکم وقال عنه الذهبی: علی شرط مسلم

## ۳) رحمتی

نبی کریم ﷺ نہایت رحمت، زم مزاج اور ترس کھانے والے تھے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿فَبِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللَّهِ لِيَنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَقَطًا غَلِيلُ الْقَلْبِ لَا نَفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ﴾<sup>①</sup>

”آپ محض اللہ کی رحمت سے ان کیلئے زم مزاج ہیں۔ اور اگر آپ تمد مزاج، سنگدل ہوتے تو وہ آپ کے پاس سے چھٹ جاتے۔ لہذا آپ انھیں معاف کرتے تھے، ان کیلئے مغفرت طلب کرتے تھے اور معاملات میں ان سے مشورہ لے تھے۔“

آپ ﷺ کے اس اخلاق کے بھی متعدد نمونے کتب حدیث میں موجود ہیں۔

☆ حضرت مالک بن حوریث رض بیان کرتے ہیں کہ ہم چند ہم عمر نوجوان رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ہم نے میں راتیں آپ کے پاس قیام کیا۔ پھر آپ کو یہ لگان ہوا کہ جیسے ہم اپنے گھروں والوں سے ملنے کا شوق رکھتے ہیں، چنانچہ آپ نے ہم سے ہمارے گھروں والوں کے بارے میں معلومات لیں۔ ہم نے آپ کو سب کچھ بتا دیا۔ اور چونکہ آپ بڑے زم مزاج اور رحمت تھے اس لئے آپ نے فرمایا:

﴿إِذْ جِعْلُوا إِلَى أَهْلِيْكُمْ فَعَلَمُوْهُمْ وَمَرْوُهُمْ، وَصَلَوَا كَمَا رَأَيْتُمُوْنِي أَصَلِّيْ، وَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلَيْوَدِنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ثُمَّ لِيَوْمَكُمْ أَكْبَرُكُمْ﴾<sup>②</sup>

”تم اپنے گھروں والوں کی طرف لوٹ جاؤ، پھر انھیں بھی تعلیم دو اور میرے احکامات ان تک پہنچاؤ۔ اور تم نماز اسی طرح پڑھنا جس طرح تم نے مجھے نماز پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔ اور جب نماز کا وقت ہو جائے تو تم میں سے کوئی شخص اذان کہے، پھر تم میں جو بڑا ہو وہ امامت کرائے۔“

☆ حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ ایک دیہاتی نے مسجد کے کونے میں پیشاب کرنا شروع کیا تو لوگ اس کی طرف لپکنے تاکہ اسے ماریں۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

﴿دَعْوَهُ وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ ذُنُوبًا مِنْ مَاءِ أَوْ سِجْلًا مِنْ مَاءِ فَإِنَّمَا بُعْثُمْ مُبَيِّسِرِينَ وَلَمْ تُبَعْثُوا مُعَبِّسِرِينَ﴾<sup>③</sup>

”اسے چھوڑ دو اور اس کے پیشاب پر ایک ڈول پانی کا بہادو۔ بے شک تحسیں آسانی پیدا کرنے والے بنا

① آل عمران 3: 159  
② صحیح البخاری: 6008، صحیح مسلم: 674

③ صحیح البخاری: 6128

کر بھیجا گیا ہے نہ کہ تنگی پیدا کرنے والے بنائے۔“

☆ نبی کریم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے:

«إِنَّ الْأَقْوَمُ فِي الصَّلَاةِ وَأَنَا أُرِيدُ أُطْبِلُهُمْ، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَتَجَوَّزُ فِي صَلَاتِي مِمَّا أَعْلَمُ مِنْ وَجْدِ أُمِّهِ عَلَيْهِ مِنْ بُكَاءِ تِهِ»<sup>①</sup>

”میں نماز کیلئے کھڑا ہوتا ہوں اور میری نیت یہ ہوتی ہے کہ میں اسے لمبا کروں گا لیکن جب کسی بچے کے رونے کی آواز سنتا ہوں تو نماز مختصر کر دیتا ہوں، کیونکہ مجھے معلوم ہے کہ اس کے رونے کی وجہ سے اس کی ماں اس پر ترس کھاتی ہے۔“

☆ حضرت ابو مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک آدمی نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: میں صحیح کی نماز کیلئے تاخیر سے جاتا ہوں کیونکہ ’فلاں‘ امام ہمیں بڑی بھی نماز پڑھاتا ہے۔ تو میں نے نبی کریم ﷺ کو وعظ و نصیحت میں بھی اتنے غصے میں نہیں دیکھا جتنا اس دن دیکھا۔ آپ نے فرمایا:

«أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ فِيمُكُمْ مُنْفَرِّيْنَ، فَإِنَّكُمْ مَا صَلَّيْتُ بِالنَّاسِ فَلَيَتَجَوَّزُ فَإِنَّ فِيهِمُ الْكَبِيرُ وَالْمَرِيْضُ وَذَا الْحَاجَةِ»<sup>②</sup>

”لُوگو! بے شک تم میں کچھ ایسے ہیں جو نفرت دلاتے ہیں، الہذا تم میں سے جو شخص نماز پڑھائے وہ اختصار کرے (ہلکی پچھلکی نماز پڑھائے) کیونکہ نمازوں میں عمر رسیدہ بھی ہوتے ہیں، مریض بھی ہوتے ہیں اور ایسے بھی ہوتے ہیں جنہیں اپنے کام کا ج کیلئے جلدی جانا ہوتا ہے۔“

☆ معاویہ بن حکم السلمی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں نبی کریم ﷺ کے پیچھے نماز پڑھ رہا تھا کہ ایک شخص کو چھینک آئی۔ تو میں نے کہا: (يَرْحَمُكَ اللَّهُ) اس پر لوگ مجھے گھور گھور کر دیکھنے لگے۔ میں نے کہا: میری ماں مجھے گم پائے! تھیں کیا ہو گیا ہے کہ مجھے اس طرح دیکھتے ہو! چنانچہ انہوں نے اپنے ہاتھ اپنی رانوں پر مارنے شروع کر دیے۔ میں نے جب دیکھا کہ وہ مجھے خاموش کرا رہے ہیں تو میں خاموش ہو گیا۔

جب نبی کریم ﷺ نماز سے فارغ ہوئے تو میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں:

«مَا رَأَيْتُ مُعَلِّمًا قَبْلَهُ وَلَا بَعْدَهُ أَحْسَنَ تَعْلِيْمًا مِنْهُ، فَوَاللَّهِ مَا كَهَرَنِي وَلَا ضَرَبَنِي وَلَا شَتَّمَنِي»

① صحیح البخاری: 709، صحیح مسلم: 470

② صحیح البخاری: 702، 6110، صحیح مسلم: 466

میں نے آپ سے پہلے اور نہ آپ کے بعد آپ سے بہتر تعلیم دینے والا کبھی نہیں دیکھا، اللہ کی قسم! آپ نے نہ مجھے ڈانٹا، نہ مجھے مارا اور نہ مجھے برا بھلا کہا بلکہ آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ هَذِهِ الصَّلَاةَ لَا يَصْلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِّنْ كَلَامِ النَّاسِ، إِنَّمَا هُوَ التَّسْبِيحُ وَالْتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ»<sup>①</sup>

”بے شک یہ نماز ایسی عبادت ہے کہ اس میں لوگوں کی بات چیت درست نہیں ہے۔ اس میں تو بس تسبیح و تکبیر اور قراءت قرآن ہی ہے۔“

## ۲) عفو و درگذر اور بردباری

پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نہایت بردبار اور متحمل مزانج تھے اور کسی شخص سے آپ ﷺ کو اذیت پہنچتی تو آپ اسے برداشت کرتے اور اذیت پہنچانے والے کو معاف کر دیتے۔ اس کے بھی متعدد نمونے موجود ہیں۔

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ میں نبی کریم ﷺ کے ساتھ جا رہا تھا۔ آپ نے ایک نجراںی چادر اوڑھ کر کھی جس کے کنارے موٹے تھے۔ اچانک ایک دیہاتی بد و آیا اور اس نے آپ ﷺ کی چادر کو پکڑ کر اس قدرشدت سے کھینچا کہ میں نے آپ کی گردن پر اس کے نشانات دیکھے۔ پھر اس نے کہا:

(يَا مُحَمَّدُ، مُرْلِي مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عَنْدَكَ)

”اے محمد ﷺ! مجھے اس مال میں سے دینے کا حکم دو جو اللہ تعالیٰ نے تجھے دے رکھا ہے۔“ آپ ﷺ نے اس کی طرف التفات فرمایا، پھر بہت دیئے اور اسے مال دینے کا حکم جاری کیا۔

☆ اسی طرح حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ میں نے آٹھ سال کی عمر سے رسول اللہ ﷺ کی خدمت شروع کی اور دس سال کرتا رہا، اس دوران آپ نے مجھے میرے ہاتھوں کی چیز کے تلف ہونے پر کبھی ملامت نہیں کی۔ اور اگر آپ کے گھروالوں میں سے کوئی مجھے ملامت کرتا تو آپ فرماتے:

(دَعْوَهُ، فَإِنَّهُ لَوْ قُضِيَ شَيْءٌ كَانَ)

”اے چھوڑ دو کیونکہ جس چیز کا فیصلہ ہو چکا وہ ہر حال میں ہونی ہے۔“

① صحیح مسلم: 537

② صحیح البخاری: 3149، صحیح مسلم: 1057

③ رواہ عبد الرزاق فی مصنفہ وابو نعیم فی الحلیۃ: وصححه الألبانی فی الاحتجاج بالقدر لابن تیمیۃ

☆ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کا بیان ہے کہ ہم خدگی جانب رسول اللہ ﷺ کے ساتھ ایک جنگ کیلئے نکلے، پھر آپ ﷺ سے ہماری ملاقات ایسی جگہ پر ہوئی جہاں کائنے دار درخت بہت زیادہ تھے۔ چنانچہ آپ ﷺ ایک درخت کے نیچے اپنی سواری سے اترے اور اپنی توار اس کی ایک ٹہنی سے لٹکا کر سو گئے۔ صحابہ کرام ﷺ بھی ادھر ادھر بکھر گئے اور جہاں جس کو سایہ ملا وہ وہیں آرام کرنے لگا۔ پھر رسول اللہ ﷺ نے ہمیں بیان فرمایا کہ

«إِنَّ رَجُلًا أَتَانِي وَأَنَا نَائِمٌ ، فَأَخَذَ السَّيْفَ ، فَاسْتَيْقَظَتُ وَهُوَ قَائِمٌ عَلَى رَأْسِي ، فَلَمْ أَشْعُرْ إِلَّا وَالسَّيْفُ صَلَّتَا فِي يَدِي ، فَقَالَ لِيْ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّيْ ؟ قُلْتُ : اللَّهُ ، ثُمَّ قَالَ فِي الْثَّانِيَةِ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّيْ ؟ قُلْتُ : اللَّهُ ، قَالَ : فَشَامَ السَّيْفَ ، فَهَا هُوَ ذَا جَارِيْسُ» <sup>①</sup> ثُمَّ لَمْ يُعَاِقِبْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ.

”میں جب سویا ہوا تھا تو ایک آدمی میرے پاس آیا اور اس نے میری توار اٹھائی، میں بیدار ہوا تو اچانک کیا دیکھتا ہوں کہ وہ ننگی توار سونتے ہوئے میرے سر پر کھڑا ہے، اس نے مجھ سے کہا: (مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّيْ ؟) آپ کو مجھ سے کون بچائے گا؟ میں نے کہا: اللہ تعالیٰ بچائے گا۔ اس نے پھر کہا: (مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّيْ ؟) آپ کو مجھ سے کون بچائے گا؟

میں نے پھر بھی یہی کہا کہ مجھے اللہ تعالیٰ ہی بچائے گا۔ پھر اس نے توار نیام میں کر لی۔

اور دیکھو! یہ ہے وہ شخص۔“ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کا بیان ہے کہ آپ ﷺ نے اسے کوئی سزا نہ دی۔ یعنی اسے معاف کر دیا۔

☆ حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس کچھ یہودی آئے اور کہا: (السَّامُ عَلَيْكُمْ) ”آپ پر موت ہو“ میں ان کے یہ الفاظ سمجھ گئی۔

چنانچہ میں نے کہا: (عَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ) ”تم پر موت بھی ہو اور لعنت بھی“، نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ”مَهْلَأًا يَا عَائِشَةً ، فِإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلَّهِ“ <sup>②</sup>

”عائشہ! ٹھہر جاؤ (نرم رو یہ اختیار کرو) کیونکہ اللہ تعالیٰ ہر معاملے میں زمی کو پسند کرتا ہے۔“

حضرت عائشہؓ نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ نے سنا نہیں، انہوں نے کیا کہا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: تم نے نہیں سنا کہ میں نے (وَعَلَيْكُمْ) کہہ کر ان کی بات کو انہی پر لوٹا دیا ہے۔

① صحیح البخاری: 2910 ، 2913 ، 4139 ، صحیح مسلم: 843

② صحیح البخاری: 6256 ، صحیح مسلم: 2165

اس حدیث میں خور بیچھے کہ نبی کریم ﷺ نے یہودیوں کی بدگونی کو برداشت کیا اور ان کی بات کا اتنا ہی جواب دیا جتنی انہوں نے کی تھی، اس سے زیادہ ایک لفظ بھی آپ نے نہیں بولا۔ یہ ہے برباری اور خمل مزاجی نبی کریم ﷺ کی۔ اس کے علاوہ آپ ﷺ نے حضرت عائشہؓ کو ان کے بارے میں نرم رو یہ اختیار کرنے کا حکم دیا۔ اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ جب یہودیوں کے بارے میں یہ رو یہ اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے تو مسلمان بھائی اس رو یہ کے زیادہ مستحق ہیں۔

## ⑤ لوگوں کے ساتھ حسنِ تعامل اور خندہ پیشانی

☆ حضرت جریر شیعہ بیان کرتے ہیں کہ

«مَا حَجَبَنِي النَّبِيُّ مُنْذُ أَسْلَمْتُ، وَلَا رَأَنِي إِلَّا تَبَسَّمَ فِي وَجْهِيٍّ»<sup>①</sup>

”میں نے جب سے اسلام قبول کیا ہے تب سے رسول اللہ ﷺ نے مجھے اپنے گھر میں آنے سے منع نہیں کیا اور آپ ﷺ نے مجھے جب بھی دیکھا میرے سامنے مسکرا دیئے۔“

☆ حضرت انس شیعہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے کبھی اس طرح نہیں دیکھا کہ کسی شخص نے نبی کریم ﷺ کے کان میں بات شروع کی ہوا اور آپ نے اس کے پیچھے ہٹنے سے پہلے اپنا سر پیچھے ہٹالیا ہو۔ اور نہ ہی میں نے کبھی یوں دیکھا کہ کسی شخص نے آپ ﷺ کا ہاتھ پکڑا ہو، پھر آپ نے اس کا ہاتھ اس سے پہلے چھوڑ دیا ہو۔<sup>②</sup> یہ انداز تھا رسول اللہ ﷺ کا لوگوں کے ساتھ میں جوں رکھنے اور باہم ملاقات کرنے کا کہ کسی کو آپ اپنے ہاں آنے سے منع نہیں کرتے تھے، اپنے ساتھیوں سے قریب رہتے، بوقت ملاقات انھیں اپنائیت کا احساس دلاتے اور ان کی ضرورتوں میں ان کا ساتھ دیتے۔

☆ حضرت جابر بن عبد اللہ شیعہ بیان کرتے ہیں کہ میرے والد (عبد اللہ بن حرام شیعہ) فوت ہوئے تو ان پر بہت زیادہ قرض تھا۔ میں نے نبی کریم ﷺ سے گزارش کی کہ آپ قرض خواہوں سے بات کریں کہ وہ کچھ قرض معاف کر دیں۔ آپ ﷺ نے ان سے بات کی تو انہوں نے قرض معاف کرنے سے انکار کر دیا۔ چنانچہ آپ نے مجھے حکم دیا کہ میں کھجور کے باغ میں جاؤں اور پھل اتار کر انواع و اقسام کی کھجوروں میں سے ہر قسم کو الگ الگ رکھوں۔ میں نے آپ ﷺ کے مطابق ہی کیا۔ پھر میں نے رسول اللہ ﷺ کے پاس پیغام بھیجا

① صحیح البخاری: 3035، صحیح مسلم: 2475

② سنن أبي داؤد: 4794۔ حسن البشیر

تو آپ تشریف لے آئے، باغ کے درمیان بیٹھ گئے اور ارشاد فرمایا:  
 اب تم قرض خواہوں میں سے ہر ایک کو اس کے قرض کے بقدر کھجور کا پھل دینا شروع کرو۔  
 میں نے انھیں پھل دینا شروع کیا یہاں تک کہ سب کا قرض ادا ہو گیا اور کھجوروں کا پھل اتنا باتی رہ گیا کہ  
 جیسے اس میں سے کچھ لیا ہی نہیں گیا (یا جیسے اس کو ہاتھ ہی نہیں لگایا گیا)۔<sup>①</sup>  
 بخاری کی ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کے والد أحدؑ کے دن شہید ہوئے تو ان پر قرض تھا۔  
 قرض خواہوں نے شدت سے مطالبہ کیا کہ انھیں ان کا حق دیا جائے۔ حضرت جابر بن عبد اللہؓ کہتے ہیں کہ میں نبی  
 کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور گزارش کی کہ آپ قرض خواہوں سے کہیں کہ وہ میرے باغ کا پھل جتنا  
 ہوا سے قبول کر لیں اور باقی قرض میرے والد کو معاف کر دیں۔ آپ ﷺ نے ان سے بات کی تو انھوں نے  
 انکار کر دیا۔ چنانچہ آپ ﷺ نے حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے کہا: ”تم صبح کو اپنے باغ میں میرا منتظر کرنا“  
 اگلے دن صبح ہی کے وقت نبی کریم ﷺ ان کے باغ میں تشریف لے گئے، باغ میں ایک چکر لگایا اور اس  
 کے پھل میں برکت کی دعا کی۔  
 حضرت جابر بن عبد اللہؓ بیان کرتے ہیں کہ اس کے بعد انھوں نے پھل اتنا را اور اسے قرض خواہوں میں ان کے قرض  
 کے بقدر تقسیم کیا، اس کے بعد بھی بہت سارا پھل نیچ گیا۔<sup>②</sup>

## ۷ گھروں کے ساتھ حسن سلوک

نبی کریم ﷺ گھر سے باہر بھی عام لوگوں سے اعلیٰ اخلاق کا مظاہرہ کرتے اور اسی طرح گھر کے اندر بھی  
 اپنے گھروں سے بہت اچھا سلوک کرتے۔ ان سے اظہار محبت کرتے، ان کے حقوق کا بھرپور خیال رکھتے اور  
 حتیٰ کہ گھر کے کام کا ج میں ان کا ہاتھ بھی بٹاتے۔

حضرت عائشہؓ سے پوچھا گیا کہ آپ ﷺ گھر میں کیا کرتے تھے؟  
 تو انھوں نے فرمایا:

”کَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلَاةُ قَامَ إِلَى الصَّلَاةِ“<sup>③</sup>

”آپ ﷺ اپنے گھروں کی خدمت کرتے تھے۔ پھر جب نماز کا وقت ہو جاتا تو آپ اس کیلئے کھڑے

② صحیح البخاری: 2395

① صحیح البخاری: 2127 ، 2405

③ صحیح البخاری: 6039

ہو جاتے۔“

اور ایک روایت میں ہے کہ

『کَانَ يَخْيِطُ ثَوْبَهُ وَيَخْصِفُ نَعْلَهُ وَيَعْمَلُ مَا يَعْمَلُ الرِّجَالُ فِي بُيُوتِهِمْ』<sup>①</sup>

”آپ اپنا (پھٹا ہوا) کپڑا سیتے تھے، جو تے کو پیوند لگاتے تھے اور ہر وہ کام کرتے تھے جو دوسرے لوگ اپنے گھروں میں کرتے ہیں۔“

## ⑤ خادم کے ساتھ حسن سلوک

☆ حضرت انس بن مالکؓ بیان کرتے ہیں کہ

『خَدَّمْتُ النَّبِيَّ عَشْرَ سِنِينَ، فَمَا قَالَ لِي: أَفْ، وَلَا لَمْ صَنَعْتَ؟ وَلَا أَلَا صَنَعْتَ؟』<sup>②</sup>

”میں نے نبی کریم ﷺ کی دس سال خدمت کی، اس دوران آپ نے مجھے کبھی اف تک نہیں کہا۔ اور نہ یہ

کہ تم نے یہ کیوں کیا؟ اور نہ یہ کہ تم نے یہ کیوں نہیں کیا؟“

☆ حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ «مَا ضَرَبَ رَسُولُ اللَّهِ شَيْئًا قَطُّ بِيَدِهِ وَلَا اُمْرَأَةً وَلَا خَادِمًا، إِلَّا أَنْ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَمَا يُنْلِي مِنْهُ شَيْءٌ قَطُّ فَيَتَقْرَبُ مِنْ صَاحِبِهِ، إِلَّا أَنْ يُتَهَكَّ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللَّهِ فَيَتَقْرَبُ لِلَّهِ»<sup>③</sup>

”رسول اللہ ﷺ نے کبھی اپنے ہاتھ سے کسی چیز کو نہیں مارا، نہ کسی عورت کو اور نہ ہی کسی خادم کو مارا۔ الایہ کہ آپ اللہ کے راستے میں جہاد کر رہے ہوں۔ اور آپ کو جب کبھی ایذا ہو چکا گئی اس پر آپ نے ایذا ہونچانے والے سے بدل نہیں لیا۔ ہاں اگر اللہ کی حرمت میں سے کسی کا ارتکاب کیا گیا تو آپ نے اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر ضرور بدلہ لیا۔“

## ⑥ بچوں پر شفقت

نبی کریم ﷺ بچوں کیلئے نہایت مشق تھے، ان کے ساتھ بہت پیار کرتے تھے، انھیں اپنی گود میں بھاتتے اور انھیں بو سے دیتے تھے۔

☆ حضرت انس بن مالکؓ بیان کرتے ہیں کہ

『مَا رَأَيْتُ أَحَدًا كَانَ أَرْحَمَ بِالْعِيَالِ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ』<sup>④</sup>

① روایہ احمد و ابن حبان وہ صصح

② صحیح مسلم: 2328

③ صحیح البخاری: 6038، صحیح مسلم: 2309

”میں نے رسول اللہ ﷺ سے زیادہ بچوں پر شفقت کرنے والا کوئی نہیں دیکھا۔“  
نیز ان کا کہنا ہے کہ آپ ﷺ کے صاحبزادے حضرت ابراہیم مدینہ منورہ کے ایک محدث (عوایل) میں کسی عورت کے ہاں دودھ پیتے تھے۔ چنانچہ آپ ﷺ اس سے ملنے کیلئے جایا کرتے تھے۔ ہم بھی آپ کے ساتھ ہوتے۔ دودھ پلانے والی عورت کا خاوند لوہار تھا، اس نے اس کے گھر میں دھواں رہتا تھا۔ پھر بھی آپ ﷺ اس کے گھر میں جاتے، بچے کو اٹھاتے، اسے بوسہ دیتے اور پھر واپس لوٹ آتے۔

اور جب وہ فوت ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”إِنَّ إِبْرَاهِيمَ أَبْنِي، وَإِنَّهُ مَاتَ فِي الثَّدْنِي، وَإِنَّ لَهُ لَظِفَرِينَ تُكَمِّلَانَ رَضَاَعَهُ فِي الْجَنَّةِ“<sup>①</sup>  
”بے شک ابراہیم میرا بیٹا تھا اور وہ مدت رضاعت میں فوت ہو گیا ہے۔ اب اس کیلئے جنت میں دودھ پلانے والیاں ہیں جو اس کی رضاعت کمل کریں گی۔“

جبکہ صحیحین کی ایک اور روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے ابراہیم کی وفات کے موقع پر یوں فرمایا:  
”تَدْمُعُ الْعَيْنُ وَيَحْزَنُ الْقُلْبُ، وَلَا تَقُولُ إِلَّا مَا يَرْضَى رَبُّنَا، وَاللَّهُ يَا إِبْرَاهِيمُ إِنَّا إِلَكَ لَمَحْزُونُونَ“<sup>②</sup>

”آنکھوں سے آنسو بہ رہے ہیں اور دل غزدہ ہے۔ پھر بھی ہم صرف وہی بات کہہ سکتے ہیں جو ہمارے رب کو پسند ہے۔ اللہ کی قسم! اے ابراہیم ہم تمہاری جدائی پر غمگین ہیں۔“  
حضرت ابو قادہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ ہمارے پاس اس حال میں تشریف لائے کہ آپ نے اپنے کندھے پر (اپنی نواسی) امامہ بنت ابی العاص کو اٹھا رکھا تھا۔ پھر آپ نے اسی حال میں نماز شروع کر دی، پس جب آپ رکوع میں جاتے تو اسے اتنا کر بخدا دیتے اور جب کھڑے ہوتے تو اسے اٹھا لیتے۔<sup>③</sup>

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے حضرت حسن بن علی رضی اللہ عنہ کو بوسہ دیا۔ اس وقت آپ کے پاس حضرت اقرع بن حابس رضی اللہ عنہ بھی بیٹھے ہوئے تھے۔ انھوں نے کہا: میرے دس بچے ہیں لیکن میں نے تو ان میں سے کسی کو کبھی بوسہ نہیں دیا۔ رسول اللہ ﷺ نے اس کی طرف دیکھا اور فرمایا:  
”مَنْ لَا يَرْحَمْ لَا يُرَحَّمُ“<sup>④</sup> ”جو کسی پر رحم نہیں کرتا اس پر بھی رحم نہیں کیا جاتا۔“

① صحیح مسلم: 2316      ② صحیح البخاری: 1303، صحیح مسلم: 2315

③ صحیح البخاری: 5996، صحیح مسلم: 543

④ صحیح البخاری: 5997، صحیح مسلم: 2318

## ⑨ ادائیگی حقوق

رسول اکرم ﷺ لوگوں کے حقوق انہیں ادا کرتے تھے۔ اگر کسی سے کوئی چیز بطور قرض لیتے تو ادائیگی کے وقت اُس سے بہتر چیز ادا کرتے اور قرض خواہ کے حق میں دعا بھی فرماتے۔ اور بعض اوقات کسی سے کوئی چیز خرید کر اس کی قیمت بھی ادا کر دیتے اور وہ چیز بھی اسے واپس کر دیتے۔

☆ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک آدمی نبی کریم ﷺ سے اپنے قرض کا (جو ایک اونٹ تھا) تقاضا کرنے آیا تو اس نے آپ سے سخت کلامی کی۔ آپ ﷺ کے اصحاب رضی اللہ عنہم اس کی طرف بڑھ لیکن آپ نے فرمایا: «**دَعْوَهُ فِيَّ إِلَصَاحِ الْحَقِّ مَقَالًا**»

”اسے چھوڑ دو کیونکہ حق والا (سختی سے) بات کر سکتا ہے۔“

پھر آپ ﷺ نے فرمایا: «**أَعْطُوهُ سِنًّا مِثْلَ سِنِّهِ**»

”اسے اس کے اونٹ جیسا اونٹ دے دو۔“

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہمیں اس سے بہتر اونٹ ہی ملا ہے، اُس جیسا نہیں ملا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «**أَعْطُوهُ فِيَّ إِنْخِيرُكُمْ أَخْسَنُكُمْ قَضَاءً**»<sup>①</sup>

”اسے وہی دے دو کیونکہ تم میں سے بہتر وہ ہے جو ادائیگی میں بہتر ہو۔“

☆ حضرت عبد اللہ بن ابی ربیعہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے مجھ سے قرض لیا جو چالیس ہزار تھا۔ پھر آپ کے پاس مال آیا تو آپ نے مجھ سے قرض ادا کر دیا اور فرمایا:

『بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَا لَكَ، إِنَّمَا جَزَاءُ السَّلْفِ الْحَمْدُ وَالْأَدَاءُ』<sup>②</sup>

”اللہ تعالیٰ تمھارے گھر والوں میں اور تمھارے مال میں برکت دے۔ بے شک قرضے کا بدله یہ ہے کہ قرض دار قرض دینے والے کا شکر ادا کرے اور قرض واپس کر دے۔“

☆ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ مکہ سے مدینہ واپس لوٹتے ہوئے میں ایک اونٹ پر سوار تھا جو انہیٰ تھک چکا تھا، چنانچہ میں نے ارادہ کیا کہ اسے چھوڑ دوں لیکن رسول اللہ ﷺ میرے پیچھے سے آئے، میرے لئے دعا فرمائی اور اسے مارا۔ پھر وہ ایسا چلا کہ اُس جیسا بھی نہ چلا تھا۔ بعد ازاں آپ ﷺ نے پوچھا: اب تمھارا اونٹ کیسا ہے؟ میں نے کہا: اب بخیر ہے اور آپ کی برکت کا اُس پر اثر ہوا ہے۔ آپ ﷺ

① صحیح البخاری: 2306، صحیح مسلم: 1601

② سنن النسائی: 4683 حسنہ الابنی

نے فرمایا: یہ مجھے بچ دو۔ میں نے کہا: نہیں، یہ آپ کیلئے (ہدیہ) ہے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: نہیں، یہ مجھے بچ دو۔ میں نے پھر یہی جواب دیا کہ یہ آپ کیلئے (ہدیہ) ہے۔ آپ نے تیسری بار پھر فرمایا: نہیں، یہ مجھے بچ دو۔ میں نے کہا: ٹھیک ہے، میں نے ایک آدمی کے چند درہم دینے ہیں وہ آپ اپنے ذمے لے لیں اور یہ اونٹ خرید لیں، ہاں یہ اونٹ میں آپ کو مدینہ پہنچ کر دوں گا۔ آپ نے فرمایا: ٹھیک ہے۔ مدینہ منورہ میں پہنچ تو میں نے اونٹ آپ کو دے دیا اور آپ نے مجھے اس کی قیمت ادا کر دی۔ (مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے بلاں خود کو حکم دیا کہ اسے سونے کا ایک او قیہ دے دو اور کچھ مزید بھی، چنانچہ انہوں نے ایک او قیہ اور ایک قیراط مجھے دے دیا) پھر جب میں چلا گیا تو آپ ﷺ نے مجھے واپس بلوا کر فرمایا:

«لَكَ الشَّمْنُ وَلَكَ الْجَمَلُ» ”قیمت بھی تمہاری اور اونٹ بھی تمہارا ہے۔“

ایک روایت میں ہے کہ آپ نے فرمایا: «الْحُذْ جَمَلَكَ وَدَرَاهِمَكَ فَهُوَ لَكَ»<sup>①</sup>  
”اپنا اونٹ بھی لے لو اور درہم بھی لے لو، دونوں چیزوں کی تمہاری ہیں۔“

## ⑩ مزاح اور خوش طبعی

نبی کریم ﷺ بسا اوقات خوش طبعی کیلئے مزاح بھی کرتے تھے۔

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے انہیں «یَا ذَا الْأُذْنَيْنِ»<sup>②</sup>  
”اے دو کانوں والے“ کہہ کر پکارا۔ یعنی ان سے مزاح کیا۔

☆ نیزوہ بیان کرتے ہیں کہ دیہاتی لوگوں میں سے ایک آدمی جس کا نام ”زاہر“ تھا وہ نبی کریم ﷺ کو دیہات سے کوئی چیز ہدیہ کے طور پر دیتا تھا اور جب وہ واپس لوئے گلتا تو آپ ﷺ اسے کچھ ساز و سامان دے دیا کرتے تھے اور آپ فرماتے تھے: «إِنَّ زَاهِرًا بَادِيَتَنَا وَنَحْنُ حَاضِرُوهُ»  
”بے شک زاہر ہمارا دیہاتی ہے اور ہم اس کے شہری ہیں۔“

نبی کریم ﷺ کو اس سے محبت تھی حالانکہ وہ پست قامت تھا اور بہت زیادہ خوبصورت تھا۔ ایک دن آپ ﷺ اس کے پاس آئے، وہ اس وقت آپ کا کچھ سامان بچ رہا تھا۔ آپ نے اس کے پیچھے سے جا کر اسے اپنی آغوش میں لے لیا۔ وہ آپ کو نہیں دیکھ سکتا تھا۔ اس نے کہا: مجھے چھوڑو، یہ کون ہے؟ پھر اس نے مڑ کر دیکھا تو اسے معلوم ہوا کہ یہ نبی کریم ﷺ ہیں۔ چنانچہ جب اس نے دیکھا کہ آنحضرت ﷺ کا سینہ مبارک اس کی پیٹھ کو

① صحیح البخاری: 2718، صحیح مسلم: 715 باب بیع البعیر واستثناء رکوبه

② سنن أبي داؤد: 5002، سنن الترمذی: 1992، 3828۔ وصححه الألبانی

لگ رہا ہے تو اس نے اپنے آپ کو نبی کریم ﷺ سے چھڑانے کی کوئی کوشش نہ کی۔ اور آپ ﷺ فرمائے لے: «هَنْ يَشْتَرِي الْعَبْدَ؟» ”اس غلام کو کون خریدے گا؟“ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! جب تو آپ مجھے بہت ستا پا میں گے! آپ ﷺ نے فرمایا: ”لَكُنْ عِنْدَ اللَّهِ لَسْتَ بِكَايِدٍ؟“ ”وَلَكِنْ تِمَّ اللَّهُكَ هَالَّا سَتَّهُنْ بُو،“ یا آپ نے فرمایا: ”لَكُنْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتَ غَالٍ“<sup>①</sup> ”لَكِنْ تِمَّ اللَّهُكَ هَالَّا بَهْتَ مَهْكَهْ بُو۔“

☆ حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے گذارش کی کہ اسے سواری فراہم کی جائے۔ آپ نے فرمایا: میں تھیں اونٹی کا بچہ دونگا۔ اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں اونٹی کے بچے کو کیا کروں گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”وَهَلْ تَلِدُ الْإِبْلَ إِلَّا النُّوقُ“<sup>②</sup> ”اوٹ کو بھی اونٹی ہی جنم دیتی ہے۔“

یہ نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کے بعض پہلو تھے۔ ہم سب کو کوشش کرنی چاہئے کہ ہم آنحضرت ﷺ کے اخلاق حسن کو اپنا کیسی اور ان عادات و خصالیں حمیدہ کو اختیار کریں جو آپ ﷺ نے اختیار فرمائیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق دے۔

### دوسرا خطبہ

مسلمان پر لازم ہے کہ وہ رسول اکرم ﷺ کی سیرت طیبہ کی روشنی میں عقائد و اعمال کی اصلاح کے ساتھ ساتھ اخلاق و کردار کی پاکیزگی کا بھی اہتمام کرے کیونکہ قیامت کے روز جب انسان کے اعمال کا وزن ہو گا تو ترازو کے نیکوں والے پڑھے میں سب سے زیادہ وزنی چیز عقیدہ توحید کے بعد حسن اخلاق ہو گی۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: ”أَنْقُلْ شَيْءاً فِي الْيَمِّيزَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْخُلُقُ الْحَسَنُ“<sup>③</sup> ”قیامت کے دن ترازو میں سب سے زیادہ بھاری حسن خلق ہو گا۔“ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ نبی کریم ﷺ کے اعلیٰ اخلاق کو اختیار کرنے کی توفیق دے۔ آمين

① رواہ احمد وہ صحسن

② سنن أبي داؤد: 4998، سنن الترمذی: 1991، صحیحه الألبانی

③ رواہ احمد وابن حبان وہ صحسن

## ماہ و رجب کی بدعاں

اہم عناصر خطبہ:

۱ ماہ و رجب حرمت والے چار مہینوں میں سے ایک ہے

۲ رجب کی بعض بدعاں ۳ صلاۃ الرغایب

۴ رجب کے مخصوص روزے ۵ رجب کی ستائیسویں رات کی عبادت یا آگلے دن کا روزہ

۶ کیا رجب میں عمرہ کرنا افضل ہے؟ ۷ رجب کے کوئی

برادرانِ اسلام!

رب جب کامہینہ حرمت والے چار مہینوں میں سے ایک ہے۔

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ أَثْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُرُمٌ ذَلِكَ الَّذِيْنَ أَقْرَبُهُمْ فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ﴾<sup>①</sup>

”بے شک مہینوں کی لکنی اللہ کے نزدیک لوح محفوظ میں بارہ ہے۔ اور یہ اس دن سے ہے جب سے اللہ نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے۔ ان میں سے چار مہینے حرمت و ادب کے ہیں۔ یہی مصوب دین ہے، الہذا تم ان مہینوں میں اپنی حانوں پر ظلم نہ کرو۔“

یعنی ابتدائے آفرینش سے ہی اللہ تعالیٰ کے نزدیک سال کے مہینوں کی تعداد بارہ ہے، ان میں سے چار مہینے حرمت والے ہیں۔

حرمت والے چار مہینے کونے ہیں؟

اس کی وضاحت صحیح بخاری کی ایک حدیث میں ایوں کی گئی ہے:

حضرت ابو بکرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«السَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا مِنْهَا أَرْبَعَةُ حُرُمٌ: ثَلَاثَةٌ مُتَوَالَّاتٌ: ذُو القَعْدَةُ، وَذُو الْجُمُودُ، وَالْمُحَرَّمُ، وَرَجَبٌ مُضَرِّ الْذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ»<sup>②</sup>

”سال بارہ مہینوں کا ہے جن میں چار حرمت والے ہیں، تین پے در پے ہیں اور وہ ہیں: ذوالقعدۃ، ذوالحجۃ اور حرم، اور چوتھا مہینہ رجب مضر ہے جو کہ جمادی الثانیہ اور شعبان کے درمیان آتا ہے۔“

② البخاری - التفسیر باب سورة التوبۃ

① التوبۃ: 36

اس حدیث مبارک میں رجب کی نسبت 'مضر' قبیلہ کی طرف اس لئے کی گئی ہے کہ اس قبیلے کے لوگ دوسرے قبیلوں کی بُنْبَتِ رجب کی تقطیم میں نہایت مبالغہ کرتے تھے۔

عزیزان گرامی! اللہ تعالیٰ نے سورۃ التوبۃ کی آیت میں جو ہم نے ابھی ذکر کی ہے، حرمت والے چار مہینوں کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے: ﴿فَلَا تَظْلِمُوا فِي هِنَاءِ أَنْفُسِكُمْ﴾ یعنی "ان میں (خصوصی طور پر) تم اپنی جانوں پر ظلم نہ کرو۔"

ظلم تو سال کے بارہ مہینوں میں منوع ہے لیکن ان چار مہینوں کی عزت و حرمت اور ان کے تقدس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے خاص طور پر ان میں اپنی جانوں پر ظلم کرنے سے منع فرمادیا۔

اس ظلم سے مراد کیا ہے؟

اس سے ایک تو یہ مراد ہے کہ ان مہینوں میں جنگ و جدال اور قتال نہ کیا کرو۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿يَسْتَأْلُونَكَ عِنِ الشَّهْرِ الْعَرَامِ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيرٌ﴾<sup>①</sup>

"لوگ آپ سے حرمت والے مہینے میں لڑائی کی بابت سوال کرتے ہیں۔ آپ کہہ دیجئے کہ اس میں لڑائی کرنا بُدا گناہ ہے۔"

زمانہ جاہلیت میں بھی لوگ ان چار مہینوں کی حرمت کا خیال رکھتے تھے اور آپس کی جنگ اور لڑائی کو ان میں روک دیا کرتے تھے۔ عربی زبان میں لفظ 'رجب' ترجیب سے ہے اور اس کا معنی بھی تقطیم ہے۔ اور اس مہینے کو اسی لئے 'رجب' کہا گیا کہ عرب لوگ اس کی تقطیم کرتے تھے اور اس میں بتوں کے نام پر جانور ذبح کرتے تھے اور اس رسم کو 'عتریہ' کا نام دیتے تھے۔ پھر جب اسلام آیا تو اس نے بھی ان حرمت والے مہینوں کے احترام و تقدس کو برقرار کھا اور ان میں لڑائی کو کبیرہ گناہ قرار دیا تاہم رجب کے مہینے میں ادا کی جانے والی رسم 'عتریہ' کو حرام قرار دے دیا۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا فَرَعَ وَلَا عَيْتَرَةً»<sup>②</sup> "اسلام میں نہ 'فرع' ہے اور نہ 'عتریہ' ہے۔"

'فرع' سے مراد اوث، گائے اور بکری کا وہ پہلا بچہ ہے جس کو جاہلیت میں لوگ اپنے بتوں کیلئے ذبح کرتے تھے۔ اور 'عتریہ' سے مراد وہ جانور ہے جس کو لوگ رجب کے مہینے میں بتوں کے نام پر ذبح کرتے تھے۔

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 5473، صحیح مسلم: 1976

<sup>②</sup> البقرة: 217:2

اس رسم کو رجبیہ بھی کہا جاتا تھا۔

عزیز بھائیو! اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ غیر اللہ کے نام پر جانور ذبح کرنا حرام اور شرک اکبر ہے جو انسان کو ملتِ اسلام سے خارج کر دیتا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

**﴿حُرْمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمْ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّيْعُ إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقِسُوا بِالْأَذْلَامِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ﴾**

”تم پر مردہ جانور، (بہتا ہوا) لہو، سو رکا گوشت اور جس چیز پر اللہ کے سوا کسی اور کا نام پکارا جائے اور جو جانور گلا گھٹ کر مرجائے اور جو چوٹ لگ کر مرجائے اور جو گر کر مرجائے اور جو سینگ لگ کر مرجائے یہ سب حرام ہیں۔ اور وہ جانور بھی جس کو درندے پھاڑ کھائیں مگر جس کو تم (مرنے سے پہلے) ذبح کرو۔ اور وہ جانور بھی جسے آستانوں پر ذبح کیا جائے۔ اور یہ بھی (حرام ہے کہ) تم پانوں سے قسمت معلوم کرو۔ یہ سب گناہ (کے کام) ہیں۔“

اس آیت کریمہ میں ﴿مَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾ فرمाकر ہر اس جانور کو حرام قرار دیا گیا جس کو غیر اللہ کیلئے ذبح کیا جائے۔ اور ﴿وَمَا ذُبِحَ عَلَى النُّصُبِ﴾ فرمایا کہ ہر اس جانور کو حرام قرار دیا گیا جس کو آستانوں یا ان درباروں اور مزاروں پر ذبح کیا جائے جن میں شرک کا ارتکاب کیا جاتا ہو۔

بلکہ اسلام میں تو وہ جانور بھی حرام ہے جس کو کسی ایسے مقام پر ذبح کیا جائے جہاں شرک کیا جاتا ہو خواہ اس کو ذبح کرتے ہوئے اس پر اللہ کا نام کیوں نہ پکارا گیا ہو۔

حضرت ثابت بن ضاک رض بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے یوانہ مقام پر اونٹ ذبح کرنے کی نذر مانی، وہ رسول اللہ ﷺ کے پاس آیا اور پوچھا: کیا میں اپنی نذر پوری کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«هَلْ كَانَ فِيهَا وَئِنْ مِنْ أُوْتَانَ الْجَاهِلِيَّةِ يَعْبُدُ؟»

”کیا وہاں جاہلیت کے بتوں میں سے کسی بت کی پوجا کی جاتی تھی؟“  
انہوں نے کہا: نہیں

آپ ﷺ نے فرمایا: «هَلْ كَانَ فِيهَا عِيْدُ مِنْ أَعْيَادِهِمْ؟»

”کیا وہ لوگ وہاں کوئی جشن یا عرس مناتے تھے؟“

انھوں نے کہا: نہیں

آپ ﷺ نے فرمایا:

”أَوْفِ بِنَذْرِكَ فَإِنَّهُ لَا وَفَاءَ لِنَذْرٍ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ، وَلَا فِيمَا لَا يَمْلِكُ ابْنُ آدَمَ“<sup>①</sup>

”تم اپنی نذر پوری کرو کیونکہ اللہ کی نافرمانی میں نذر پوری نہیں کی جاتی اور نہ ہی ایسی نذر جس کو پورا کرنے کا انسان اختیار نہ رکھتا ہو۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ جہاں کوئی عرس وغیرہ منایا جاتا ہو یا غیر اللہ کی پوجا کی جاتی ہو وہاں اللہ کے نام پر بھی کوئی جانور ذبح نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی وہاں حاکر کوئی نذر پوری کی جا سکتی ہے۔ کیونکہ جس صحابی نے آپ ﷺ سے سوال کیا تھا کہ وہ بُوَانَهُ مَقَامٌ پُرْ جَا كَرَ أَپَنِ نَذْرٍ پُورِيَ كَرْنَےَ كَيْلَيْهِ اَوْنَ ذَبْحٍ كَرْسَكَتَاهُ يَأْنِيْنِ، یقیناً وہ اللہ کے نام پر ہی اسے ذبح کرنے والا تھا، لیکن آپ ﷺ نے جب تک اس سے یہ پوچھنہیں لیا کہ وہاں کسی بست کی پوجا تو نہیں کی جاتی تھی اور وہاں کوئی عرس / میلاد تو نہیں لگتا تھا، اس وقت تک آپ ﷺ نے اسے وہاں جا کر نذر پوری کرنے کی اجازت نہیں دی۔ یعنی اگر وہاں غیر اللہ کی پوجا کی جاتی ہوتی یا وہاں کوئی عرس وغیرہ منایا جاتا ہوتا تو یقیناً آپ ﷺ اسے اجازت نہ دیتے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ایسے مقام پر اللہ کے نام سے بھی کوئی جانور ذبح نہیں کیا جا سکتا۔ لہذا مسلمانوں کو اس سے قطعی طور پر پرہیز کرنا چاہئے۔

### برادران اسلام!

اللہ تعالیٰ کے فرمان ﴿فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ﴾ میں ظلم سے مراد یہ بھی ہے کہ تم ان چار مہینوں میں خصوصی طور پر اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے بچو، کیونکہ ان میں نافرمانی کرنے کا گناہ کئی گناہ بڑھ جاتا ہے۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ نے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ظلم کو سال کے بارہ مہینوں میں حرام قرار دیا ہے، پھر ان میں سے چار مہینوں کو خاص کر دیا ہے کیونکہ ان میں برائی اور نافرمانی کا گناہ زیادہ ہو جاتا ہے اور یہی اور عمل صائم کا اجر و ثواب بڑھ جاتا ہے۔

اور امام قادة رحمہ اللہ ﴿فَلَا تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ﴾ کے بارے میں کہتے ہیں:

”حرمت والے مہینوں میں ظلم کا گناہ اور بوجھ دوسرے مہینوں کی نیست کئی گناہ بڑھ جاتا ہے۔ اور ظلم کا گناہ

① سنن أبي داؤد: 3313 وصححه الألباني

اگرچہ ہر وقت بڑا ہوتا ہے لیکن اللہ جس مہینے کو چاہے اس میں ظلم کا گناہ اور بڑا کردے جیسا کہ اللہ تعالیٰ شے فرشتوں میں سے پیامبر فرشتوں کو جن لیا۔ کلام میں سے قرآن مجید کو جن لیا۔ پوری سرزین میں سے مساجد کو جن لیا۔ اسی طرح مہینوں میں سے ماہ رمضان اور حرمت والے چار مہینوں کو جن لیا، دنوں میں سے یوم جمعہ کو جن لیا اور راتوں میں سے لیلۃ القدر کو جن لیا۔ اللہ تعالیٰ جسے چاہے عظمت دے دے، لہذا تم بھی اسے عظیم سمجھو جسے اللہ تعالیٰ عظیم قرار دے۔<sup>①</sup>

اس مختصری تہبید کا خلاصہ یہ ہے کہ رجب حرمت والے مہینوں میں سے ایک ہے لہذا اس کا احترام لمحظاً خاطر رکھتے ہوئے خاص طور پر اس میں گناہوں سے بچنا چاہئے۔ جبکہ اس دور میں بعض مسلمانوں کی حالت یہ ہے کہ انہوں نے اس مہینے میں کئی بدعتات ایجاد کر لی ہیں جنہیں وہ کار خیر اور دین کا حصہ سمجھ کر سر انجام دیتے ہیں۔ حالانکہ رسول اکرم ﷺ اپنے ہر خطبہ حاجت میں ارشاد فرماتے تھے: «أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَخَيْرُ الْهَدِيَّ هَذِيْ مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَشَرَّ الْأُمُورُ مُحَدَّثَاهُمَا، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ لِّلَّهِ»<sup>②</sup>

”حمد و شاء کے بعد! یقیناً، بہترین بات اللہ کی کتاب ہے اور بہترین طریقہ محمد ﷺ کا طریقہ ہے۔ اور سب سے برلنے امور وہ ہیں جنہیں دین میں نیا ایجاد کیا جائے اور ہر بدعut گمراہی ہے۔“

اور حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ أَحَدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>③</sup>

”جس شخص نے ہمارے اس دین میں نیا کام ایجاد کیا جو اس سے نہیں تھا، وہ مردود ہے۔“

مسلم کی ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

«مَنْ عَمِلَ عَمَلًا لَّيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»<sup>④</sup>

”جس شخص نے کوئی ایسا عمل کیا جس پر ہمارا امر نہیں، وہ مردود ہے۔“

ان احادیث مبارکہ سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ دین میں ہر نیا کام بدعut اور ہر نیا طریقہ مردود اور ناقابل قبول ہے۔

اب ہم رجب میں ایجاد کی گئی بعض بدعتات کا تذکرہ کرتے ہیں۔

① صحیح مسلم: 867

② تفسیر ابن کثیر: 2/468

③ صحیح البخاری: 2697، صحیح مسلم: 1718

## ❶ صلاة الرغائب

ربج کے مہینے میں ایک بدعت "صلاۃ الرغائب" کے نام سے لوگوں میں ملنے ہے۔ سب سے پہلے اس کی کیفیت جس کو لوگوں نے اپنی طرف سے گھر کے رسول اللہ ﷺ کی طرف منسوب کر دیا، ہم اسے ذکر کرتے ہیں، پھر اس کے بارے میں محدثینؓ کے اقوال آپ کی خدمت میں پیش کریں گے۔

جو حدیث "صلاۃ الرغائب" کے بارے میں بیان کی جاتی ہے اس کے شروع میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: «رَجَبُ شَهْرُ اللَّهِ وَشَعْبَانُ شَهْرُنِي وَرَمَضَانُ شَهْرُ أَمْتِي» "رجب اللہ کا مہینہ ہے، شعبان میرا مہینہ ہے اور رمضان میری امت کا مہینہ ہے۔"

اس کے بعد حدیث میں ربج کے کچھ جھوٹے فضائل ذکر کئے گئے ہیں، پھر آپ ﷺ کی طرف آپ کا یہ

قول منسوب کیا گیا ہے کہ "جو شخص ربج کی پہلی حصرات کے دن کا روزہ رکھے، پھر جمعہ کی رات کو مغرب و عشاء کے درمیان بارہ رکعتاں دو دو کر کے اس طرح پڑھے کہ ہر رکعت میں سورۃ الفاتحۃ کے بعد تین مرتبہ سورۃ القدر اور بارہ مرتبہ سورۃ الاخلاص کی تلاوت کرے۔ جب نماز سے فارغ ہو تو مجھ پر ستر مرتبہ یہ درود شریف پڑھے: (اللَّهُمَ صلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ النَّبِيِّ الْأَمِيِّ وَعَلَى آلِهِ) پھر سجدہ میں چلا جائے اور یہ دعا ستر مرتبہ پڑھے: (سُبُّوحٌ قَدُّوسٌ رَبُّ الْمَلَائِكَةِ وَالرُّوحُ) اس کے بعد سراہا کر کے دعا ستر مرتبہ پڑھے: (رَبِّ اغْفِرْ وَأَرْحَمْ وَتَجَاؤْ زَعَمًا تَعْلَمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْأَعْظَمُ) بعد ازاں وہ دوسرا سجدہ بھی اسی طرح کرے۔ اس کے بعد وہ جو کچھ اللہ تعالیٰ سے مانگے گا اس کی ہر حاجت پوری کی جائے گی۔"

اس جھوٹی حدیث کے بارے میں محدثینؓ کے اقوال کچھ یوں ہیں:

① ابن الجوزی اس حدیث کو "الموضوعات" میں روایت کرنے کے بعد کہتے ہیں:

"یہ حدیث رسول اللہ ﷺ پر گھٹری گئی ہے اور محدثین نے اس کا الزام ابن جھوپم پر لگایا ہے جو ان کے نزدیک جھوٹ بولتا تھا۔ اور میں نے اپنے شیخ عبد الوہاب الحافظ سے سننا تھا کہ اس کے رجال مجہول ہیں۔ اور خود میں نے بھی تمام کتب میں تفتیش کی تو مجھ ان کے بارے میں کچھ نہ ملا۔"

اور ذہبی ابن الجوزی کے مذکورہ قول پر اضافہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: (لَعَلَّهُمْ لَمْ يُخْلِقُوا) یعنی اس حدیث کو روایت کرنے والے رجال شاید پیدا ہی نہیں ہوئے۔ ②

② تلخیص الموضوعات، ص 247

① الموضوعات: 438/2

اسی طرح ابن الجوزی 'الصلة الالفية' کے بارے میں موضوع حدیث ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں:  
 "اس حدیث کے موضوع ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ اس کے زیادہ تر اوی مجوہوں میں بلکہ ان میں سے بعض تو بالکل ضعیف ہیں اور اس طرح کی حدیث کا نبی کریم ﷺ سے صادر ہونا ناممکن ہے۔ اور ہم نے بہت سے لوگوں کو دیکھا ہے جو یہ نماز پڑھتے ہیں، جب چھوٹی راتیں ہوتی ہیں تو وہ اس کے بعد سو جاتے ہیں اور ان کی فنجر کی نماز بھی فوت ہو جاتی ہے۔ جبکہ جاہل ائمہ مساجد نے اس نماز کو اور اسی طرح "صلة الرغائب" کو لوگوں کو جمع کرنے اور کسی بڑے منصب تک پہنچنے کا ذریعہ بنالیا ہے اور قسمہ گو لوگ اپنی مجالس میں اسی نماز کا تذکرہ کرتے ہیں حالانکہ یہ سب حق سے بہت دور ہیں۔"<sup>۱</sup>

۲) ابن رجب کہتے ہیں : ”ماہِ ربیع کے پہلے جمعہ کی رات میں صلاۃ الرغائب پڑھنے کے متعلق جو احادیث مردی ہیں وہ سب کی سب جھوٹی، باطل اور غیر صحیح ہیں۔ اور یہ نماز جمہور علماء کے نزدیک بدعت ہے جو چوتھی صدی کے بعد ظاہر ہوئی۔“<sup>۱۰</sup>

۲) امام نووی کہتے ہیں: ”وہ نماز جو صلاة الرغائب کے نام سے معروف ہے اور جس کی بارہ رکعات رجب کی پہلی رات کو مغرب اور عشاء کے درمیان پڑھی جاتی ہیں، وہ اور اسی طرح شعبان کی پندرہویں رات کی سورکعات نماز یہ دونوں نمازوں میں بہت بڑی بدعت ہیں۔ لہذا ’قوت القلوب‘ اور ’احیاء علوم الدین‘ میں ان کے تذکرہ سے دھوکے میں نہیں پڑنا چاہئے۔ اور نہ ہی ان کے بارے میں روایت کی گئی حدیث سے دھوکہ کھانا چاہئے کیونکہ وہ پوری کی پوری باطل ہے۔“<sup>۵</sup>

۲) محمد بن طاہر الہندی کہتے ہیں: (صَلَاةُ الرَّغَائِبِ مَوْضُوعٌ بِالْإِتْفَاقِ) ”صلات الرغائب بالاتفاق من گھرت ہے۔“<sup>۷۰</sup>

⑤ امام شوکانی کہتے ہیں: (قد اتفق الحفاظ علی آنها موضعہ... ووضعہ لا یمتری فیه  
من لہ ادئی إلماں بفنِ الحدیث، و قال الفیروزآبادی فی المختصر: إنَّهَا مَوْضُوعَةٌ  
بِالْإِتْفَاقِ، وَكَذَا قَالَ الْمَقْدِسِيُّ) ⑥

الموضوعات: ① 440-443/2

② لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف ، ص123

الجمعية للنحو: 379/3

الفوائد المجمعة ص 50-51

یعنی تمام حفاظت حدیث اس بات پر متفق ہیں کہ یہ نماز من گھڑت ہے۔ اور اس کے من گھڑت ہونے میں فن حدیث میں ادنیٰ سا عالم رکھنے والے شخص کو بھی شک و شبہ نہیں۔ فیروز آبادی اور اسی طرح مقدسی نے بھی صراحتاً کہا ہے کہ یہ حدیث باتفاق محدثین موضوع ہے۔

② مولانا عبد الحیٰ لکھنؤی کہتے ہیں: (إِنَّ حَدِيثَ صَلَاةِ الرَّغَائِبِ مَوْضُوعٌ بِالْتَّفَاقِ أَكْثَرُ الْمُحَدِّثِينَ أَوْ كُلُّهُمْ، وَ لَا يَعْبُرُ قَرِيمَ حَالَفَهُمْ كَائِنًا مَنْ كَانَ)

یعنی ”صلات الرغائب“ والی حدیث من گھڑت ہے اور اس پر اکثر محدثین یا سب محدثین کا اتفاق ہے۔ اور ان کی مخالفت کرنے والے کا کوئی اعتبار نہیں چاہیے وہ کوئی بھی ہو۔<sup>①</sup>

اس کے علاوہ سیوطی، ابن عراق اور الکرمی المقدسی نے بھی اس حدیث کو موضوعات میں شمار کیا ہے۔<sup>②</sup>

## ۲ رجب کے مخصوص روزے

ماہ رجب کی بدعاں میں سے ایک بدعت ہے اس میں روزے کی مخصوص فضیلت کا اعتقاد رکھتے ہوئے مخصوص روزے رکھنا۔ حالانکہ نبی کریم ﷺ سے اس مہینہ کے روزوں کے بارے میں کچھ بھی صحیح ثابت نہیں ہے اور نہ ہی یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ سکی ہے کہ آپ ﷺ خاص طور پر اس میں میں روزوں کا اہتمام کرتے تھے۔ علامہ ابن الجوزی<sup>ؓ</sup> نے امام الساجی المخافظ<sup>ؓ</sup> سے نقل کیا ہے کہ امام عبد اللہ الأنصاری رجب میں روزہ نہیں رکھتے تھے اور اس سے منع بھی کرتے تھے۔ نیز وہ کہتے تھے:

(مَاصَحَّ فِي فَضْلِ رَجَبٍ وَ فِي صِيَامِهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَ شَيْءٍ) <sup>③</sup>

”رسول اللہ ﷺ سے رجب کی فضیلت یا اس میں روزوں کی فضیلت کے بارے میں کچھ بھی ثابت نہیں ہے۔“

اور حافظ ابن حجر<sup>ؓ</sup> کہتے ہیں:

(لَمْ يَرِدْ فِي فَضْلِ شَهْرِ رَجَبٍ وَ لَا فِي صِيَامِهِ وَ لَا فِي صِيَامِ شَيْءٍ مِنْهُ مُعَيْنٌ وَ لَا فِي قِيَامِ لَيْلَةٍ مَخْصُوصَةٍ فِيهِ حَدِيثٌ صَحِيحٌ يَضُلُّ لِلْحُجَّةِ، وَ قَدْ سَيَقَنِي إِلَى الْجَزْمِ بِذَلِكِ الْإِمَامُ أَبُو إِسْمَاعِيلَ الْهَرَوِيُّ) <sup>④</sup>

① الآثار المرفوعة، ص 74

② الالالی المصنوعة: 47/2، تنزیہ الشریعہ، ص 90/2، الفوائد الموضوعة، ص 72

③ الموضوعات، 2/579-578

④ تبیین العجب بما ورد في فضل رجب، ص 71

”ماہ رجب کی فضیلت، یا اس کے روزوں کی فضیلت، یا اس میں کسی متعین دن کے روزہ کی فضیلت، یا اس کی کسی متعین رات کے قیام کی فضیلت کے بارے میں کوئی صحیح حدیث وارد نہیں ہے جو قابل جلت ہو۔ اور مجھ سے پہلے یہی تینیں بات امام ابو اسماعیل الہروی نے بھی کہی ہے۔“

اس کے بعد کہتے ہیں: (وَأَمَّا الْأَحَادِيثُ الْوَارَدَةُ فِي فَضْلِ رَجَبٍ أَوْ فِي فَضْلِ صِيَامِهِ أَوْ صِيَامِ شَيْءٍ مِنْهُ صَرِيقَةً فَهِيَ عَلَىٰ قِسْمَيْنِ: ضَعِيفَةٌ وَمَوْضُوعَةٌ)<sup>①</sup>

”رجب کی فضیلت یا اس کی روزوں کی فضیلت یا اس کے کسی متعین دن کے روزہ کی فضیلت کے بارے میں جتنی صریح حدیثیں وارد ہیں وہ دو قسم کی ہیں: یادہ ضعیف ہیں یا وہ موضوع (من گھڑت) ہیں۔“

امام شوکانی نے علی بن ابراہیم العطار سے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: (إِنَّ مَا رُوِيَ مِنْ فَضْلِ صِيَامِ رَجَبٍ فَكُلُّهُ مَوْضُوعٌ وَضَعِيفٌ لَا أَصْلَلَ لَهُ)<sup>②</sup>

”رجب کے روزوں کے متعلق جو کچھ بھی روایت کیا گی ہے وہ سب من گھڑت، ضعیف اور بے نیار ہے۔“

لہذا جب ایک حدیث بھی صحیح سند سے ثابت نہیں تو یہ رجھوئی اور من گھڑت احادیث کی نیاء پر یہ اعتقاد رکھنا سراسر غلط ہے کہ رجب میں مخصوص روزوں کی کوئی فضیلت ہے۔

ماہ رجب میں روزوں کی فضیلت میں جو رجھوئی احادیث بیان کی جاتی ہیں ان میں سے ایک یہ ہے: (إِنَّ شَهْرَ رَجَبٍ شَهْرٌ عَظِيمٌ، مَنْ صَامَ مِنْهُ يَوْمًا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ صَوْمَ الْفَيْ سَنَةٍ، وَمَنْ صَامَ يَوْمَيْنِ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ صِيَامَ الْفَيْ سَنَةٍ، وَمَنْ صَامَ مِنْهُ ثَلَاثَةً أَيَّامٍ كَتَبَ لَهُ ثَلَاثَةً آلَافَ سَنَةً، وَمَنْ صَامَ سَبْعَةً أَيَّامٍ أُغْلِقَتْ عَنْهُ أَبْوَابُ جَهَنَّمَ، وَمَنْ صَامَ مِنْهُ ثَمَانَيْنَيْ أَيَّامٍ فُتَحَتْ لَهُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ الثَّمَانِيَّةِ يَدْخُلُ مِنْ أَيْمَانِهَا شَاءَ، وَمَنْ صَامَ خَمْسَةً عَشَرَ يَوْمًا بُدْلَتْ سَيِّنَاتُهُ حَسَنَاتٍ، وَنَادَى مُنَادٍ مِنَ السَّمَاءِ: قَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ، فَاسْتَأْنِفِ الْعَمَلَ، وَمَنْ زَادَ زَادَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ)

”بے شک رجب کا محیہ عظمت والا محیہ ہے، جو شخص اس میں ایک دن کا روزہ رکھے اللہ تعالیٰ اس کیلئے ایک ہزار سال کے روزے لکھ دیتا ہے۔ اور جو شخص دونوں کے روزے رکھے اللہ تعالیٰ اس کیلئے دو ہزار سال کے روزے لکھ دیتا ہے۔ اور جو شخص تین دن کے روزے رکھے اللہ تعالیٰ اس کیلئے تین ہزار سال کے روزے لکھ دیتا ہے۔“

① تبیین العجب بما ورد في فضل رجب، ص 76

② الفوائد المجموعة: ص 392

ہے۔ اور جو شخص سات دن کے روزے رکھے اس سے جہنم کے دروازے بند کر دیئے جاتے ہیں۔ اور جو شخص آٹھ دن کے روزے رکھے اس کیلئے جنت کے آٹھوں دروازوں کھول دیئے جاتے ہیں، وہ جس میں سے چاہے جنت میں داخل ہو جائے۔ اور جو شخص پندرہ دن کے روزے رکھے اس کی برا نیکوں کو نیکوں میں تبدیل کر دیا جاتا ہے اور ایک منادری آسمان سے اعلان کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمہاری مغفرت کر دی ہے، اب تم نئے سرے سے عمل شروع کر دو۔ اور جو شخص اس سے زیادہ روزے رکھے اللہ تعالیٰ اسے اور زیادہ عطا کرتا ہے۔“

اس حدیث کو ابن الجوزی نے ”الموضوعات“ میں روایت کیا ہے۔ اسی طرح ذہبی نے بھی اس میں دو راویوں (علی بن یزید اور ہارون بن عترة) کی نشاندہی کرتے ہوئے اسے موضوعات میں شمار کیا ہے۔ اور سیوطی نے بھی ان دونوں کی موافقت کی ہے۔ جبکہ ابن عراق نے ایک اور راوی (اسحاق بن ابراہیم الختلی) کی نشاندہی کرتے ہوئے ذکر کیا ہے کہ حافظ ابن حجر نے اسی کو مورد الزام مٹھر لایا ہے اور اس کے بارے میں کہا ہے (هو موضوع بلا شك) یہ بلاشبہ موضوع ہے۔<sup>①</sup>

اسی طرح یہ حدیث بھی بیان کی جاتی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

(مَنْ صَامَ يَوْمًا مِنْ رَجَبٍ وَصَلَّى فِيهِ أَرْبَعَ رَكْعَاتٍ يَقْرَأُ فِي أَوَّلِ رَكْعَةِ مِائَةَ مَرَّةً آيَةَ الْكُرْسِيِّ وَفِي الرَّكْعَةِ الثَّانِيَةِ مِائَةَ مَرَّةً قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ لَمْ يَمْتَحِنْ حَتَّى يَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنَّةِ)

”جو آدمی رجب میں ایک دن کا روزہ رکھے اور اس میں چار رکعات اس طرح پڑھے کہ پہلی رکعت میں سو مرتبہ آیۃ الکرسی اور دوسری رکعت میں سو مرتبہ سورۃ الاخلاص پڑھے تو اس کی موت نہیں آئے گی یہاں تک کہ وہ جنت میں اپنا شہکارا دیکھ لے۔“

اس کے بارے میں ابن الجوزی کہتے ہیں:

(هَذَا مَوْضُوعٌ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَأَكْثَرُ رُوَايَتِهِ مَجَاهِيلُ)<sup>②</sup>

”یہ رسول اللہ ﷺ پر گھڑی ہوئی حدیث ہے اور اس کے اکثر راوی مجھوں ہیں۔“

اسی طرح ایک اور حدیث جو نبی کریم ﷺ کی طرف رجب کے روزوں کے حوالے سے منسوب کی جاتی ہے، یہ ہے: (مَنْ صَامَ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِنْ رَجَبٍ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ صِيَامَ شَهِيرٍ . . . وَمَنْ صَامَ نِصْفَ

<sup>①</sup> الموضوعات، 2/ 97-578، تلخيص الموضوعات، 277، الالائل، 2/ 98-97، تنزية الشريعة، 2/ 152.

<sup>②</sup> الموضوعات: 435/2

ماوراءِ بُدْعَاتٍ

۲۵۷

رَجَبٌ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ رِضْوَانُهُ، وَمَنْ كَتَبَ لَهُ رِضْوَانُهُ لَمْ يُعَذِّبُهُ، وَمَنْ صَامَ رَجَبَ كُلُّهُ حَاسِبَهُ اللَّهُ حِسَابًا يَسِيرًا)

”جو شخص رجب میں تین دن کے روزے رکھے گا اللہ اس کیلئے پورے مہینے کے روزوں کا ثواب لکھ دے گا اور جو پندرہ دن کے روزے رکھے گا اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنی رضا مندی لکھ دے گا اور جس کیلئے رضا مندی لکھ دے گا اسے عذاب نہ دے گا۔ اور جو پورے مہینے کے روزے رکھے گا اس سے اللہ تعالیٰ آسان حساب لے گا۔“  
اس کے بارے میں ابن الجوزی کہتے ہیں:

(هَذَا حَدِيثٌ لَا يَصْحُحُ، فَقِي صَدِرِهِ أَبَانُ، قَالَ شُعْبَةُ: لَأَنَّ أَنْزَى أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ أَنْ أَحِدَّثَ عَنْ أَبَانٍ) <sup>①</sup>

”یہ حدیث صحیح نہیں ہے، کیونکہ اس کے شروع میں ابیان نامی راوی ہے جس کے بارے میں شعبہ کہتے ہیں کہ میں اگر زنا کروں تو یہ میرے لئے اس سے بہتر ہے کہ میں ابیان سے روایت کروں۔“

اس کے علاوہ اور بہت سی احادیث ہیں جنہیں رجب کے مہینے میں نمبر و محراب پر بیان کیا جاتا ہے یا قلم و قرطاس کے ذریعے ان کی نشر و اشاعت کی جاتی ہے۔ جبکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ «مَنْ كَذَبَ عَلَى مُتَعَمِّدًا فَلَيَتَبُوأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» <sup>②</sup>

”جو شخص جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولے تو وہ یقین کر لے کہ اس کا ٹھکانا جہنم ہے۔“  
یہ حدیث متواتر ہے اور ابن الجوزی کا کہنا ہے کہ یہ ۹۸ صحابہ ؓ سے مردی سے مردی ہے، جبکہ ابن الصلاح نے بعض محدثین کے حوالے سے لکھا ہے کہ اسے ۲۲ صحابہ ؓ نے روایت کیا ہے جن میں عشرہ مبشرہ بھی شامل ہیں۔ اور ملا علی قاری نے سیوطی سے نقل کیا ہے کہ یہ ایک سو سے زیادہ صحابہؓ کرام ؓ سے مردی ہے۔

اُسی لئے امام نووی کہتے ہیں:

”نَبِيٌّ كَرِيمٌ ﷺ پر جھوٹ گھڑنا حرام ہے اور کبیرؓ گناہوں میں جو سب سے بڑے گناہ ہیں ان میں سے ایک ہے۔ اور بڑی برائیوں میں سے ایک برائی ہے، چاہے یہ افتراء پردازی احکام میں ہو یا ترغیب و ترجیب میں ہو اور اس پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے سوائے کرامیہؓ کے جو ایک مبتدع گروہ ہے۔“ <sup>③</sup>

① الموضوعات: 2/579

② صحيح البخاري، كتاب الجنائز باب ما يكره من النياحة على الميت: 1291، صحيح مسلم، مقدمة:  
باب تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ: ص 4

③ شرح صحيح مسلم: 1/67

رسول اللہ ﷺ نے وضع حدیث سے سختی سے منع فرمایا ہے اور اس پر جہنم کی وعدید سنائی ہے۔

ارشاد ہے: «لَا تَكْذِبُوا عَلَىَّ ، فَإِنَّهُ مَنْ كَذَبَ عَلَىَّ فَلَيَلْجُ النَّارَ»<sup>①</sup>

”تم بھو پر جھوٹ نگھڑنا، کونکہ جو شخص بھو پر جھوٹ گھڑے گا وہ یقیناً جہنم میں جائے گا۔“

نیز فرمایا: «مَنْ يَقُلْ عَلَىَّ مَا لَمْ أَقُلْ ، فَلَيَتَبُوأْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ»<sup>②</sup>

”جو آدمی میری طرف وہ بات منسوب کرے جو میں نے نہیں کہی تو اس کا تمکھا نا یقیناً جہنم ہے۔“

### موضوع حدیث کو روایت کرنا بھی حرام ہے

حدیث موضوع کو یہ تنبیہ کئے بغیر کہ یہ حدیث موضوع ہے، روایت کرنا ایسے ہی ہے جیسے اسے وضع کرنا ہے۔ اور ایسا کرنے والے دونوں اشخاص (وضاع اور راوی) حدیث موضوع (آس وعدید کی زد میں آتے ہیں جو رسول اللہ ﷺ نے عمداً وضع حدیث کرنے والے شخص کو سنائی ہے۔ اور اس سلسلے میں آنحضرت ﷺ کا یہ ارشاد بالکل واضح ہے:

«مَنْ حَدَّثَ عَنِي بِحَدِيثٍ يَرَى أَنَّهُ كَذِبٌ فَهُوَ أَحَدُ الْكَاذِبِينَ»

”جو شخص مجھ سے وہ حدیث روایت کرے جس کے بارے میں اسے معلوم ہو کہ یہ جھوٹی ہے، تو وہ بھی جھوٹوں میں سے ایک جھوٹا ہے۔“<sup>③</sup>

یہی وجہ ہے کہ محدثین کرام نے روایت حدیث موضوع کو بالاجماع حرام قرار دیا ہے۔ خواہ وہ حدیث احکام و مسائل میں ہو یا ترغیب و ترهیب میں ہو۔ چنانچہ الخطیب البغدادی کہتے ہیں: (يَجِبُ عَلَى الْمُحَدِّث أَنْ لَا يَرْوِيَ شَيْئًا مِنَ الْأَخْبَارِ الْمَصْنُوعَةِ وَالْأَحَادِيثِ الْبَاطِلَةِ الْمَوْضُوعَةِ، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ بَاءَ بِالْإِثْمِ الْمُبِينِ، وَدَخَلَ فِي جُمْلَةِ الْكَاذِبِينَ)<sup>④</sup>

یعنی ”محدث پر واجب ہے کہ وہ من گھڑت، باطل اور موضوع احادیث میں سے کوئی حدیث روایت نہ کرے۔ اور جو شخص ایسا کرے وہ واضح گناہ کا مرتكب ہے اور کذا بین کے گروہ میں داخل ہے۔“

امام نووی کہتے ہیں: (يَحْرُمُ رِوَايَةُ الْحَدِيثِ الْمَوْضُوعَ عَلَىٰ مَنْ عَرَفَ كَوْنَهُ مَوْضُوعًا أَوْ

① صحیح البخاری، کتاب العلم، باب إثم من كذب على النبي ﷺ: 106.

② صحیح البخاری: 109.

③ صحیح مسلم، مقدمہ باب وجوب الروایة عن الثقات وترك الكاذبین، ص 43

④ فتح المغیث السخاوى: 275/1.

غَلَبَ عَلَىٰ ظُنْهَ وَضُعُفَ، فَمَنْ رَوَىٰ حَدِيثًا عِلَمَ أَوْ ظَنَّ وَضُعَهُ وَلَمْ يُبَيِّنْ حَالَ رِوَايَتِهِ  
وَضُعَهُ فَهُوَ دَاخِلٌ فِي هَذَا الْوَعِيدِ، مُنْدَرِجٌ فِي جُمْلَةِ الْكَادِبِينَ عَلَىٰ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ<sup>①</sup>  
”جس شخص کو یہ معلوم ہو یا اس کا ظن غالب ہو کہ یہ حدیث موضوع ہے، پھر وہ یہ بتائے بغیر اسے روایت  
کرے کہ یہ موضوع ہے تو یہ اس پر حرام ہے اور وہ اس وعدید کی زد میں آتا ہے۔ اور وہ رسول اللہ ﷺ پر جھوٹ  
بولنے والوں کے گروہ میں شامل ہے۔“

لہذا رجب کے متعلق یادگیر مہینوں کے متعلق جھوٹی اور من گھڑت احادیث کو بیان کرنے سے پرہیز کرنا  
چاہئے اور اس طرح کی مروجہ احادیث کی حقیقت کے بارے میں لوگوں کو آگاہ کرنا چاہئے۔

## ۲ رجب کی ستائیسویں رات کی عبادت اور اگلے دن کا روزہ

لوگوں میں یہ بات مشہور ہے کہ نبی کریم ﷺ کے اسراء و معراج کا جو مجاز ہے یہ رجب کی ستائیسویں رات  
کو پیش آتا تھا۔ اسی لئے وہ اس رات میں خصوصی عبادت کے قابل ہیں اور اگلے دن روزہ رکھنا مستحب سمجھتے ہیں!  
اس سلسلہ میں پہلی بات یہ ہے کہ واقعہ اسراء و معراج کی تاریخ کے بارے میں اہل علم کے مابین شدید  
اختلاف پایا جاتا ہے۔ حافظ ابن حجر<sup>ؓ</sup> نے فتح الباری شرح صحیح البخاری میں دس سے زیادہ اقوال نقل کے ہیں۔ ان  
میں سے ایک قول یہ ہے کہ یہ بھرت سے ایک سال قبل (ماہ ربیع الاول ۱۳ نبوی) میں پیش آیا۔ یہ ابن سعد  
غیرہ کا قول ہے اور یہی بات نبوی نے بھی باقین کی ہے، جبکہ ابن حزم<sup>ؓ</sup> نے اس پر اجماع نقل کیا ہے جو درست  
نہیں ہے۔ اسکے علاوہ ابن الیعریخ<sup>ؓ</sup> نے بھی اسی تاریخ (بھرت سے ایک سال قبل) کو بالجزم ذکر کیا ہے۔<sup>②</sup>  
اور دوسرا قول یہ ہے کہ یہ بھرت سے آٹھ ماہ قبل (ماہ رجب ۱۳ نبوی) میں پیش آیا۔ تیسرا قول یہ ہے کہ یہ  
بھرت سے چھ ماہ قبل اور چوتھا قول یہ ہے کہ یہ بھرت سے گیارہ ماہ قبل پیش آیا۔ اور کسی نے کچھ کہا اور کسی نے  
کچھ کہا۔<sup>③</sup>

مولانا صفتی الرحمن مبارکبوری<sup>ؒ</sup> نے اپنی مشہور زمانہ کتاب ”الرجیح الختم“ میں اہل سیر کے چھ اقوال ذکر  
کئے ہیں، ان میں سے ایک قول علامہ منصور پوری<sup>ؒ</sup> کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ یہ واقعہ نبوت کے دو سیں سال ۲۷  
ربج<sup>ؒ</sup> کو پیش آیا۔ پرانوں نے اس بناء پر صحیح مانتے سے انکار کیا ہے کہ حضرت خدیجہ<sup>رض</sup> کی وفات نماز

① شرح العقيدة الطحاویہ، ص 224

② شرح صحيح مسلم، 68/1

③ فتح الباری: 257/7

بُنگانہ کی فرضیت سے پہلے ہوئی، یعنی نبوت کے دسویں سال ماہ رمضان میں۔ جبکہ نمازیں معراج کی رات فرض کی گئیں۔ لہذا معراج کا زمانہ ان کے بقول اس کے بعد کا ہوا۔ اس سے پہلے کانھوں نے وہ دو اقوال بھی غیر صحیح قرار دیئے جو اس سے بھی پہلے کی تاریخ بتاتے ہیں۔ رہے باقی تین اقوال (نبوت کے بارہویں سال ماہ رمضان میں، نبوت کے تیرہویں سال ماہ محرم میں اور نبوت کے تیرہویں سال ماہ ربیع الاول میں) تو ان کے متعلق ان کا کہنا ہے کہ ان میں سے کسی کو کسی پر ترجیح دینے کیلئے کوئی دلیل نہیں مل سکی۔ تاہم ان کے بقول سورہ اسراء کے سیاق سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ واقعہ کی زندگی کے بالکل آخری دور کا ہے۔<sup>①</sup>

تاہم ہمیں جوبات اقرب الی الصواب معلوم ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ عظیم الشان واقعہ ہجرت سے ایک سال قبل یعنی ماہ ربیع الاول ۱۲ نبوی میں پیش آیا۔ اس کی دلیل امام زہری<sup>۲</sup> اور حضرت عروۃ بن زبیر<sup>۳</sup> کا یہ قول ہے کہ بیت المقدس کی طرف آپ ﷺ کو جو اسراء کرایا گیا یہ آپ کی مدینہ روانگی سے ایک سال قبل تھا۔ ان کا یہ قول موی بن عقبہ نے اپنی مغازی میں ذکر کیا ہے جو صحیحین کے روایہ میں سے ہیں اور ان کی اس کتاب کے بارے میں ابن معین<sup>۴</sup> کہتے ہیں: (کِتَابُ مُوسَى بْنِ عُقْبَةَ عَنِ الزُّهْرِيِّ مِنْ أَصْحَاحِ هَذِهِ الْكُتُبِ) ”سیرت کی کتابوں میں موی بن عقبہ کی کتاب جو انھوں نے زہری سے زہری سے روایت کی ہے صحیح ترین کتابوں میں سے ہے۔“

اسی طرح امام مالک<sup>۵</sup> اور امام احمد<sup>۶</sup> نے بھی ان کی کتاب کی توییق کی ہے۔<sup>۷</sup>

اور اسی بات کو حافظ عبد الغنی المقدسی<sup>۸</sup> نے اپنی سیرت کی کتاب میں ترجیح دی ہے جیسا کہ حافظ ابن کثیر<sup>۹</sup> نے نقل کیا ہے۔<sup>۱۰</sup>

اور شاید حافظ ابن القیم<sup>۱۱</sup> کا میلان بھی اسی طرف ہے کیونکہ انھوں نے زاد المعاد میں زہری<sup>۱۲</sup> کا یہ قول سب سے پہلے نقل کیا ہے۔ اس کے علاوہ انھوں نے اہن عبد البر<sup>۱۳</sup> وغیرہ کا یہ قول بھی ذکر کیا ہے کہ یہ واقعہ ہجرت سے ایک سال اور دو ماہ قبل پیش آیا۔<sup>۱۴</sup>

لہذا جوبات عام لوگوں میں مشہور ہے کہ یہ واقعہ ماہ رجب کی ستائیسویں رات کو پیش آیا، درست نہیں کیونکہ کسی معتمدروایت سے اس کا ثبوت نہیں ملتا۔

① الرحیق المختوم، ص 197

② صحيح السیرة النبویة 1/274، السیرة النبویة فی ضوء المصادر الاصلیة: 1/269

③ زاد المعاد: 3/37

④ البداية والنهاية: 3/109

دوسری بات یہ ہے کہ بالفرض اگر یہ بات درست بھی ہو کہ اس رات میں نبی کریم ﷺ کو مسراج کرایا گیا تھا تو اس سے یہ کہاں ثابت ہوتا ہے کہ اس میں خصوصی طور پر عبادت کا اہتمام کیا جائے یا اس سے اگلے دن کا روزہ رکھا جائے ! اس سلسلے میں ہمارا موقف بالکل واضح ہے کہ اگر خود ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے اس رات میں کوئی خاص عبادت کی تھی تو پھر ہمیں بھی کرنی چاہئے ۔ اور اگر آپ ﷺ نے نہیں کی تو پھر ہمیں بھی نہیں کرنی چاہئے ۔ یا اگر کسی کے پاس اس بات کا ثبوت ہو کہ نبی کریم ﷺ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم مسراج کے واقعہ کے بعد اس رات میں خصوصی طور پر عبادت کا اہتمام کرتے تھے تو وہ ثبوت پیش کرے تاکہ ہم بھی ان صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے نقش قدم پر چلتے ہوئے خصوصی طور پر اس رات میں عبادت کریں، لیکن اگر اس کا کوئی ثبوت نہیں اور یقیناً نہیں ہے تو پھر ہمیں من گھڑت خرافات کو ترک کر دینا چاہئے اور خالص دین پر ہی عمل کرنا چاہئے ۔

تیسرا بات یہ ہے کہ ستائیسویں رات کی عبادت یا ستائیسویں دن کے روزہ کی فضیلت کے بارے میں جو کچھ بیان کیا جاتا ہے وہ سب جھوٹ ہے اور اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے ۔

مولانا عبد الحی لکھنؤی کہتے ہیں : (وَمَا اشْتَهَرَ فِي بِلَادِ الْهِنْدِ وَغَيْرِهِ أَنَّ صَوْمَ صَبَاحَ تِلْكَ الْلَّيْلَةَ يَعْدِلُ الْفَ صَوْمٍ فَلَا أَصْلَلَ لَهُ<sup>①</sup>)

یعنی یہ جو بلادِ ہند وغیرہ میں مشہور ہے کہ شب مسراج کی صبح کو روزہ رکھنا ایک ہزار روزوں کے برابر ہے تو یہ بالکل بے بنیاد بات ہے ۔

آخر میں ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں دینِ خالص پر عمل کرنے کی توفیق دے اور ہمارا خاتمه اسی دین پر فرمائے ۔ اور ہمیں بدعاں ایجاد کرنے یا ایجاد شدہ بدعاں پر عمل کرنے سے بچنے کی توفیق دے ۔ آمین

### دوسری خطبہ

رحب کی بدعاں کے حوالے سے مزید یہ بھی سن لیجئے کہ بعض لوگ اس مہینے میں عمرہ کرنا افضل گردانتے ہیں لیکن ان کا یہ اعتقاد اس لئے درست نہیں ہے کہ نبی کریم ﷺ سے اس ماہ میں عمرہ کرنے کی کوئی خاص فضیلت ثابت نہیں ۔ اور نہ ہی یہ ثابت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے خود اس میں عمرہ کیا ہوا ۔

عروہ بن زبیر بیان کرتے ہیں کہ میں اور حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہم حضرت عائشہؓؓ کے مجرہ کے پاس بیٹھے تھے، میں نے ابن عمر رضی اللہ عنہم سے پوچھا کہ نبی کریم ﷺ نے رجب میں عمرہ کیا تھا؟ تو انہوں نے کہا: ہاں ۔

(۱) الآثار المروعة، ص 77

پھر میں نے حضرت عائشہؓ کو یہ بات بتائی تو انہوں نے کہا:  
 ”اللہ تعالیٰ ابن عمرؓ کی مغفرت کرے، اللہ کی قسم! آپ ﷺ نے کبھی رجب کے مہینے میں عمرہ نہیں کیا تھا اور آپ ﷺ جب بھی عمرہ کیلئے گئے ہر مرتبہ ابن عمرؓ آپ کے ساتھ ہی ہوتے تھے۔ (پھر بھی وہ یہ بات بھول گئے ہیں!)

جب حضرت عائشہؓ نے یہ کہا تو ابن عمرؓ بھی ان کی یہ بات سن رہے تھے۔ چنانچہ وہ خاموش ہو گئے۔<sup>①</sup>

اور حضرت انسؓ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے چار عمرے کیے تھے اور وہ سب ذوالقدر کے مہینہ میں تھے سوائے اس عمرہ کے جو آپ ﷺ نے حج کے ساتھ کیا تھا۔ پہلا عمرہ حدیبیہ سے ماوذ ذوالقدر میں، دوسرا عمرہ اگلے سال، وہ بھی ذوالقدر میں، تیسرا بھر انہ سے جہاں آپ نے ختنی کی غسل کو تقسیم کیا تھا اور وہ بھی ذوالقدر کے مہینہ میں ہی تھا۔ جبکہ چوتھا عمرہ حج کے ساتھ تھا۔<sup>②</sup>

اس سے ثابت ہوا کہ نبی کریم ﷺ نے رجب کے مہینہ میں قطعاً عمرہ نہیں کیا تھا۔ لہذا یہ اعتقاد رکھنا غلط ہے کہ اس میں عمرہ کرنا افضل ہے۔

### رجب کے کوئی نہیں

ایک اور بدعت جس پر رجب کے مہینہ میں عمل کیا جاتا ہے وہ ہے امام جعفر صادقؑ کے نام پر رجب کے کوئی نہیں کرنا۔ کہا جاتا ہے کہ ہندوستان کے ایک شخص نے ”داستان عجیب“ کے نام سے ایک کہانی شائع کی جس میں حضرت جعفر صادقؑ کے حوالے سے لکھا کہ انہوں نے کہا: جو شخص ۲۲ رجب کو میرے نام کی نیاز کے طور پر کوئی نہیں کرے اور میرے ذریعے اپنی حاجت مانگے تو ضرور پوری ہوگی اور اگر پوری نہ ہوئی تو قیامت کے روز میرا دامن ہوگا اور اس کا ہاتھ۔

غور کیجئے، وہ رسم جس کو نبی کریم ﷺ کی وفات کے چودہ سو سال بعد ایجاد کیا گیا وہ کیسے دین کا حصہ ہو سکتی ہے؟ اور کیا امام جعفر صادقؑ کی اس وصیت کا اکشاف چودہ سو سال بعد ہی ہونا تھا، پہلے کیوں نہ ہوا؟ اور کیا یہ ہو سکتا ہے کہ امام جعفر صادقؑ جیسی عظیم خصیت نے اپنے نام کی نذر کے طور پر کوئی نہیں کرنے کی وصیت کی ہو جبکہ

<sup>①</sup> صحیح مسلم: 1255، السنن الکبری للنسائی: 4222، سنن ابن ماجہ: 2998 وصححه الآلبانی

<sup>②</sup> صحیح البخاری: 1778، 1780، صحیح مسلم: 1253

غیراللہ کے نام کی نذر ماننا حرام ہے! کیونکہ نذر ایک عبادت ہے اور ہر عبادت کو اللہ کیلئے خاص کرنا ضروری ہے۔ اور کسی بھی عبادت میں غیراللہ کو شریک کیا جائے تو وہ شرک اکبر ہوتا ہے۔ لہذا امام جعفر صادقؑ جیسی عظیم شخصیت کے بارے میں یہ تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ وہ ایسا کام کرنے کی وصیت کریں جس میں شرک پایا جاتا ہو۔ پھر ذرا سوچیں کہ ۲۲ رب جمادیؑ سے کیا تعلق ہے؟ اس روز نہ ان کی ولادت ہوئی اور نہ وفات! اصل بات یہ ہے کہ اس روز حضرت معاویہ بن ابی ذئبد فوت ہوئے اور جو لوگ انہیں برا بھلا کہتے ہیں انہوں نے یہ خود ساختہ بات امام جعفر صادقؑ کی طرف منسوب کر دی کہ اس روز کوئڈے کئے جائیں۔ بہر حال یہ ایک جھوٹی کہانی ہے اور قطعاً قبل اعتماد نہیں ہے۔ لہذا مسلمانوں کو اس رسم سے پرہیز کرنا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اپنی توحید پر قائم و دائم رکھئے اور مشرکانہ عقائد و نظریات سے دور رہنے کی توفیق دے۔ آمين

## اسراء و معرج

اہم عناصر خطبہ:

① اہمیت اسراء و معرج ② تاریخ اسراء و معرج ③ واقعات اسراء و معرج

④ مقاصد اسراء و معرج

برادران اسلام!

اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ کو متعدد میحررات سے نوازا، ان میں سے ایک اہم مجھہ ”اسراء و معرج“ ہے۔ اس مجھہ کے دو حصے ہیں، ایک کا تعلق مسجد حرام سے مسجد قصیٰ تک کے سفر سے ہے جسے ”اسراء“ کہا جاتا ہے۔ اور دوسرا کا تعلق مسجد قصیٰ سے آسمانوں سے اوپر تک، جہاں تک اللہ تعالیٰ نے چاہا، سے ہے۔ اس میں آپ ﷺ کو جنت و دوزخ کے علاوہ اللہ تعالیٰ کی متعدد نشانیاں دکھلائی گئیں، کئی انبیاء کرام ﷺ سے ملاقات کرائی گئی اور آپ ﷺ پر پانچ نمازیں فرض کی گئیں۔ اسے ”معرج“ کہا جاتا ہے۔

واقعہ اسراء و معرج کے متعلق اہل السنۃ والجماعۃ کا عقیدہ یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ کو بیداری کی حالت میں جسمانی طور پر اسراء و معرج کرایا گیا، نہ کہ نیند کی حالت میں روحانی طور پر۔

امام طحاویؒ کہتے ہیں: (وَالْمَعْرَاجُ حَقٌّ، وَقَدْ أُسْرِيَ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَعُرِجَ بِشَخْصٍ فِي الْيَقِظَةِ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ إِلَى حَيْثُ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الْعُلَا ، وَأَكْرَمَهُ اللَّهُ بِمَا شَاءَ، وَأَوْلَحَى إِلَيْهِ مَا أَوْلَحَى) ①

یعنی ”معرج برحق ہے، نبی کریم ﷺ کو جسمانی طور پر بیداری کی حالت میں سیر کرائی گئی اور آسمان تک بلکہ دہاں سے بھی اوپر جہاں تک اللہ تعالیٰ نے چاہا آپ کو لے جایا گیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے حب منشا آپ کی تکمیر کی اور جو کچھ اس نے چاہا آپ کی طرف وحی کی۔“

”اسراء“ کے بارے میں اللہ رب العزت کا فرمان ہے:

(سُبْحَانَ اللَّهِيْ أَلَّا يَرَبُّهُ بَعْدَهُ لَيْلًا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِتُرِيهَ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْمَبِيرُ ) ②

”پاک ہے وہ اللہ جو اپنے بندے کورات کے کچھ حصے میں مسجد حرام سے مسجد قصیٰ تک لے گیا جس کے آس پاس کوہم نے بابرکت بنایا ہے، اس لئے کہ ہم انھیں اپنی قدرت کی بعض نشانیاں دکھائیں، یقیناً اللہ تعالیٰ خوب سننے، دیکھنے والا ہے۔“

اس آیت کریمہ کا آغاز اللہ تعالیٰ نے ﴿سُبْحَانَ رَبِّكَ﴾ سے کیا ہے۔ اس کا لفظی معنی تو یہ ہے کہ وہ ہر قسم کے عیب سے پاک ہے، تاہم عربی زبان میں یہ لفظ حرمت تجہب کے اظہار کیلئے بھی استعمال ہوتا ہے۔ یہاں اللہ تعالیٰ کی قدرت پر اظہار تجہب کیا جا رہا ہے کہ اس نے اپنے بندے کو وہ طویل مسافت راتوں رات طے کر ادی جو اس وقت چالیس راتوں میں طے کی جاتی تھی۔ اور یہ اسلوب بیان اس بات کی دلیل ہے کہ آپ کو ”اسراء و معراج“ بیداری کی حالت میں جسمانی طور پر کرایا گیا، ورنہ اگر یہ خواب کی حالت میں روحانی طور پر ہوتا تو اس پر لفظ ﴿سُبْحَانَ رَبِّكَ﴾ کے ساتھ اظہار تجہب نہ کیا جاتا۔

اس کے علاوہ اللہ تعالیٰ نے اس میں لفظ ”عبد“ فرمایا ہے، یعنی اس نے اپنے ”بندے“ کو سیر کرائی۔ تو یہ لفظ بھی جسم اور روح دونوں پر بولا جاتا ہے، نہ کہ صرف روح پر۔ یہ دوسری دلیل ہے اس بات پر کہ آنحضرت ﷺ کو خواب میں نہیں بلکہ بیداری میں ”اسراء و معراج“ کے شرف سے نوازا گیا۔

اور اس کی تیسرا دلیل یہ ہے کہ اگر ”اسراء و معراج“ کا واقعہ خواب میں پیش آیا ہوتا اور آپ نے لوگوں کو اپنا خواب ہی سنایا ہوتا تو وہ آپ ﷺ کو نہ جھٹلاتے اور نہ اس کا انکار کرتے۔ لہذا کفار مکہ کی تکذیب اس بات کی دلیل ہے کہ نبی کریم ﷺ نے اپنا ایک خواب بیان نہ کیا تھا بلکہ لوگوں کو اس بات سے آگاہ کیا تھا کہ آپ کو جسمانی طور پر بیداری کی حالت میں اسراء و معراج کرایا گیا ہے، تبھی تو انہوں نے آپ ﷺ کا مذاق اڑایا تھا کہ ہم مکہ مکرمہ سے ایلیا (بیت المقدس) تک کا سفر چالیس راتوں میں طے کرتے ہیں اور آپ راتوں رات وہاں سے ہو کر واپس بھی پہنچ گئے!

حافظ ابن کثیر کہتے ہیں: (وَهَذَا مَذَهَبُ جَمِيعِ الْسَّلَفِ وَالْخَلَفِ مِنْ أَنَّ الْإِسْرَاءَ كَانَ بِيَدِنِهِ وَرُوحِهِ صَلَواتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ كَمَا ذَلِكَ ظَاهِرُ السِّيَاقَاتِ مِنْ رُكُونِهِ وَصُعُودِهِ فِي الْمَعْرَاجِ وَغَيْرِ ذَلِكَ) <sup>①</sup>

”اگلے پچھلے پیشتر اہل علم کا مذہب یہ ہے کہ آپ ﷺ کو جسم و روح دونوں کے ساتھ اسراء کرایا گیا، حیسا کہ قصہ معراج میں آپ ﷺ کا سواری پر سوار ہوتا، اوپر جانا وغیرہ جیسے امور سے یہ بات بالکل واضح ہے۔“

① البداية والنهاية للحافظ ابن كثير 3/113-114

اس آیت کریمہ کے حوالے سے یہ بھی جان لیجئے کہ مکرین حدیث، جو مجزہ اسراء و مراج کو ایک کہانی قرار دیتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ اس آیت میں مسجدِ قصی سے مراد مسجد نبوی ہے اور اللہ تعالیٰ نے یہاں واقعہ ہجرت کی طرف اشارہ کیا ہے!

اور یہ ان کی جہالت کا میں ثبوت ہے کیونکہ واقعہ ہجرت رات کے کچھ حصے میں مکمل نہیں ہوا تھا بلکہ اس پر کئی دن لگے تھے۔ اور اس کا آغاز رات کے وقت نہیں بلکہ دوپہر کی چلچلاتی دھوپ میں ہوا تھا۔ اور ویسے بھی اس وقت مسجد نبوی موجود نہیں تھی جب آنحضرت ﷺ ہجرت کر کے مدینہ طیبہ پہنچ تھے، اسے تو وہاں پہنچنے کے بعد تغیر کیا گیا۔ اس کے علاوہ یہ سورت کیا ہے، مدنی نہیں، لہذا اس میں کمی زندگی میں پیش آنے والا واقعہ ہی مراد لیا جا سکتا ہے، مدنی زندگی میں بنائے جانے والی مسجد کا ذکر کی سورت میں کیسے آسکتا ہے!!<sup>①</sup>

اب سوال یہ ہے کہ اسراء و مراج کا واقعہ کب پیش آیا؟

اس بارے میں اہل علم کے مابین شدید اختلاف پایا جاتا ہے۔ حافظ ابن حجرؓ نے فتح الباری شرح صحیح البخاری میں دس سے زیادہ اقوال نقل کئے ہیں۔ کسی نے کہا: ہجرت سے ایک سال قبل (ماہ ربیع الاول ۱۲ نبوی میں) اور یہ ابن سعد وغیرہ کا قول ہے۔ اور بھی بات نوویؓ نے بھی بالیقین کہی ہے۔ جبکہ ابن حزمؓ نے اس پر اجماع نقل کیا ہے جو درست نہیں ہے۔ اس کے علاوہ ابن الی اعرجؓ نے بھی اسی تاریخ (ہجرت سے ایک سال قبل) کو بالجزم ذکر کیا ہے۔<sup>②</sup>

اور کسی نے کہا: ہجرت سے آٹھ ماہ قبل (ماہ ربیع ۱۲ نبوی میں) کسی نے کہا: چھ ماہ قبل۔ کسی نے کہا: گیارہ ماہ قبل اور کسی نے کچھ کہا اور کسی نے کچھ کہا۔<sup>③</sup>

لیکن جو بات اقرب الی الصواب معلوم ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ عظیم الشان واقعہ ہجرت سے ایک سال قبل یعنی ماہ ربیع الاول ۱۲ نبوی میں پیش آیا۔ اس کی دلیل امام زہریؓ اور حضرت عروۃ بن زہرہؓ کا یہ قول ہے کہ بیت المقدس کی طرف آپ ﷺ کو جو اسراء کرایا گیا یہ آپ کی مدینہ روانگی سے ایک سال قبل تھا۔ ان کا یہ قول موسی بن عقبہ نے اپنی مغارزی میں ذکر کیا ہے جو صحیحین کے روایہ میں سے ہیں اور ان کی اس کتاب کے بارے میں ابن معینؓ کہتے ہیں: (کِتَابُ مُوسَى بْنِ عَقْبَةَ عَنِ الزُّهْرِيِّ مِنْ أَصْحَاحِ هَذِهِ الْكُتُبِ)

”سیرت کی کتابوں میں موسی بن عقبہ کی کتاب جوانہوں نے زہری سے روایت کی ہے صحیح ترین کتابوں

④ شرح العقیدۃ الطحاویہ، ص 224

⑤ تفسیر القرآن مولانا عبد الرحمن کیلانی

⑥ فتح الباری: 257/7

میں سے ہے۔ ”اسی طرح امام مالک<sup>ؓ</sup> اور امام احمد<sup>ؓ</sup> نے بھی ان کی کتاب کی توثیق کی ہے۔<sup>①</sup> اور اسی بات کو حافظ عبد الغنی المقدسی<sup>ؓ</sup> نے اپنی سیرت کی کتاب میں ترجیح دی ہے جیسا کہ حافظ ابن کثیر<sup>ؓ</sup> نے نقل کیا ہے۔<sup>②</sup>

اور شاید حافظ ابن القیم<sup>ؓ</sup> کا میلان بھی اسی طرف ہے کیونکہ انہوں نے زاد المعاد میں زہری<sup>ؓ</sup> کا یہ قول سب سے پہلے نقل کیا ہے۔ اس کے علاوہ انہوں نے ابن عبد البر<sup>ؓ</sup> وغیرہ کا یہ قول بھی ذکر کیا ہے کہ یہ واقعہ بھرت سے ایک سال اور دو ماہ قبل پیش آیا۔<sup>③</sup>

بانبریں جو بات عام لوگوں میں مشہور ہے کہ یہ واقعہ ماہ رجب کی ستائیسویں رات کو پیش آیا، درست نہیں کیونکہ کسی معتمدرروایت سے اس کا ثبوت نہیں ملتا۔ واللہ اعلم

مولانا صافی الرحمن مبارکفوری<sup>ؓ</sup> نے ”الرِّحْقُ الْمُخْتَومُ“ میں اہل سیر کے چھ اقوال ذکر کئے ہیں۔ ان میں سے ایک قول علامہ منصور پوری<sup>ؓ</sup> کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ یہ واقعہ نبوت کے دسویں سال ۲۷ رجب کو پیش آیا۔ پھر انہوں نے اسے اس بناء پر صحیح ماننے سے انکار کیا ہے کہ حضرت خدیجہ رض کی وفات نماز بخگانہ کی فرضیت سے پہلے ہوئی، یعنی نبوت کے دسویں سال ماه رمضان میں۔ جبکہ نمازیں معراج کی رات فرض کی گئیں۔ لہذا معراج کا زمانہ ان کے بقول اس کے بعد کا ہو گا اس سے پہلے کا نہیں۔ اسی طرح انہوں نے وہ دو اقوال بھی غیر صحیح قرار دیئے جو اس سے بھی پہلے کی تاریخ بتاتے ہیں۔ رہے باقی تین اقوال (نبوت کے بارہویں سال ماه رمضان میں، نبوت کے تیرہویں سال ماه محرم میں اور نبوت کے تیرہویں سال ماه ربیع الاول میں) تو ان کے متعلق ان کا کہنا ہے کہ ان میں سے کسی کو کسی پر ترجیح دینے کیلئے کوئی دلیل نہیں مل سکی۔ تاہم ان کے بقول سورۃ اسراء کے سیاق سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ واقعہ کی زندگی کے بالکل آخری دور کا ہے۔<sup>④</sup>

مجوزہ اسراء و معراج کے متعلق چند تہییدی گذرا شات عرض کرنے کے بعد اب ہم اصل واقعہ کی جانب آتے ہیں۔ اور حقیقت یہ ہے کہ اس عظیم الشان واقعہ کے متعلق صحیحین اور دیگر کتب حدیث میں متعدد روایات موجود ہیں جو تقریباً پچیس صحابہ کرام رض سے مردی ہیں، اگر کوئی شخص ان میں سے صرف ایک دو روایات کو سامنے رکھ لے تو وہ تلقین طور پر اس پورے واقعہ کا احاطہ نہیں کر سکے گا کیونکہ کسی ایک روایت میں اس کی پوری تفصیلات

① صحيح السيرة النبوية: 1/274، السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية: 1/269.

② البداية والنهاية: 3/109.

③ زاد المعاد: 3/37.

④ الرِّحْقُ الْمُخْتَومُ، ص 197.

بیان نہیں کی گئیں۔ اور پھر ان میں صحیح روایات بھی ہیں اور ضعیف اور ناقابل اعتبار بھی۔ لہذا ہم کوشش کریں گے کہ صحیح روایات کی روشنی میں اس مجذہ کی تفصیلات ذکر کریں۔ واللہ ولی التوفیق

## شق صدر

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”میں کہہ کر مدد میں اپنے گھر میں سویا ہوا تھا۔ (ایک روایت جسے حافظ ابن حجر نے بحوالہ طبرانی ذکر کیا ہے، اس میں ہے کہ آپ ﷺ اس رات کو حضرت ام ہانی ؓ کے گھر میں تھے۔ ان کے گھر کو آپ ﷺ نے اپنا گھر کیوں کہا؟ اس لئے کہ آپ ﷺ اس میں رہائش پذیر تھے) گھر کی چھت کو کھولا گیا۔ حضرت جبریل ﷺ نازل ہوئے، مجھے خانہ کعبہ کے پاس حطیم میں لے آئے (جہاں میں نے کچھ دیر آرام کیا۔) مجھ پر اونچے طاری تھی، نہ میں مکمل طور پر سویا ہوا تھا اور نہ اچھی طرح بیدار تھا، اسی حالت میں ایک کہنے والے نے کہا: تمیں میں سے ایک جو دو آدمیوں (حمزہ اور جعفر) کے درمیان ہے (یہی محمد ﷺ ہیں۔) پھر مجھے اٹھا کر (زمزم کی جانب) لے جایا گیا، وہاں سونے کا ایک طشت لایا گیا جو ایمان و حکمت سے بھرا ہوا تھا، پھر میرا سینہ زیر ناف بالوں تک چیڑا گیا اور میرا دل نکال کر اسے زمزم کے پانی کے ساتھ دھویا گیا، پھر اسے ایمان و حکمت سے بھر کر اس کی اصلی جگہ پر لوٹا دیا گیا، بعد ازاں میرا سینہ بند کر دیا گیا۔“<sup>①</sup>

شق صدر کا یہ واقعہ صحیح ترین روایات میں موجود ہے۔ اس لئے اس میں کسی قسم کے شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ اور یہ پہلی مرتبہ نہ تھا بلکہ اس سے پہلے بھی کم از کم دو مرتبہ ایسا ہو چکا تھا۔ پہلی مرتبہ بچپن میں جب آپ ﷺ حضرت حلیمه سعدیہ کے گھر میں زیر پرورش تھے اور دوسری مرتبہ بعثت کے وقت۔ جیسا کہ حافظ ابن حجر نے ثبت الباری میں ذکر کیا ہے۔ اور شاید اس میں حکمت یہ تھی کہ آپ کو بعد میں پیش آنے والے بڑے بڑے واقعات کیلئے تیار کیا جائے۔

واللہ اعلم

## ابتدائے اسراء

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”ثُمَّ أَتَيْتُ بِدَابَّةً أَيْضَضَ يُقَالُ لَهُ الْبُرَاقُ، فَوَقَ الْحِمَارِ وَدُونَ الْبَغْلِ، يَقَعُ خَطْوَهُ عِنْدَ أَقْصِي طَرْفِهِ، فَحُوْلِنَتْ عَلَيْهِ“<sup>②</sup>

① صحیح البخاری: 349، 3207، 3887، صحیح مسلم: 164

② صحیح مسلم: 164

”پھر میرے پاس ایک سفید رنگ کا جانور لایا گیا ہے براق کہا جاتا ہے، یہ گدھے سے بڑا اور خپر سے چھوٹا تھا اور اس کا ایک قدم اس کی حد نگاہ تک جاتا تھا، مجھے اس پر بٹھایا گیا۔“

حضرت انس عليه السلام کا بیان ہے کہ اسراء کی رات نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس ”براق“ کو اس حالت میں لا یا گیا کہ اسے سکیل ڈالی گئی تھی اور اس پر زین کسی ہوتی تھی، اس نے کچھ شوخی دکھائی تو حضرت جبریل علیہ السلام نے کہا: کیا تم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو شوخی دکھاتے ہو حالانکہ اللہ کے نزدیک ان سے زیادہ معزز سوار تمہارے لئے کوئی نہیں۔ اس نے جب یہ بات سنی تو اس کے پسینے چھوٹ گئے۔<sup>①</sup>

## بیت المقدس میں

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں:

”فَرَّكَبَتِهِ حَتَّىٰ أَتَيْتُ بَيْتَ الْمَقْدِسِ، قَالَ : فَرَّبَطْتُهُ بِالْحَلْقَةِ الَّتِي يَرْبِطُ بِهِ الْأَنْبِيَاءُ ، ثُمَّ دَخَلْتُ الْمَسْجَدَ فَصَلَّيْتُ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ“<sup>②</sup>

”پھر میں براق پر سوار ہوا یہاں تک کہ بیت المقدس میں پہنچ گیا۔ (چنانچہ میں نیچے اتر اور) اپنی سواری کو اس جگہ پر پاندھا جہاں دیگر انبیاء صلی اللہ علیہ وسلم پاندھا کرتے تھے، پھر میں مسجد کے اندر چلا گیا اور اس میں دور کعت نماز ادا کی۔“

ابن جریر کی روایت میں، جسے شیخ البانی<sup>ؑ</sup> نے صحیح قرار دیا ہے، یہ الفاظ ہیں کہ ”میں نے انبیاء و رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو نماز پڑھائی۔“<sup>③</sup>

یہاں دوو تین باتیں انتہائی توجہ کے قابل ہیں:

پہلی یہ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو مسجد حرام سے مسجد اقصی میں لا یا گیا جہاں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے نماز ادا کی جو اس بات کی دلیل ہے کہ مسجد اقصی فضیلت والی مسجد ہے جس میں نماز پڑھنے کی نیت سے اس کی طرف باقاعدہ سفر بھی کیا جاسکتا ہے، جیسا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد گرامی ہے:

”لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَىٰ ثَلَاثَةِ مَسَاجِدِ: الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ، وَالْمَسْجِدِ الْأَقْصَى، وَمَسْجِدِي هَذَا“<sup>④</sup>

① سنن الترمذی: 3131 وصححه الألبانی    ② صحيح مسلم: 162

③ صحيح البخاری: 1188، صحيح مسلم: 1397

④ الإسراء والمراج: 14

”ثواب کی نیت سے صرف تین مساجد کی طرف سفر کیا جا سکتا ہے، اور وہ ہیں: مسجد الحرام، مسجد اقصیٰ اور میری یہ مسجد۔“

اور یہ وہ مسجد ہے جس کا ارد گرد بھی اللہ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق با برکت ہے ﴿اللَّٰهُمَّ يَا رَبَّنَا حَوْلَهُ هُنَّا تو اس کی اپنی برکت کا کیا کہنا!﴾

اور یہی وہ مسجد ہے جو مسلمانوں کا قبلہ اول رہی اور نبی کریم ﷺ اور آپ پر ایمان لانے والے صحابہ کرام ﷺ بھرتوں بھارت مدینہ کے سولہ یا سترہ ماہ بعد تک اس کی طرف منہ کر کے نماز پڑھتے رہے .....سو یہ مسجد انہائی عظمت والی ہے، لیکن افسوس صد افسوس کہ آج یہ مسجد یہودیوں کے قبضے میں ہے جو ہر آئے دن اس کی حرمت کو پامال کرتے رہتے ہیں۔ اور خود مسلمانان بیت المقدس اور اہل فلسطین کو بھی اس مسجد میں نماز ادا کرنے کیلئے کتنی پاپ پہلنا پڑتے ہیں۔ مختلف قیود و حدود سے گزرنے اور ناپاک یہودیوں کی خود ساختہ شر اکٹ کو پورا کرنے کے بعد یہی انھیں مسجد اقصیٰ کی دلیل کو عبور کرنے کا موقع ملتا ہے۔ چہ جائیکہ کسی دوسرے اسلامی ملک کے باشندگان اس میں نماز ادا کرنے کا تصور کریں ... ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ اس مسجد کو ظالم اور عاصب یہودیوں کے قبضے سے آزاد فرمائے اور یہیں بھی اس میں نماز ادا کرنے کا موقع دے۔ آمین

دوسری بات یہ ہے کہ مسجد اقصیٰ میں نبی کریم ﷺ کی امامت میں انبیاء و رسول ﷺ کا نماز پڑھنا اس بات کی دلیل ہے کہ ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ تمام انبیاء و رسول ﷺ سے افضل ہیں، تبھی تو ان کی موجودگی میں کوئی اور نہیں بلکہ وہی امام بنے۔

اور اس میں اس بات کی دلیل بھی ہے کہ تمام انبیاء کرام ﷺ کا دین ایک ہے اور وہ ہے دینِ اسلام۔ اور یہی دین اللہ تعالیٰ کے ہاں پسندیدہ ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ الإِسْلَامَ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾<sup>①</sup>

”جو شخص اسلام کے سوا کوئی اور دین ملاش کرے اس کا دین قبول نہ کیا جائے گا اور وہ آخرت میں نقصان پانے والوں میں ہو گا۔“

نیز اس سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ نبی آخر الزمان حضرت محمد ﷺ کی بعثت کے بعد وہی امام اعظم ہیں اور انہی کی شریعت واجب الاتباع ہے۔ اور ان پر نازل کی گئی کتاب ہی منیع ہدایت ہے۔ لہذا اس کو چھوڑ کر کسی اور کتاب مثلاً تورات و انحصار کو منیع ہدایت تصور کرنا گمراہی ہے۔

① آل عمران: 85

اور تیسری بات یہ ہے کہ بیت المقدس میں انبیاء کرام ﷺ کا آپ ﷺ کی اقتداء میں نماز پڑھنے کا جو واقعہ ہے اس کے بارے میں اہل علم کے مابین اختلاف پایا جاتا ہے کہ یہ مراجع سے قبل تھا یا اس کے بعد؟ حافظ ابن کثیرؓ نے اپنی تفسیر میں اور اسی طرح اپنی مشہور زمانہ کتاب ”البداية والنهاية“ میں یہ موقف اختیار کیا ہے کہ آنحضرت ﷺ جب مراجع سے واپس لوئے تو انبیاء کرام ﷺ بھی آپ کے ساتھ آئے اور انہوں نے بیت المقدس میں آپ کے پیچھے نماز ادا کی جو ہو سکتا ہے کہ اس دن کی مجرم کی نماز ہو۔ جبکہ دیگر کئی محققین کا موقف یہ ہے کہ آپ ﷺ کو مراجع کیلئے جاتے ہوئے امامت انبیاء ﷺ کے شرف سے نوازا گیا۔ ان میں حافظ ابن القیم، حافظ ابن حجرؓ اور ابن الیعریفؓ خاص طور پر قابل ذکر ہیں اور ہم نے ابین جریرؓ کے حوالے سے جو روایت ذکر کی ہے وہ اسی موقف کو تقویت پہنچاتی ہے۔<sup>①</sup> واللہ اعلم

## مہمان نوازی

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

«ثُمَّ خَرَجْتُ فَجَاءَنِي جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِإِنَاءٍ مِّنْ خَمْرٍ وَإِنَاءٍ مِّنْ لَبَنٍ ، فَاخْتَرْتُ اللَّبَنَ ، فَقَالَ جِبْرِيلُ : اخْتَرْتَ الْفَطْرَةَ»<sup>②</sup>

”پھر میں (مسجد اقصی سے) باہر آیا تو حضرت جبریل ﷺ نے مجھے دو برتن پیش کیے جن میں سے ایک میں شراب اور دوسرے میں دودھ تھا۔ میں نے دودھ کو پسند کیا تو جبریل ﷺ نے کہا: آپ نے فطرت کو پسند کیا ہے۔“

اس میں اس بات کی دلیل ہے کہ اسلام دین فطرت ہے کیونکہ دودھ خالص ہوتا ہے جبکہ شراب انگور وغیرہ میں تبدیلی لا کر بنایا جاتا ہے۔ اس کے علاوہ شراب انسان کے مزاج کو بھی تبدیل کر دیتا ہے اور اس کی عقل پر پرده ڈال دیتا ہے جبکہ دودھ تو انسان کے یوم پیدائش سے ہی اس کی فطرت میں شامل ہوتا ہے۔

## مراج

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

«ثُمَّ انْطَلَقْنَا حَتَّى أَتَيْنَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا»<sup>③</sup>

<sup>①</sup> زاد المعاد: 30، فتح الباری: 7/256، شرح العقبۃ الطحاویہ ص 224

<sup>②</sup> صحیح مسلم: 164

<sup>③</sup> صحیح مسلم: 162

”پھر (میں اور جبریل علیہ السلام) پل پڑے یہاں تک کہ ہم آسمان دنیا پر پہنچ گئے۔“

ایک اور روایت میں ہے کہ ”پھر جبریل علیہ السلام مجھے آسمان دنیا کی طرف لے گئے۔“<sup>①</sup>

ایک اور روایت میں ہے کہ «ثُمَّ أَخْدَى بِيَدِي فَعَرَجَ بِي إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا»

”پھر جبریل علیہ السلام نے میرا ہاتھ پکڑا اور مجھے آسمان دنیا کی طرف لے گئے۔“<sup>②</sup>

یہ تینوں روایات صحیح ہیں اور ان سے واضح طور پر یہ ثابت ہوتا ہے کہ نبی کریم ﷺ کے اوپر جانے کا ذریعہ حضرت جبریل علیہ السلام تھے۔ تاہم حافظ ابن حجر<sup>ؓ</sup> نے فتح الباری میں بعض روایات ذکر کی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ایک نہایت خوبصورت سیڑھی نصب کی گئی جس کے ذریعے آپ ﷺ اوپ کو تشریف لے گئے۔ واللہ اعلم<sup>ؓ</sup>

## پہلے آسمان پر

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”حضرت جبریل علیہ السلام نے دستک دی، پوچھا گیا: آپ کون ہیں؟ انہوں نے کہا: جبریل۔ پوچھا گیا: آپ کے ساتھ کون ہے؟ انہوں نے کہا: محمد ﷺ ہیں۔ کہا گیا: کیا آپ کو بلا یا گیا ہے؟ انہوں نے کہا: جی ہاں انھیں بلا یا گیا ہے۔ کہا گیا: «مَرْحَبًا بِهِ، وَلَنْعَمُ الْمَجِينِ حَمَاءَ» انھیں خوش آمدید اور ان کا آنا مبارک ہو۔

پھر آسمان کا دروازہ کھول دیا گیا۔ ہم پہلے آسمان کے اوپر گئے تو حضرت آدم علیہ السلام کے پاس سے گزرے۔

جبریل علیہ السلام نے کہا: یہ آپ کے باپ آدم ہیں، انھیں سلام کیجئے۔ میں نے انھیں سلام کہا تو انہوں نے سلام کا جواب دیا اور کہا: «مَرْحَبًا بِالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالْأَبْنِيِّ الصَّالِحِ»

”نیک بیٹے اور صالح نبی کو خوش آمدید۔“

پھر انہوں نے میرے لئے دعائے خیر کی۔ اور میں نے دیکھا کہ ان کے دائیں بائیں کچھ سائے ہیں، وہ جب دائیں طرف دیکھتے ہیں تو مسکرا دیتے ہیں اور جب بائیں طرف دیکھتے ہیں تو رو دیتے ہیں۔ میں نے جبریل علیہ السلام سے پوچھا تو انہوں نے کہا: یہ ان کی دائیں بائیں ان کی اولاد کی روحیں ہیں۔ دائیں جانب اہل جنت کی اور بائیں جانب اہل جہنم کی، چنانچہ وہ جب اپنی دائیں بائیں جانب دیکھتے ہیں تو خوشی کا اظہار کرتے ہیں اور جب بائیں بائیں جانب دیکھتے ہیں تو غم اور صدمے کی وجہ سے رو دیتے ہیں۔“<sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 349، صحیح مسلم: 163

② فتح الباری: 7/264

② صحیح البخاری: 349، صحیح مسلم: 163

## دوسراے آسمان پر

نبی کریم ﷺ حضرت جبریل ﷺ کے ہمراہ دوسراے آسمان پر پہنچنے تو وہاں بھی پہلے آسمان کی طرح حضرت جبریل ﷺ نے دستک دی، سوال و جواب کے بعد دروازہ کھولا گیا اور آپ ﷺ کو خوش آمدید کہا گیا۔ یہاں آپ ﷺ کی ملاقات حضرت میحیٰ ﷺ اور حضرت عیسیٰ ﷺ سے ہوئی جو خالہ زاد بھائی تھے۔ آپ ﷺ نے انھیں سلام کہا۔ انھوں نے جواب دیا، آپ ﷺ کو خوش آمدید کہا اور آپ کیلئے دعائے خیر کی۔

## تیسراے آسمان پر

پھر آپ ﷺ تیسراے آسمان پر پہنچنے تو وہاں بھی پہلے آسمان کی طرح حضرت جبریل ﷺ نے دستک دی اور آسمان کے دربانوں کے ساتھ ان کے سوال و جواب کے بعد دروازہ کھولا گیا اور آپ ﷺ کا استقبال کیا گیا، اس آسمان پر حضرت جبریل ﷺ نے آپ ﷺ کی ملاقات حضرت یوسف ﷺ سے کرائی، آپ ﷺ نے انھیں سلام کہا۔ انھوں نے جواب دینے کے بعد آپ ﷺ کو خوش آمدید کہا اور آپ کیلئے دعائے خیر کی۔ ان کے بارے میں آپ ﷺ فرماتے ہیں: «وَإِذَا هُوَ قَدْ أَعْطَى شَطَرَ الْحُسْنِ» ”میں نے دیکھا کہ آدھا حسن صرف حضرت یوسف ﷺ کو دیا گیا ہے۔“<sup>①</sup>

## چوتھے آسمان پر

پھر چوتھے آسمان پر بھی آپ ﷺ کا استقبال اسی طرح کیا گیا جیسا کہ پہلے آسمانوں پر کیا گیا، اس آسمان پر آپ ﷺ کی ملاقات حضرت اور لیں ﷺ سے کرائی گئی جنہوں نے اپنے نیک بھائی اور صالح نبی کو خوش آمدید کہا اور ان کیلئے دعائے خیر کی۔

## پانچویں آسمان پر

پھر پانچویں آسمان پر بھی مسرت و شامانی کے ساتھ آپ ﷺ کا استقبال کیا گیا اور یہاں آپ کی ملاقات حضرت ہارون ﷺ سے کرائی گئی۔ انھوں نے بھی آپ کو مر جا کہا اور نیک بھائی اور صالح نبی کا استقبال کرتے ہوئے ان کیلئے دعائے خیر کی۔

<sup>①</sup> صحیح مسلم: 162

## چھٹے آسمان پر

پھر حضرت جبریل علیہ السلام آپ ﷺ کو چھٹے آسمان پر لے گئے۔ یہاں بھی آپ ﷺ کا استقبال پہلے آسمانوں کی طرح گرجوشی سے کیا گیا۔ پھر حضرت موسی علیہ السلام سے ملاقات کرائی گئی جنہوں نے دیگر انہیاء علیہ السلام کی طرح آپ ﷺ کا بھرپور استقبال کیا اور آپ کو خوش آمدید کہتے ہوئے آپ کیلئے دعائے خیر کی۔  
نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”میں جب آگے بڑھا تو حضرت موسی علیہ السلام رونے لگ گئے، پوچھا گیا کہ آپ کیوں روتے ہیں؟ تو انہوں نے کہا: «بِأَرْبَّ، هَذَا الْغُلَامُ الَّذِي بَعْثَتْهُ بَعْدِي يَدْخُلُ مِنْ أَمْتَهِ الْجَنَّةَ أَكْثَرُ وَأَفْضَلُ مِمَّا يَدْخُلُ مِنْ أَمْتَهِ»<sup>①</sup>“

”اے میرے رب! یہ خوب رو نوجوان جس کو تو نے میرے بعد مبعث کیا، اس کی امت کے لوگ میری امت کے لوگوں سے کہیں زیادہ جنت میں داخل ہونگے!“

## ساتویں آسمان پر

پھر حضرت جبریل علیہ السلام آپ ﷺ کو ساتویں آسمان پر لے گئے جہاں پہلے آسمانوں کی طرح آپ ﷺ خوش آمدید کہا گیا اور آپ کی ملاقات حضرت ابراہیم علیہ السلام سے کرائی گئی، انہوں نے بھی دیگر انہیਆ علیہ السلام کی طرح آپ ﷺ کا بھرپور استقبال کیا اور اپنے نیک بیٹے اور صالح نبی کو خوش آمدید کہا۔

رسول اللہ ﷺ ارشاد فرماتے ہیں: (فَإِذَا أَنَّا يَأْبِرَاهِيمَ مُسْنِدًا ظَهَرَهُ إِلَى الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ، وَإِذَا هُوَ يَدْخُلُهُ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ لَا يَعُودُونَ إِلَيْهِ)<sup>②</sup>

”حضرت ابراہیم علیہ السلام“ الbeit al-mumoor“ کا سہارائے ہوئے بیٹھے تھے جس میں ہر روز ستر ہزار فرشتے داخل ہوتے (اور وہ جب اس سے نکلتے ہیں تو) پھر کبھی اس میں داخل نہیں ہو سکیں گے۔“

جبکہ صحیح بخاری میں ہے: (هَذَا الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ يُصْلِي فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ، إِذَا خَرَجُوا لَمْ يَعُودُوا إِلَيْهِ آخِرَ مَا عَلَيْهِمْ)<sup>③</sup>

”الbeit al-mumoor میں ستر ہزار فرشتے ہر روز نماز ادا کرتے ہیں، جب وہ چلے جاتے ہیں تو وہ آخر نیک اس میں

① صحیح البخاری: 3207، صحیح مسلم: 164

② صحیح البخاری: 3207

③ صحیح البخاری: 3207

نہیں لوٹ سکیں گے۔"

قادہ کہتے ہیں: (ذکر لَنَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: الْبَيْتُ الْمَعْمُورُ مَسْجِدٌ فِي السَّمَاءِ بِحَذَاءِ الْكَعْبَةِ، لَوْ خَرَّ لَخَرَّ عَلَيْهَا)

"ہمیں یہ بتایا گیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: الیت المعمور خانہ کعبہ کے برابر آسمان میں ایک مسجد ہے، اگر وہ گرد جائے تو سیدھی خانہ کعبہ پر گرے گی۔"

اور جب حضرت علیؓ سے الیت المعمور کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے کہا:

(بَيْتٌ فِي السَّمَاءِ بِحَيَالِ الْبَيْتِ، حُرْمَتُهُ فِي السَّمَاءِ كَحُرْمَةِ هَذَا فِي الْأَرْضِ)

"وہ بیت اللہ (کعبہ) کے برابر آسمان میں اللہ کا گھر ہے اور آسمان میں اس کی حرمت ایسے ہی ہے جیسا کہ

زمین میں خانہ کعبہ کی حرمت ہے۔"<sup>①</sup>

## مہمان نوازی

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

(ثُمَّ أَتَيْتُ يَانَاءً مِنْ خَمْرٍ وَإِنَاءً مِنْ لَبَنِ، وَإِنَاءً مِنْ عَسَلٍ فَأَخَذْتُ اللَّبَنَ، فَقَالَ: هَذِهِ الْفُطْرَةُ الَّتِي أَنْتَ عَلَيْهَا وَأَمْتُكَ<sup>②</sup>)

"پھر مجھے تمین برتن پیش کئے گئے، ایک میں شراب، دوسرا میں دودھ اور تیسرا میں شہد تھا۔ میں نے دودھ والا برتن اٹھایا اور دودھ نوش کیا۔ چنانچہ جبریل نے کہا: آپ اور آپ کی امت کے لوگ فطرت پر قائم ہیں۔"

صحیحین کی ایک اور روایت میں صرف دودھ اور شراب کا ذکر ہے اور اس میں یہ الفاظ بھی ہیں: (أَمَّا إِنَّكَ لَوْ أَخَذْتَ الْخَمْرَ عَوْتَ أَمْتُكَ)<sup>③</sup>

"خبردار! اگر آپ شراب والا برتن اٹھاتے تو آپ کی امت گراہ ہو جاتی۔"

## سدرة الامتنانی

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

① یہ دونوں روایات حافظ ابن حجر نے فتح الباری میں ذکر کی ہیں: کتاب بدء الخلق باب ذکر الملائکہ: 379/6

② صحیح البخاری: 3887، 5610

③ صحیح البخاری: 3394، صحیح مسلم: 168

”پھر مجھے اور اوپر ”سدرة المُنتَهی“ کی جانب لے جایا گیا۔ (میں نے اسے بغور دیکھا تو) اس کے پتے ایسے تھے جیسے ہاتھی کے گان ہوں اور اس کے پھل ایسے تھے جیسے ”بھر“ کے مٹکے ہوں۔ پھر جب اللہ کے حکم سے اسے کسی چیز نے ڈھانپ دیا تو وہ اس قدر خوبصورت ہو گیا کہ اللہ کی مخلوق میں سے کوئی شخص اس کا حسن بیان نہیں کر سکتا۔ (اور میں نے دیکھا کہ) اس کی جڑ میں پار نہیں ہیں، دو باطنی اور دو ظاہری، میں نے جبریل سے پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ کہ دو باطنی نہیں جنت میں ہیں اور ظاہری نہیں ”فرات“ اور ”میل“ ہیں۔<sup>①</sup> صحیح مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ (إِلَيْهَا يَنْتَهُ مَا يُعْرَجُ بِهِ مِنَ الْأَرْضِ فَيُقْبَضُ مِنْهَا، وَإِلَيْهَا يَنْتَهُ مَا يُهْبَطُ بِهِ مِنْ فَوْقَهَا، فَيُقْبَضُ مِنْهَا)

”سدرة المُنتَهی“ وہ مقام ہے جہاں زمین سے اوپر کو اٹھائی جانے والی چیز پہنچائی جاتی ہے اور وہاں اسے وصول کر لیا جاتا ہے، اسی طرح اوپر سے جو چیز نیچے لاٹی جاتی ہے وہ بھی اسی مقام پر پہنچائی جاتی ہے اور وہاں اسے وصول کر لیا جاتا ہے۔

پھر آپ ﷺ نے ﴿إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى﴾ کی تفسیر کرتے ہوئے فرمایا کہ اسے سونے کی تدبیان ڈھانپ لیتی ہیں۔<sup>②</sup>

### روایت جبریل امین علیہ السلام

”سدرة المُنتَهی“ کے پاس ہی نبی کریم ﷺ نے حضرت جبریل ﷺ کو دوسری مرتبہ ان کی اصلی شکل میں دیکھا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى، عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِيِّ، عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى، إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى، مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى، لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكَبِيرَ﴾<sup>③</sup> اور انہوں نے اس (فرشتہ) کو دوسری بار دیکھا سدراۃ المُنتَهی کے پاس، جس کے قریب ہی جنت المأوى ہے، جب اس سدراۃ کو وہ چیز ڈھانپ رہی تھی جو اسے ڈھانپ رہی تھی، نہ ان کی نگاہ نے خطا کی اور نہ حد سے متجاوز ہوئی، انہوں نے اپنے رب کی بڑی نشانیاں دیکھیں۔

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ ﴿وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى﴾ کی تفسیر میں بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا: «رَأَيْتُ جِبْرِيلَ عِنْدَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهِيِّ عَلَيْهِ سِتُّوْمَائَةَ جَنَاحٍ»<sup>④</sup>

① صحیح البخاری: 3207، 3887، صحیح مسلم: 162، 164

② النجم: 53-13

③ صحیح مسلم: 173

④ رواہ أحمد وابن جریر، وقال الألباني: إسناده حسن

”میں نے جبریل ﷺ کو سدرۃ المنتہی کے پاس دیکھا جن پر چھسو پر تھے۔“

اسی طرح حضرت عائشہؓ اور حضرت ابو ہریرہؓ نے بھی اس آیت کریمہؓ (ولَقَدْ رَأَهُ نَزَّلَةً أَخْرَى) کی یہی تفسیر کی ہے کہ اس سے مراد وہیستہ جبریل امین ﷺ ہے۔<sup>①</sup>  
جبکہ پہلی مرتبہ بعثت کے ابتدائی دور میں آپ ﷺ نے انھیں ان کی اصل شکل میں دیکھا جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿لَمْ دَنَا فَتَدَلَّى، فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى﴾

”پھر نزدیک ہوا اور اتر آیا، پس وہ دو کمانوں کے بعد فاصلہ پر رہ گیا بلکہ اس سے بھی کم۔“

ان آیات کی تفسیر میں حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ کا کہنا ہے کہ نبی کریم ﷺ نے حضرت جبریل ﷺ کو دیکھا جب ان پر چھسو پر تھے۔<sup>②</sup>

ان آیات کی تفسیر جب ایک صحابی سے صحیح میں ثابت ہے تو یہ کہنا بالکل غلط ہے کہ دو کمانوں کے بعد ریہ فاصلہ نبی کریم ﷺ اور اللہ تعالیٰ کے درمیان رہ گیا تھا۔

## جنت کی سیر

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

«ثُمَّ أَذْخِلْنَاهُ الْجَنَّةَ فَإِذَا فِيهَا جَنَابَ اللُّولُؤِ وَإِذَا تُرَأَبُهَا الْمِسْكُ»<sup>③</sup>

”پھر مجھے جنت میں داخل کیا گیا، (میں نے دیکھا کہ) اس میں انتہائی عمدہ موتیوں کے قبے ہیں اور اس کی مٹی کستوری ہے۔“

نیز آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

”بَيْنَا أَنَا أَسِيرُ فِي الْجَنَّةِ أَتَيْتُ عَلَى نَهْرٍ حَافَتَاهُ قُبَابُ اللُّولُؤِ ، فَقُلْتُ : مَا هَذَا يَا جِبْرِيلُ ؟ قَالَ : هَذَا الْكَوْثُرُ الَّذِي أَعْطَاكَ رَبُّكَ عَزَّ وَجَلَّ ، قَالَ : فَضَرَبْتُ بِيَدِي فِيهِ فَإِذَا طِينَهُ الْمِسْكُ»<sup>④</sup>

① صحیح مسلم: 174، 175، 176، صحیح البخاری: 3232

② صحیح مسلم: 163، صحیح البخاری: 349

③ صحیح البخاری: 6581 وأحمد واللفظ له

”میں جنت کی سیر کر رہا تھا کہ اسی دوران میں ایک نہر پر پہنچا جس کے دونوں کناروں پر عمده موتیوں کے قبے تھے، میں نے کہا: جریل! یہ کیا ہے؟ تو انہوں نے کہا: یہ وہ نہر کوثر ہے جو اللہ تعالیٰ نے آپ کو عطا کی ہے، آپ ﷺ فرماتے ہیں: میں نے اس میں اپنا ہاتھ مارا تو اس کی مٹی کستوری تھی۔“

## قلم چلنے کی آواز

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

『ثُمَّ عُرِجَ بِي حَتَّى ظَهَرَتْ لِمُسْتَوَى أَسْمَعَ فِيهِ صَرِيفَ الْأَقْلَامِ』<sup>①</sup>

”پھر مجھے اور اوپر لے جایا گیا یہاں تک کہ میں اس مقام پر پہنچ گیا جہاں میں نے قلموں کے چلنے کی آواز سنی۔“ یعنی جہاں فرشتے اللہ تعالیٰ کے فیصلے اور اس کے احکامات لکھ رہے تھے مجھے وہاں تک لے جایا گیا۔

کیا نبی کریم ﷺ نے معراج کی رات اللہ رب العزت کو دیکھا تھا؟

ابن ابی العز خفی<sup>ؓ</sup> کہتے ہیں: (وَاتَّفَقَتِ الْأُمَّةُ عَلَى أَنَّهُ لَا يَرَاهُ أَحَدٌ فِي الدُّنْيَا بِعَيْنِهِ ، وَلَمْ يَتَنَازَعْ عَوْا فِي ذَلِكَ إِلَّا فِي نَيْتَنَا ﷺ خَاصَّةً ، وَنَهُمْ مَنْ نَفِي رُوَيْتُهُ بِالْعَيْنِ ، وَمَنْهُمْ مَنْ أَنْبَتَهَا لَهُ ﷺ)<sup>②</sup>

”امت کا اس بات پر اتفاق ہے کہ اللہ تعالیٰ کو دنیا میں اپنی آنکھوں سے کوئی نہیں دیکھ سکتا اور اس بارے میں ان کے مابین کوئی اختلاف نہیں، ہاں صرف ہمارے نبی حضرت محمد ﷺ کے بارے میں ان کے مابین اختلاف پایا جاتا ہے، چنانچہ ان میں ہے کچھ لوگ اس بات کی لنگی کرتے ہیں کہ آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھا ہوا اور کچھ اس کا اثبات کرتے ہیں۔“

پھر انہوں نے قاضی عیاض کے حوالے سے ذکر کیا ہے کہ اس مسئلہ میں خود صحابہ کرام ﷺ کے مابین بھی اختلاف تھا، چنانچہ حضرت عائشہؓ، حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ اور حضرت ابو ہریرہؓ نے روایت کے قائل تھے جبکہ حضرت عبد اللہ بن عباسؓ سے مردی ہے کہ وہ اثبات روایت کے قائل تھے۔ اور بقول قاضی عیاض اثبات روایت کی کوئی قطعی دلیل نہیں ہے سوائے سورۃ النجم کی دو آیات کے۔ اور ان کی تفسیر میں بھی اختلاف پایا جاتا ہے۔

① صحیح البخاری: 349، صحیح مسلم: 163

② شرح العقیدۃ الطحاویۃ ص 196

عزیزان گرامی! یہ نہایت اپنی جگہ پر، لیکن صریح اور قطعی نصوص اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے مراج کی رات اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے نہیں دیکھا تھا۔ ان میں سے چند نصوص یہ ہیں:

① مسروق بیان کرتے ہیں کہ میں حضرت عائشہؓ کے پاس بیٹھا تھا کہ آپ کہنے لگیں: اے ابو عائشہ (مسروق کی کنیت) ! تمین باتیں ایسی ہیں کہ اگر کوئی شخص ان میں سے کسی ایک کے بارے میں کلام کرے تو اس نے گویا اللہ تعالیٰ پر بہت بڑا بہتان باندھا۔ میں نے کہا: وہ کونی ہیں؟ فرمائے گئیں: جو شخص یہ دعویٰ کرے کہ حضرت محمد ﷺ نے اپنے رب کو دیکھا تھا تو اس نے اللہ تعالیٰ پر بہت بڑا بہتان باندھا۔

مسروق کہتے ہیں: میں تینی کا سہارا لے کر بیٹھا ہوا تھا، حضرت عائشہؓ کی یہ بات سن کر سیدھا بینجھ گیا اور میں نے کہا: ام المؤمنین! مجھے بات کرنے کی اجازت دیں، کیا اللہ تعالیٰ نے یہ نہیں فرمایا: ﴿وَلَقَدْ رَأَهُ بِالْأَفْقَى الْمُبِين﴾ ”انھوں نے اس کو آسمان کے کھلے کنارے پر دیکھا ہے“<sup>①</sup> اور فرمایا ﴿وَلَقَدْ رَأَهُ نَزَّلَهُ أُخْرَى﴾ ”اور انھوں نے اس کو دوسرا بار دیکھا“<sup>②</sup>؟ تو انھوں نے فرمایا: میں نے سب سے پہلے اس کے بارے میں رسول اللہ ﷺ سے سوال کیا تھا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: وہ جبریل ہیں جنھیں میں نے ان کی اصلی شکل میں دو مرتبہ دیکھا تھا۔ اسی کا ذکر ان دونوں آیات میں کیا گیا ہے۔

پھر حضرت عائشہؓ نے فرمایا: کیا تم نے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان نہیں سنا:

﴿لَا تُدِرِّكُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْغَيْبُرُ﴾<sup>③</sup>

”آنکھیں اس کا ادراک نہیں کر سکتیں اور وہ نگاہوں کا پورا ادراک کرتا ہے۔ اور وہی انتہائی باریک ہیں اور پوری خبر رکھنے والا ہے۔“

اور تم نے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان بھی نہیں سنا:

﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُكْلِمَ اللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ أَوْ يُرِسِّلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ يَأْذِنَهُ مَا يَشَاءُ إِنَّهُ عَلَىٰ حَكِيمٌ﴾<sup>④</sup>

”اور کسی انسان کیلئے یہ ممکن نہیں کہ اس سے اللہ بات کرے، سوائے اس کے کہ اس پر وحی نازل کرے یا

① النجم 13:53

② التکویر 81:23

③ الشوری 42:51

④ الأنعام 6:103

کسی پر دے کے پیچھے سے یا کسی فرشتے کو بھیجے، پھر وہ اس کے حکم سے جو چاہے وحی کرے، بے شک وہ سب سے اوپر چاہا، بڑی حکمت والا ہے۔“..... اخ<sup>①</sup>

صحیح بخاری کی روایت میں ہے کہ مسروق نے حضرت عائشہؓ سے پوچھا: ای جان! کیا حضرت محمد ﷺ نے اپنے رب کو دیکھا تھا؟ تو انہوں نے کہا: تم نے جو سوال کیا ہے اسے سن کر میرے روغنے کھڑے ہو گئے ہیں، میں تھیں تین باتیں بتا رہی ہوں، جو بھی تھیں ان کے بارے میں بیان کرے وہ جھوٹا ہے۔ پہلی بات یہ ہے کہ جو شخص تھیں یہ کہے کہ محمد ﷺ نے اپنے رب کو دیکھ تھا وہ یقیناً جھوٹا ہے... اخ<sup>②</sup>

(۲) حضرت ابوذرؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سوال کیا کہ کیا آپ نے اپنے رب کو دیکھا تھا؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”نُورٌ أَنِّي أَرَاهُ“ وہ تو نور ہے، میں اسے کیسے دیکھ سکتا ہوں۔“<sup>③</sup>

(۳) حضرت ابو موسیؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ ہم میں کھڑے ہوئے اور پانچ باتیں بیان فرمائیں: ”إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَا يَنَامُ وَلَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَنَمَّ ، يَخْفِضُ الْقُسْطَ وَيَرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمَلِ النَّهَارِ، وَعَمَلُ النَّهَارِ قَبْلَ عَمَلِ اللَّيْلِ، حِجَابُهُ النُّورُ، لَوْ كَشَفْهُ لَا حَرَقَتْ سُبُّحَاتُ وَجْهَهُ مَا اتَّهَى إِلَيْهِ بَصَرُهُ مِنْ خَلْقِهِ“<sup>④</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ کو نیند نہیں آتی اور نہ ہی اس کے شایان شان ہے کہ وہ سوئے، وہ ترازو کو نیچ کرتا اور بلند کرتا ہے، اس کی طرف رات کا عمل (آنے والے) دن کے عمل سے پہلے اٹھایا جاتا ہے اور دن کا عمل (آنے والی) رات کے عمل سے پہلے اوپر لے جایا جاتا ہے۔ اس کے سامنے نور حاکی ہے، اگر وہ اسے ہٹا دے تو اس کے چہرے کے انوار تمام مخلوقات کو جلا کر راکھ بنا دیں۔“

ان تمام دلائل سے ثابت ہوا کہ اس دنیا میں کسی شخص کیلئے یہ ممکن نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کو اپنی آنکھوں سے دیکھ سکے خواہ وہ نبی کیوں نہ ہوں۔

اس کی ایک اور دلیل حضرت موسیؑ کا قصہ بھی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

”وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِيُبَيِّقَاتِنَا وَكَلَمَةُ رَبِّهِ قَالَ رَبِّ أَنْرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي وَلِكِنْ انْظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنْ اسْتَقَرَ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّ رَبِّهِ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ ذَكْرًا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا فَلَمَّا

① صحیح مسلم: 4855

② صحیح مسلم: 179

③ صحیح مسلم: 177

④ صحیح مسلم: 178

﴿أَفَقَرَّ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبَيِّنُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>①</sup>

”اور جب موی (عليه السلام) ہمارے مقرر کردہ وقت پر آئے اور ان کا رب ان سے ہمکلام ہوا تو انھوں نے کہا : اے میرے رب ! مجھے اپنا دیدار نصیب فرما ، اللہ تعالیٰ نے کہا : تم مجھے نہیں دیکھ سکتے ، لیکن اس پہاڑ کی طرف دیکھو ، اگر یہ اپنی جگہ پر برقرار رہے تو تم مجھے دیکھ لو گے۔ پھر جب اس پہاڑ پر اُس کے رب کی جگی کا ظہور ہوا تو اسے ریزہ ریزہ کر دیا۔ اور موی (عليه السلام) بے ہوش ہو کر گر پڑے ، پھر جب ہوش ہو آیا تو کہنے لگے : اے اللہ ! تو ہر عیب سے پاک ہے ، میں تیری طرف رجوع کرتا ہوں اور میں پہلا مومن ہوں۔“

اور جہاں تک سورۃ النجم کی آیات ﴿نُعَمَّ دَنَا فَتَدَلَّى، فَكَانَ قَابَ قَوْسِينَ أَوْ أَدْنَى، فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى﴾ کا تعلق ہے تو ان کی تفسیر صحیحین میں حضرت عائشہؓؑ اور حضرت عبد اللہ بن مسعودؓؑ سے مردی ہے کہ اس سے مراد حضرت محمد ﷺ کا حضرت جبریل ﷺ کو دیکھنا ہے۔<sup>②</sup>

تاہم قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اہل ایمان کو اپنا دیدار نصیب فرمائے گا۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے : ﴿وَجُوَّهُ يُوَمِّلُ نَاضِرَةً، إِلَى رَبِّهَا نَاطِرَةً﴾<sup>③</sup>

”اُس دن بہت سارے چہرے شاواب ہونگے اور اپنے رب کی طرف دیکھ رہے ہونگے۔“

اور حضرت ابو ہریرہؓؑ نے بیان کرتے ہیں کہ کچھ لوگوں نے رسول اکرم ﷺ سے عرض کی : اے اللہ کے رسول ! کیا ہم قیامت کے روز اپنے رب کو دیکھ سکیں گے ؟ تو آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا : ﴿هَلْ تُضَارُونَ فِي رُؤْيَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ؟﴾ ”کیا چودھویں رات کے چاند کو دیکھنے میں تمھیں کسی مزاحمت یا مشقت کا سامنا کرنا پڑتا ہے ؟“

انھوں نے کہا : نہیں۔

تو آپ ﷺ نے فرمایا : ﴿هَلْ تُضَارُونَ فِي الشَّمْسِ لَيْسَ دُونَهَا سَحَابٌ؟﴾

”کیا تمھیں سورج کو دیکھنے میں کسی مزاحمت یا مشقت کا سامنا کرنا پڑتا ہے جب اس کے سامنے بادل نہ ہوں ؟“

صحابہؓ کرامؓؑ نے کہا : نہیں ، تو آپ ﷺ نے فرمایا : ﴿فَإِنَّكُمْ تَرَوْنَهُ كَذَلِكَ﴾

”ای طرح تم اپنے رب کو بھی دیکھو گے۔“<sup>④</sup>

① الأعراف: 143: صاحب البخاري: 3232 ، 3235 ، صحيح مسلم: 174 ، 177

② صحيح البخاري: 806 ، صحيح مسلم: 182

③ الأعراف: 7: 143: صاحب البخاري: 3232 ، 3235 ، صحيح مسلم: 174 ، 177

④ القيمة: 23-22: 75: صحيح مسلم: 182

اور حضرت صحیب رض سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِذَا دَخَلَ أَهْلُ الْجَنَّةَ ، قَالَ : يَقُولُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى : تُرِيدُونَ شَيْئًا أَزِيدَ كُمْ ؟ فَيُقُولُونَ: أَلَمْ تُبَيِّضْ وُجُوهَنَا ؟ أَلَمْ تُدْخِلْنَا الْجَنَّةَ وَتَنْجِنَا مِنَ النَّارِ ؟ قَالَ : فَيُكْشِفُ الْحِجَابَ ، فَمَا أَعْطُوا شَيْئًا أَحَبَ إِلَيْهِمْ مِنَ النَّظَرِ إِلَى رَبِّهِمْ عَزَّ وَجَلَّ ①»

”جب اہل جنت، جنت میں چلے جائیں گے تو اللہ تبارک و تعالیٰ فرمائے گا: کیا تمھیں کوئی اور چیز چاہئے؟ وہ کہیں گے: کیا تو نے ہمارے چہروں کو روشن نہیں بخشی؟ کیا تو نے ہمیں جنت میں داخل کر کے جہنم سے نجات نہیں دی؟ تو اللہ تعالیٰ پرده ہٹا دے گا، پھر انہیں اپنے پروردگار کی طرف دیکھنے سے زیادہ کوئی چیز محبوب نہیں ہوگی۔“

دعاء ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اہل جنت میں شامل فرمائے کرہیں بھی اپنی رؤیت نصیب فرمائے۔

خلاصہ یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ کو حضرت جبریل علیہ السلام سدرۃ المنتهى سے آگے اس مقام تک لے گئے جہاں آپ نے اللہ تعالیٰ کے فیصلوں اور اس کے احکامات کو لکھنے والے تکمیلوں کی آوازیں سنیں۔

## تحفہ معرج

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں: «فَأَوْحَى اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيَّ مَا أُوْحَى ، وَفَرَضَ عَلَى خَمْسِينَ صَلَاتَةً فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً ②»

”پھر اللہ تعالیٰ نے جو کچھ وہی کرنا چاہا میری طرف وہی کیا اور مجھ پر دن اور رات میں پچاس نمازیں فرض کیں۔“

آپ ﷺ فرماتے ہیں:

”میں واپس لوٹا یہاں تک کہ حضرت موسی علیہ السلام کے پاس پہنچا، انہوں نے کہا: آپ کے رب نے آپ کی امت پر کیا فرض کیا ہے؟ میں نے کہا: دن اور رات میں پچاس نمازیں۔ انہوں نے کہا: آپ اپنے رب کے پاس واپس جائیں اور ان سے تخفیف کا سوال کریں کیونکہ آپ کی امت اس کی طاقت نہیں رکھتی۔ میں بنا سراستیل کو آزمائچا ہوں۔ چنانچہ میں اپنے رب کی طرف واپس آیا اور میں نے کہا: اے میرے رب! میری امت پر تخفیف کریں۔ تو اللہ تعالیٰ نے پانچ نمازیں کم کر دیں۔

پھر میں موسی علیہ السلام کے پاس پہنچا تو انہوں نے پوچھا: کیا ہوا؟ میں نے کہا: اللہ تعالیٰ نے پانچ نمازیں کم

② صحیح البخاری: 349، صحیح مسلم: 162 و اللفظ له

① صحیح مسلم: 181

کر دی ہیں۔ انھوں نے کہا: آپ کی امت اس کی بھی طاقت نہیں رکھتی، لہذا آپ واپس جائیں اور مزید تخفیف کا سوال کریں۔

آپ ﷺ فرماتے ہیں: میں بار بار اپنے رب اور موسی علیہ السلام کے درمیان آتا جاتا رہا اور اللہ تعالیٰ ہر مرتبہ پانچ پانچ نمازوں کم کرتا رہا یہاں تک کہ اس نے کہا: (یا مُحَمَّدُ، إِنَّهُنَّ خَمْسٌ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً، لِكُلِّ صَلَاةٍ عَشْرُ، فَلَذِكَ خَمْسُونَ صَلَادَةً) <sup>①</sup>

”اے محمد ﷺ! اب ہر دن اور رات میں پانچ نمازوں ہی ہیں اور ہر نمازوں دس نمازوں کے برابر ہے۔

سو یہ (گنتی میں پانچ ہیں لیکن اجر و ثواب کے اعتبار سے) پچاس نمازوں ہیں۔“

ایک روایت میں ہے کہ ”اللہ تعالیٰ نے دس دس“ اور آخری مرتبہ پانچ نمازوں کم کیں اور جب پانچ نمازوں باقی رہ گئیں تو حضرت موسی علیہ السلام نے پھر بھی یہی کہا کہ آپ واپس جائیں اور مزید تخفیف کا سوال کریں، لیکن میں نے کہا: اب تو مجھے اپنے رب سے شرم آتی ہے۔ میں اسی پر راضی ہوں اور سرتسلیم خم کرتا ہوں۔ چنانچہ ایک منادی نے پکار کر کہا: میں نے اپنا فریضہ جاری کر دیا ہے اور اپنے بندوں سے تخفیف کر دی ہے اور میں ایک یہکی کے بد لے میں اس جیسی دس یکیاں دیتا ہوں۔“ <sup>②</sup>

برادران اسلام! دن اور رات میں پانچ نمازوں کا تحفہ مراج ہیں۔ اور اس پورے مجرے سے جہاں بھی کریم ﷺ کے فضائل ثابت ہوتے ہیں وہاں اس سے ان نمازوں کی اہمیت و فرضیت بھی ثابت ہوتی ہے۔ اللہ رب العزت نے قرآن مجید میں اہل ایمان کو بار بار تاکید کی ہے کہ وہ نمازوں پابندی کے ساتھ ادا کرتے رہیں۔ اور نمازوں ضائع کرنے یا ان میں سستی کرنے والوں کا ملکہ ان جہنم ذکر کیا ہے۔ (نسأل الله العفو والعافية)

اور ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ، جن پر باقی سارے احکام کی فرضیت زمین پر نازل ہوئی جبکہ نمازوں آپ پر آپ کو آسمانوں سے اوپ بلا کر فرض کی گئیں، آپ خود بھی ساری زندگی پابندی کے ساتھ ان نمازوں کو ادا کرتے رہے اور آپ نے اپنی امت کو بھی اسی بات کی آخری وصیت فرمائی کہ (الصَّلَاةَ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ) ”نماز کی پابندی کرنا اور اپنے ماتحت لوگوں کے حقوق ادا کرتے رہنا۔“

لہذا ہر مسلمان پر لازم ہے کہ وہ جہاں قصہ مراج سے اپنے ایمان کو ترویج کرے وہاں اس تحفہ مراج کی اہمیت و فرضیت کا بھی اپنے دل کی گہرائیوں سے اعتراف کرے اور عملی طور پر اسے ہمیشہ پابندی کے ساتھ ادا کرتا رہے کیونکہ اس میں آنکھوں کی خندک اور دلوں کی راحت ہے اور یہ باری تعالیٰ سے مناجات کا بڑا ذریعہ

② صحیح البخاری: 3207

① صحیح مسلم: 162

ہے۔ اسی لئے اسے ”ام العبادات“ اور مومن کی معراج کہا گیا ہے۔

## اللَّهُرَبُ الْعِزْتِ كَا أَيْكَ اُور احسان

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

«وَمَنْ هُمْ بِحَسَنَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا كُتُبَتْ لَهُ حَسَنَةٌ، فَإِنْ عَمَلَهَا كُتُبَتْ لَهُ عَشْرًا، وَمَنْ هُمْ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ يَعْمَلُهَا لَمْ تُكْتَبْ شَيْئًا، فَإِنْ عَمَلَهَا كُتُبَتْ سَيِّئَةً وَاحِدَةً»<sup>①</sup>

”نمزاوں کی فرضیت کے علاوہ یہ بات بھی میری طرف وحی کی گئی کہ جو نیکی کا ارادہ کرے، پھر اسے عملی طور پر انجام نہ دے تو وہ اس کیلئے ایک نیکی لکھی جاتی ہے۔ اور اگر وہ اسے عملی طور پر کر لے تو اس کیلئے دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں۔ اور جو شخص برائی کا ارادہ کرے، پھر اس پر عمل نہ کرے تو اس پر کوئی گناہ نہیں لکھا جاتا۔ اور اگر وہ اس پر عمل کر لے تو ایک ہی گناہ لکھا جاتا ہے۔“

## تین العامت

حضرت ابن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

(أُعْطِيَ رَسُولُ اللَّهِ ثَلَاثَةً: أُعْطِيَ الصَّلَواتِ الْحَمْسَ، وَأُعْطِيَ خَوَاتِيمَ سُورَةِ الْبَقَرَةِ، وَغُفرَانَ لِمَنْ لَمْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ مِنْ أُمَّتِهِ شَيْئًا الْمُفْحَمَاتُ)<sup>②</sup>

رسول اللہ ﷺ کو تین چیزیں عطا کی گئیں:

۱۔ پانچ نمازیں ۲۔ سورۃ البقرۃ کی آخری آیات

۳۔ آپ کی امت کے ہر اس فرد کے بڑے گناہ معاف کر دے گئے جس نے اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ بنایا۔ پہلا انعام پانچ نمازیں ہیں جن کے متعلق ہم محقرسی گفتگو پہلے ہی کر چکے ہیں۔ اور دوسرا انعام سورۃ البقرۃ

کی آخری دو آیات ہیں جن کی فضیلت کے بارے میں نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے کہ

«الآیاتَانِ مِنْ آخِرِ سُورَةِ الْبَقَرَةِ مَنْ فَرَأَ بِهِمَا فِي لَيْلَةَ كَفَتَاهُ»<sup>③</sup>

”جو شخص سورۃ البقرۃ کی آخری دو آیات کی رات میں پڑھ لے تو وہ اسے کافی ہو جاتی ہیں۔“

اور تیسرا انعام کبیرہ گناہوں کی مغفرت ہے ہر اس شخص کیلئے جس کی موت عقیدہ توحید پر آئے۔ اور اس سے مقصود یہ ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ چاہے گا تو اسے بغیر سزا و عذاب کے معاف کر دے گا اور اگر چاہے گا تو اسے اس کے کبیرہ

④ متفق علیہ

⑤ صحیح مسلم: 173

⑥ صحیح مسلم: 162

گناہوں کی سزا دے کر جہنم سے نکال دے گا اور پھر اسے جنت میں داخل کر دے گا، جیسا کہ بعض تافرمان موحدین کے بارے میں اہل السنۃ والجماعہ کا عقیدہ ہے اور اس کے متعلق واضح دلائل بھی موجود ہیں۔<sup>①</sup>

### چند اہم واقعات

① نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

جس رات میں مجھے سیر کرائی گئی مجھے عمدہ خوشبو محسوس ہوئی، میں نے کہا: جبریل! یہ عمدہ خوشبو کیا ہے؟ انہوں نے کہا: یہ فرعون کی بیٹی کو لگھی کرنے والی خاتون اور اس کے بچوں کی خوشبو ہے۔ میں نے کہا: اس کا کیا قصہ ہے؟

انہوں نے کہا: وہ ایک دن بنت فرعون کو لگھی کر رہی تھی کہ کنگھی اس کے ہاتھ سے گر گئی، تب اس نے کہا:

بسم اللہ

بنت فرعون نے پوچھا: میرا باب؟

اس نے کہا: نہیں، یہ وہ اللہ ہے جو تیرے باپ کا بھی رب ہے۔

بنت فرعون نے کہا: کیا میں اپنے باپ کو خبر دوں؟ اس نے کہا: ہاں، دے دو

چنانچہ بنت فرعون نے اپنے باپ فرعون کو اس واقعہ کی خبر دی۔ اس نے اسے بلایا اور کہا: کیا میرے علاوہ بھی تمھارا کوئی رب ہے؟ اس نے کہا: ہاں، اللہ تعالیٰ جو میرا اور تیرا بھی رب ہے۔

تو اس نے تابنے کے ایک بڑے برتن میں تیل گرم کرنے کا حکم دیا، پھر اس نے کہا: اسے اور اس کے بچوں کو اس میں پھینک دیا جائے۔

اُس خاتون نے کہا: میں تم سے ایک مطالبہ کرنا چاہتی ہوں۔ اس نے کہا: کیا ہے؟ تو اس نے کہا: میں یہ چاہتی ہوں کہ تم میرے بچوں کی ہڈیاں ایک کپڑے میں لپیٹ کر ہم سب کو ایک ہی قبر میں دفن کر دینا۔ اس نے کہا: ٹھیک ہے۔

پھر اس کے حکم کے مطابق اس کے بچوں کو ایک ایک کر کے اٹلتے تیل میں ڈال دیا گیا یہاں تک کہ اس کا ایک دوڑھ پینا بھر باقی رہ گیا۔ اس کی وجہ سے ایسے لگا جیسے وہ پیچھے ہٹ رہی ہے، تب وہ دوڑھ پینا بچ بول انھا اور کہنے لگا: (یَا أَمَّهُ، إِفْتَحْهُمْ، فَإِنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهُوَ أَنْ مِنْ عَذَابِ الْآخِرَةِ)

”ای جان! کوچھ میں، کیونکہ دنیا کا عذاب آخرت کے عذاب سے ہلکا ہے۔“

① شرح النبوی لصحیح مسلم: 3/2

چنانچہ اس نے بھی اس میں چھلانگ لگادی۔<sup>①</sup>

(۲) حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَقِيْتُ إِبْرَاهِيمَ لَيْلَةً أُسْرِىَ بِي ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ ، أَقْرِئِ امْتَكَ مِنِّي السَّلَامَ ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الْجَنَّةَ طَيِّبَةُ التَّرَبَةِ ، عَذْبَةُ الْمَاءِ ، وَأَنَّهَا قِيعَادٌ ، غَرَاسُهَا : سُبْحَانَ اللَّهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ»<sup>②</sup>

”اسراء و مراج کی رات میری ملاقات حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ہوئی تو انہوں نے کہا: اے محمد! اپنی امت کو میری طرف سے سلام پہنچا دینا، اور انھیں آگاہ کرنا کہ جنت کی مٹی بہت اچھی ہے، اس کا پانی انہائی میٹھا ہے اور اس کی زمین بالکل ہمار ہے اور (سُبْحَانَ اللَّهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ) کے ساتھ اس میں شجر کاری کی جا سکتی ہے۔“

(۳) نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”جب میرے رب عزوجل نے مجھے مراج کرایا تو میں کچھ ایسے لوگوں کے پاس سے گذر جھیں تا نہیں کے ناخن دیئے گئے تھے اور وہ اپنے چہروں اور سینوں کو نوچ رہے تھے۔ میں نے کہا: جبریل! یہ کون ہیں؟ تو انہوں نے جواب دیا:

(هُوَلَاءُ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ النَّاسِ وَيَقَعُونَ فِي أَعْرَاضِهِمْ)<sup>③</sup>

”یہ لوگ ہیں جو لوگوں کا گوشت کھاتے (غیبت کرتے) ہیں اور ان کی عزتوں پر طعن و تشنیع کرتے ہیں۔“

(۴) حضرت انس بن مطہر سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”میں نے شب مراج میں دیکھا کہ کچھ لوگوں کے ہونٹ آگ کی قیچیوں سے کائے جا رہے ہیں۔ میں نے کہا: جبریل! یہ کون ہیں؟ انہوں نے عرض کیا:

① أحمد، ابن حبان، الألباني في الإسراء والمعراج: إسناده قوي، وكذا الأرناؤط في تحقيق ابن حبان: 2903، وصححه حسين سليم أسدفى تحقيق مستند أبي يعلى: 2517، وأحمد شاكر في مستند أحمد: 295/4.

(هُوَلَاءُ خُطَّبَاءُ مِنْ أَمْتَكَ، يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْإِيمَانِ وَيَنْسُونَ أَنفُسَهُمْ وَهُمْ يَتَلَوَّنُونَ الْكِتَابَ، أَفَلَا يَعْقِلُونَ؟)

”یہ آپ کی امت کے وہ خطباء ہیں جو لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے اور اپنے آپ کو بھلا دیتے ہیں حالانکہ وہ کتاب اللہ کی تلاوت بھی کرتے ہیں تو کیا انھیں عقل نہیں ہے؟“<sup>①</sup>

یہ مجزہ اسراء و مراج کے وہ واقعات تھے جو صحیح اسانید کے ساتھ روایت کئے گئے ہیں۔ ہم نے انھیں جوں کا توں بیان کر دیا ہے اور ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں اس عظیم الشان مجزہ پر اور اس میں ذکر کی گئی تمام غیبی باتوں پر ایمان لانے اور ان کے تقاضوں کو پورا کرنے کی توفیق دے۔ آمین

### دوسرا خطہ

حافظ ابن کثیر<sup>ؓ</sup> نے اپنی تفسیر میں ذکر کیا ہے کہ نبی کریم ﷺ جب اور پر سے نیچے اترے تو انہیاے کرام ﷺ بھی آپ کے ساتھ بیت المقدس میں آئے جہاں آپ نے انھیں نماز پڑھائی جو ہو سکتا ہے کہ اس دن کی صبح کی نماز ہو... پھر آپ ﷺ بیت المقدس سے نکلے، براق پر سوار ہوئے اور صبح کے اندر ہیرے میں ہی مکہ میں پہنچ گئے۔<sup>②</sup>

شاید ان کی دلیل صحیح مسلم کی وہ حدیث ہے جس میں آپ ﷺ ارشاد فرماتے ہیں کہ

«وَقَدْ رَأَيْتُنِي فِي جَمَاعَةِ مِنَ الْأَنْبِيَاءِ فَإِذَا مُوسَى قَائِمٌ يُصَلِّى، فَإِذَا رَجُلٌ ضَرَبَ جَعْدَ كَاهْنَهُ مِنْ رِجَالِ شَنْوَةَ وَإِذَا عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ قَائِمٌ يُصَلِّى، أَقْرَبُ النَّاسِ بِهِ شَبَهًا عُرُوهَ بْنَ مَسْعُودَ الْقَقْنَى، وَإِذَا إِبْرَاهِيمُ قَائِمٌ يُصَلِّى، أَشْبَهُ النَّاسِ بِهِ صَاحِبُكُمْ (یعنی نَفْسَهُ فَحَانَتِ الصَّلَاةُ، فَأَمْمَتُهُمْ»<sup>③</sup>

”میں نے اپنے آپ کو دیکھا کہ میں انہیاے کرام ﷺ کی جماعت میں ہوں۔ میں نے اچانک دیکھا کہ موسیٰ ﷺ کھڑے نماز پڑھ رہے ہیں۔ (میں نے انھیں بغور دیکھا تو) وہ دبلے پتلے اور گھنکریا لے بالوں والے تھے، جیسا کہ وہ شنوءۃ قبیلہ کے لوگوں میں سے ہوں۔ میں نے پھر دیکھا تو وہاں عیسیٰ ﷺ بھی کھڑے نماز پڑھ رہے تھے اور ان سے سب سے زیادہ ملتے جلتے عروہ بن مسعود اُشفیٰ ہیں۔ پھر دیکھا تو وہاں ابراہیم ﷺ بھی

① الألباني: آخر جهـ أـحمد وـالبغـويـ، وـقالـ الـبغـويـ: حـديثـ حـسنـ وـهوـ كـماـ قـالـ أوـأـعلـىـ

② صحيح مسلم: 172

③ تفسیر ابن کثیر: 32/3

کھڑے نماز پڑھ رہے تھے اور ان سے سب سے زیادہ ملتے جلتے تمہارے ساتھی (یعنی نبی کریم ﷺ) ہیں۔ پھر نماز کا وقت ہوا تو میں نے انھیں نماز پڑھائی۔“

نبی کریم ﷺ اسراء و معراج کے بعد جب مکہ مکرمہ کو واپس لوٹ رہے تھے تو آپ قریش کے ایک قافلے کے پاس سے بھی گزرے جس کا ایک اونٹ گم ہو گیا تھا۔ آپ ﷺ نے کفار کہ کو اُس کے بارے میں اور اس کی آمد کے وقت کے متعلق آگاہ کیا تو جو کچھ آپ نے بتایا تھا ویسا ہی ثابت ہوا۔ لیکن کفار نے پھر بھی اس عظیم الشان واقعہ کو ماننے سے انکار کر دیا۔

نبی کریم ﷺ ارشاد فرماتے ہیں:

”جس رات مجھے سیر کرائی گئی اُس کی صبح میں نے کہ مکرمہ میں کی اور مجھے اس سلسلے میں پریشانی لاحق ہوئی کہ لوگ مجھے جھٹلا دیں گے۔ چنانچہ میں لوگوں سے الگ تھلگ ہو کر غمزدہ حالت میں بیٹھ گیا، اسی دوران اللہ کا دشمن ابو جہل میرے پاس سے گزرا، اُس نے مجھے دیکھا تو میری طرف چلا آیا اور میرے پاس بیٹھ کر استہزا کے انداز میں کہنے لگا:

آج کوئی نئی بات ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں

اس نے کہا: وہ کیا ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: آج رات مجھے سیر کرائی گئی ہے۔

اس نے کہا: کہاں کی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: بیت المقدس کی۔

اس نے کہا: سیر کر کے آپ صبح سوریے ہمارے پاس بھی پہنچ گئے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں

تو اُس نے اس اندیشے کے پیش نظر آپ ﷺ کو نہ جھٹالایا کہ جب وہ آپ کی قوم کے لوگوں کو بلا کر آپ کے پاس لے آئے تو کہیں آپ یہ بات ان کے سامنے پیان کرنے سے انکار ہی نہ کر دیں۔ اس نے کہا: آپ کا کیا خیال ہے اگر میں آپ کی قوم کو بلا لاوں تو آپ انھیں بھی یہ تصدیق بیان کریں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ٹھیک ہے۔

چنانچہ اُس نے بنو کعب بن لؤی کو پکارا، جب سب لوگ آپ ﷺ کے پاس اکٹھے ہو گئے تو ابو جہل نے کہا:

اب آپ اپنی قوم کے لوگوں کو بھی وہی واقعہ سنائیں جو آپ نے مجھے سنایا ہے۔

رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: آج رات مجھے سیر کرائی گئی ہے۔

لوگوں نے کہا: کہاں کی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: بیت المقدس کی۔

لوگوں نے کہا: پھر آپ نے صحیح بھی ہمارے درمیان کی ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں آپ ﷺ فرماتے ہیں: کچھ لوگوں نے تالیاں بجانا شروع کر دیا اور کچھ نے اظہار حیرت کے طور پر اپنے سر پکڑ لئے۔

پھر انہوں نے کہا: کیا آپ مسجد قصی کے بارے میں تاکتے ہیں کہ وہ کیسی ہے؟ یاد رہے کہ ان میں سے کچھ لوگ بیت المقدس کی طرف سفر کر چکے تھے اور وہ مسجد دیکھ لے چکے تھے۔

آپ ﷺ فرماتے ہیں: ”میں جب مسجد قصی کے بارے میں بتانے لگا کہ وہ ایسی ہے تو اُس کی کچھ چیزوں کے بارے میں مجھے التباس سا ہو گیا، پھر میں کیا دیکھتا ہوں کہ مسجد قصی کو عقیل کے گھر کے قریب لاکھڑا کیا گیا ہے، میں اسے اپنی نظروں سے دیکھتا رہا اور اس کے بارے میں لوگوں کو بتاتا رہا کہ وہ کیسی ہے۔“

چنانچہ لوگ یہ کہنے پر مجبور ہو گئے کہ جہاں تک مسجد قصی کا وصف بیان کرنے کی بات ہے تو اللہ کی قسم! اس میں محمد ﷺ نے کوئی غلطی نہیں کی۔<sup>①</sup>

اور حضرت ابو ہریرہ ع بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْقَدْ رَأَيْتُنِي فِي الْحِجْرَ وَقَرِيشَ تَسْأَلُنِي عَنْ مَسْرَائِي، فَسَأَلْتُنِي عَنْ أَشْيَاءِ مِنْ بَيْتِ الْمَقْدِسِ لَمْ أُثْتِهَا، فَكَرَبَتُ كُرْبَةً مَا كَرَبْتُ مِثْلَهُ قَطُّ، قَالَ: فَرَفَعَهُ اللَّهُ لِي أَنْظُرُ إِلَيْهِ، مَا يَسَّأَلُنِي عَنْ شَيْءٍ إِلَّا أَنْبَأْتُهُ بِهِ»<sup>②</sup>

”میں نے دیکھا کہ میں حطیم کعبہ میں ہوں اور قریش مجھ سے واقعہ اسراء کے متعلق سوالات کر رہے ہیں۔ چنانچہ انہوں نے بیت المقدس کے بارے میں مجھ سے ایسی باتیں پوچھیں جو مجھے یاد نہیں رہی تھیں۔ لہذا میں اُس دن اتنا پریشان ہوا کہ ایسا کبھی نہیں ہوا تھا۔ پھر اللہ تعالیٰ نے بیت المقدس کو اٹھا کر میرے سامنے لاکھڑا کیا۔ بعد ازاں وہ جو سوال کرتے میں بیت المقدس کو دیکھ کر انہیں جواب دے دیتا۔“

یہ تو تھا قریش کا حال۔ لیکن جہاں تک آپ ﷺ کے ماننے والوں کا تعلق ہے تو انہوں نے آپ ﷺ سے یہ واقعہ سن کر آپ کی فوراً تصدیق کی۔

حضرت جابر بن عبد اللہ ع بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ قریش کے کچھ لوگ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے پاس آئے اور کہنے لگے: تم اپنے ساتھی کی بات مانو گے، وہ دعویٰ کرتا ہے کہ ایک ہی رات میں بیت المقدس گیا اور کہ کو واپس

<sup>①</sup> أخرجه أحمد والنسائي في السنن الكبرى وغيرهما. وصححه الألباني في الصحيحة: 3021

<sup>②</sup> صحيح مسلم: 172

لوٹ آیا؟ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: انہوں نے واقعتاً ایسی بات کی ہے؟

لوگوں نے کہا: ہاں، بالکل کی ہے۔

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے کہا: تب انہوں نے چھ فرمایا ہے۔

اور ایک روایت میں ہے کہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ نے انہیں یہ جواب دیا کہ میں تو آپ علیہ السلام کی تصدیق اس سے بھی دور کے معاملے میں کرتا ہوں جب وہ آسمان سے وہی نازل ہونے کی خبر دیتے ہیں۔

راوی کہتے ہیں: اسی لئے حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کو "صدیق" کہا گیا۔<sup>①</sup>

برادران اسلام!

آخر میں مختصر ایسی بھی جان بیجتے کہ اس عظیم مجھہ کے کئی مقاصد تھے۔ ان میں سے چند ایک یہ ہیں:

① نبی کریم علیہ السلام کو یہ مجھہ اُس وقت عطا کیا گیا جب آپ علیہ السلام اپنی زوجہ مطہرہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا کے انتقال اور اپنے پچھا ابوطالب کی وفات کے بعد انتہائی غزدہ تھے۔ اور اُدھر اہل طائف نے آپ علیہ السلام کے ساتھ جو بدسلوکی کی تھی آپ علیہ السلام کو یقیناً اس کا بھی صدمہ تھا۔ ایسے وقت میں آپ علیہ السلام کو اسراء و مراج کے ذریعے تسلی دی گئی اور آپ کو آگاہ کیا گیا کہ اگر اہل زمین آپ سے بدسلوکی کرتے ہیں تو اہل آسمان آپ کا گرجوشی سے استقبال کرتے ہیں۔

② بیت المقدس میں تمام انبیاء کرام علیہم السلام کو آپ علیہ السلام کے پیچھے کھڑا کر کے آپ کی افضليت ثابت کی گئی

③ شفیع صدر کے ذریعے آپ علیہ السلام کے ایمان کو اور پیغمبر کیا گیا اور اسے مزید ترویز کی جگہ بخشی گئی

④ آپ علیہ السلام کو آسمانوں سے اوپر لے جا کر اللہ تعالیٰ کی متعدد عظیم نشانیاں دکھلائی گئیں، جنت کی سیر کرائی گئی، جہنم کے عذاب میں بٹلا کئی لوگوں کو دکھلایا گیا اور سدرۃ المنتہی وغیرہ کی زیارت کرائی گئی۔ یقیناً اس طرح کے غیبی امور کے بارے میں آپ علیہ السلام کو عین الیقین نصیب ہوا۔

⑤ اس عظیم سفر میں اللہ تعالیٰ نے آپ علیہ السلام پر دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض کیں جو اس فریضہ

اسلام کی عظمت اور اہمیت کی ولیل ہے۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں نبی کریم علیہ السلام کے تمام محبوزات پر ایمان لانے کی توفیق دے اور قیامت کے روز ہمیں آخحضور علیہ السلام کی شفاعت اور آپ کے ہاتھوں حوض کوڑا پانی نصیب فرمائے۔

وآخر دعوانا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

① دلائل النبوة للبيهقي۔ وصححة الألباني في الإسراء والمراج: ص 60-61

## تحقیقہ معراج.....نماز

### آنکھوں کی ٹھنڈک اور دل کا سکون

اہم عناظم خطبہ:

- ① اہمیت نماز
- ② تاریخ نماز کی سزا اور اس کا حکم
- برادران اسلام!

آن کے خطبہ جمعہ میں (ان شاء اللہ تعالیٰ) ایک ایسے عمل کے بارے میں بات ہو گی جو اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کا سب سے بڑا ذریحہ ہے اور اس میں آنکھوں کی ٹھنڈک اور دل کا سکون ہے اور کوئی مسلمان جب دنیا کی پریشانیوں اور اس کے غموں سے مُذھال ہو کر اس عمل کیلئے اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑا ہو جائے تو پریشانیوں اور غمتوں کا بوجھ ہلکا ہو جاتا ہے اور اسے حقیقی اطمینان نصیب ہوتا ہے اور اس کی اہمیت اتنی زیادہ ہے کہ اسے دین کا ستون قرار دیا گیا ہے.... اور وہ عمل ہے نماز جسے اللہ تعالیٰ نے ہر مکفٰ مسلمان پر فرض کیا ہے اور اس کی اہمیت اور عظمت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ہے کہ باقی (فرض) اعمال اللہ تعالیٰ نے زمین پر فرض کئے جبکہ نماز اللہ تعالیٰ نے اپنے سب سے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کو اپنے ہاں بلا کر، آسمانوں سے اوپر، جہاں تک اللہ نے چاہا وہاں فرض کی۔

جیسا کہ قصہ معراج میں رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«..... فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَيَّ مَا أُوْحِيَ، فَفَرَضَ عَلَيَّ خَمْسِينَ صَلَةً فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً، فَنَزَّلْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ: مَا فَرَضَ رَبُّكَ عَلَى أُمَّتِكَ؟ قُلْتُ: خَمْسِينَ صَلَةً، قَالَ: ارْجِعْ إِلَى رَبِّكَ، فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ، فَإِنَّ أُمَّتَكَ لَا يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَإِنَّ قَدْ بَلُوتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَخَبَرْتُهُمْ، قَالَ: فَرَجَعْتُ إِلَى رَبِّي، فَقُلْتُ: يَا رَبِّي، خَفِفْ عَلَى أُمَّتِي، فَحَاطَ عَنِي خَمْسًا، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقُلْتُ: حَطَّ عَنِي خَمْسًا، قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لَا يُطِيقُونَ ذَلِكَ، فَارْجَعْ إِلَى رَبِّكَ فَاسْأَلْهُ التَّخْفِيفَ، قَالَ: فَلَمْ أَزْلِ أَرْجَعُ بَيْنَ رَبِّي تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَبَيْنَ مُوسَى عَلَيْهِ السَّلَامَ حَتَّى قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، إِنَّهُنَّ خَمْسُ صَلَوَاتٍ كُلُّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً، لِكُلِّ

صَلَاةُ عَشْرٍ، فَذِلِكَ حَمْسُونَ صَلَاتَةً....»<sup>۱</sup>

”پھر اللہ تعالیٰ نے جو کچھ وحی کرنا چاہا میری طرف وحی کیا، چنانچہ اس نے مجھ پر ہر دن اور رات میں پچاس نمازوں فرض کیں۔ پھر میں حضرت موسیؑ کی طرف اترانکھوں نے مجھ سے پوچھا: آپ کے رب نے آپ پر کیا فرض کیا ہے؟

میں نے کہا: پچاس نمازوں

انکوں نے کہا: آپ اپنے رب کی طرف واپس لوٹ جائیے اور ان سے تخفیف کا سوال کیجئے کیونکہ آپ کی امت پچاس نمازوں پڑھنے کی طاقت نہیں رکھتی۔ میں بنو اسرائیل کو آزمایا چکا ہوں اور ان کا امتحان لے چکا ہوں! نبی کریم ﷺ نے فرمایا: چنانچہ میں اپنے رب کی طرف واپس لوٹ گیا اور میں نے کہا: اے میرے رب! میری امت پر تخفیف کرو دیجئے۔ تو اللہ تعالیٰ نے پانچ نمازوں کم کر دیں۔ اس کے بعد میں دوبارہ حضرت موسیؑ کی طرف لوٹا اور انھیں بتایا کہ اللہ تعالیٰ نے پانچ نمازوں کم کر دی ہیں تو انکوں نے کہا: آپ کی امت اب بھی طاقت نہیں رکھتی، اس لئے آپ دوبارہ اپنے رب کے پاس لوٹ جائیے اور ان سے تخفیف کی الجزا کیجئے! نبی کریم ﷺ نے فرمایا: چنانچہ میں اپنے رب بتارک و تعالیٰ اور موسیؑ کے درمیان بار بار آتا جاتا رہا یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: اے محمد! یہ دن اور رات میں پانچ نمازوں ہیں اور ہر نماز کیلئے دس (نمازوں کا ثواب) ہے۔ یوں (اجر کے لحاظ سے) یہ پچاس ہیں۔“

اللہ تعالیٰ نے اپنے سب سے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ اور آپ کی امت پر خصوصی فضل دکرم فرمایا اور فرض نمازوں کی تعداد پچاس سے پانچ کر دی۔ تاہم اجر و ثواب کے اعتبار سے وہ پچاس ہی کے برابر ہیں۔ اس لئے ہمیں اللہ تعالیٰ کے اس احسان عظیم پر شکر گزار ہونا چاہئے اور اس کا شکر اس طرح ادا ہوگا کہ ہم پانچوں نمازوں پابندی کے ساتھ ادا کرتے رہیں اور ان کی ادائیگی میں کوئی کوتاہی نہ کریں۔

### اہمیت نماز

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں نماز کا ذکر بار بار اور مختلف انداز سے فرمایا ہے۔

﴿کہیں اللہ تعالیٰ اس کا حکم دیتے ہوئے ارشاد فرماتا ہے:

① صحیح البخاری، کتاب التوحید باب ما جاء فی قوله عز وجل (وَلَمَّا أَتَى اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيْمًا): 7517، صحیح مسلم: 162 واللفظ له

﴿وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَاتُّو الزَّكَاةَ وَارْكُعوا مَعَ الرَّأِيْعِينَ﴾<sup>①</sup>

”نماز قائم کرو اور زکاۃ دیتے رہو۔ اور رکوع کرنے والوں کے ساتھ رکوع کیا کرو۔“

اسی طرح اس کافرمان ہے: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حَنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِيْنُ الْقِيَمَةِ﴾<sup>②</sup>

”انہیں محض اسی بات کا حکم دیا گیا ہے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کریں اور شرک وغیرہ سے منہ موڑتے ہوئے اس کے لئے دین کو خالص رکھیں، نماز قائم کریں اور زکاۃ ادا کریں۔ اور یہی ہے دین سیدھی ملت کا۔“  
ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے نماز قائم کرنے کا حکم دیا ہے۔ اس سے مقصود یہ ہے کہ پانچوں نمازوں ہمیشہ پابندی کے ساتھ اور نماز کی شرودت اور اركان وواجبات کا لحاظ رکھتے ہوئے ادا کرتے رہو اور بغیر عذر شرعی کے ایک نماز بھی نہ چھوڑو۔

﴿أَوْ كَبِيْرُ اللَّهِ تَعَالَى تَامُ نَمَازُوْنَ كَيْ حَفَاظَتْ كَرَنَ كَا حَكْمَ دِيَتَا هَيْ:﴾

﴿حَافِظُوا عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِتِيْنَ﴾<sup>③</sup>

”اپنی سب نمازوں کی حفاظت کرو، خاص طور پر درمیانی نماز کی اور اللہ کے حضور ادب سے کھڑے ہوا کرو۔“  
اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے تمام نمازوں کی حفاظت کرنے یعنی انہیں ہمیشہ پڑھتے رہنے کی تلقین کی ہے، خاص طور پر درمیانی یعنی عصر کی نماز کی حفاظت کرنے کا حکم دیا ہے۔ لہذا مسلمانوں کو تمام نمازوں کو تمام نمازوں کے ساتھ پڑھتے رہنا چاہئے!

﴿أَوْ كَبِيْرُ اللَّهِ تَعَالَى نَمَازِيْنَ ہَمِيشَهُ پَرَهَنَتَهُ اُرْگَرَ والَّوْنَ كَوْبَھِيَ اسَ كَا حَكْمَ دِيَتَهُ كَافِرَمَانَ جَارِي فَرَمَاتَهُ:﴾ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَأَصْطَبَرُ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَعْنُ تَرْزُقَكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلِّتَّقْوَى<sup>④</sup>  
”اپنے گھر والوں کو نماز کا حکم دیجئے اور خود بھی اس پر ڈٹ جائیے۔ ہم آپ سے رزق نہیں مانگتے، وہ تو ہم خود آپ کو دیتے ہیں اور انعام (اہل) تقوی ہی کیلئے ہے۔“

﴿اللَّهُ تَعَالَى نَمَازِيْنَ ہَمِيشَهُ پَرَهَنَتَهُ كَا صَرْفَ حَكْمَ هِيَ نَهِيْنَ دِيَا بَلْكَهُ اسَ حَكْمَ پَرَهَنَ كَرَنَ والَّوْنَ كَوْخَتْبَرِي دِي ہَيْ:﴾  
کہ جنت میں انہی لوگوں کی عزت افزائی کی جائے گی۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِلَّا الْمُصَلِّيْنَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ دَائِمُوْنَ ... وَالَّذِيْنَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يُحَايِفُوْنَ﴾

① البقرة: 43: 98

② طه: 132: 20

③ البقرة: 238: 1

﴿أُولَئِكَ فِي جَنَّاتٍ مُّكَرَّمَةٍ﴾<sup>①</sup>  
 ”مگر نماز ادا کرنے والے جو ہمیشہ اپنی نماز پر قائم رہتے ہیں... اور جو اپنی نمازوں کی حفاظت کرتے ہیں، یہی لوگ عزت و اکرام کے ساتھ جنتوں میں رہیں گے۔“

﴿أَوْ كَيْنَ اللَّهُ تَعَالَى نَمَازِ يَسِيرٍ إِذَا كَرِنَّ نَاسٌ كَيْنَ مُؤْمِنُونَ﴾<sup>۲</sup>  
 یوں فرماتا ہے: ﴿قُدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ وَالَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاصِّيَّةٌ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِلرَّزْكَةِ فَاعْلَوْنَ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلَّا عَلَى أَنْوَاجِهِمْ أَوْ مَامَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مُلُومِينَ وَمَنِ ابْتَغَ فَأُولَئِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَاتِهِمْ يَحَافِظُونَ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونَ وَالَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرَدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾<sup>۳</sup>

”ایمان والے لوگ کامیاب ہو گئے جو اپنی نماز میں عاجزی کرتے ہیں اور بے ہودہ باقوں سے دور رہتے ہیں۔ جوز کا ادا کرتے رہتے ہیں اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کرتے ہیں، سوائے اپنی یوں یوں اور کئیروں کے جوان کے قبضہ میں ہوں کیونکہ ان کے معاملہ میں ان پر کوئی ملامت نہیں، البتہ ان کے سوا جو کوئی اور ذریعہ تلاش کرے تو ایسے ہی لوگ حد سے بڑھنے والے ہیں اور جو اپنی امامتوں اور عہدوں پیمان کا پاس رکھتے ہیں اور جو اپنی نمازوں پر حفاظت کرتے ہیں۔ یہی لوگ ایسے ہیں جو فردوس کے وارث بنیں گے اور اس میں ہمیشہ رہیں گے۔“

﴿أَوْ كَيْنَ اللَّهُ تَبارُكَ وَتَعَالَى نَمَازَ قَائِمَ كَرِنَّ نَاسٌ وَالَّذِينَ كَوْنُوا بِشَارَتْ سَنَاتَاهُ﴾<sup>۴</sup>  
 ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوَ الرَّزْكَةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ﴾<sup>۵</sup>

”البتہ جو لوگ ایمان لائے اور انہوں نے اچھے عمل کئے، نماز قائم کرتے رہے اور زکاۃ ادا کرتے رہے تو ان کا اجر ان کے رب کے پاس ہے۔ انھیں نہ کوئی خوف ہوگا اور نہ وہ غمگین ہو گے۔“

﴿أَوْ كَيْنَ اللَّهُ تَعَالَى بِصَفَاتِ كَضْنَ مِنْ اقْمَسَتْ نَمَازَ كَذَكْرَهِ يوْنَ فَرِمَاتَاهُ﴾<sup>۶</sup>  
 ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجَلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُتْبَيَّنَتْ عَلَيْهِمْ أَيْتَهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ وَالَّذِينَ يُقْيِمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمْ يُنْفِقُونَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَتَّى لَهُمْ دَرَجَتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ﴾<sup>۷</sup>

۴ الأنفال: ۲-۴

۵ البقرة: ۲۷۷

۶ المؤمنون: ۲۳

۷ المعارض: ۷۰-۷۲

”سچے مومن تو وہ ہیں کہ جب ان کے سامنے اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل کا پتھر ہوتے ہیں۔ اور جب انھیں اللہ کی آیات سنائی جائیں تو ان کا ایمان بڑھ جاتا ہے اور وہ اپنے رب پر ہی بھروسہ کرتے ہیں (اور) وہ نماز قائم کرتے ہیں اور ہم نے جو مال و دولت انھیں دے رکھا ہے اس میں سے وہ خرچ کرتے ہیں۔ یہی سچے مومن ہیں جن کیلئے ان کے رب کے ہاں درجات ہیں، بخشش اور عزت کی روزی ہے۔“

﴿كَبِّئْنَ وَهُمْ مُتَّقِينَ كَيْفَ صَفَاتُهُنَّ مِنْ نَمَازٍ قَائِمٍ كَمَنْ يَرَوْنَ وَالَّذِينَ لَا يَرَوْنَ دَيْتَهُنَّ يَوْمَ ارْشادِ فِرْمَاتَهُ هُنَّ الْمُلْتَقِيُّنَ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيَقِيْمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْوَلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْوَلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُؤْقِنُونَ وَأُولَئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>①</sup>

”المر<sup>®</sup> یہ کتاب ہے جس میں شک کی کوئی گنجائش نہیں، اس میں متین کیلئے ہدایت ہے جو غیب پر ایمان لاتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں اور ہم نے انھیں جو دیا اس سے (اللہ کی راہ میں) خرچ کرتے ہیں۔ نیز وہ آپ کی طرف نازل شدہ (وہی) پر ایمان لاتے ہیں اور اس پر یہی جو آپ سے پہلے اتاری گئی اور وہ آخرت پر یقین رکھتے ہیں۔ ایسے ہی لوگ اپنے رب کی طرف سے (نازل شدہ) ہدایت پر ہیں اور یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔“

﴿أَوْ كَبِّئْنَ اللَّهُ تَعَالَى عَاجِزِي كَرْنَ وَالَّذِينَ كَيْفَ صَفَاتُهُنَّ مِنْ نَمَازٍ قَائِمٍ كَمَنْ يَرَوْنَ وَالَّذِينَ لَا يَرَوْنَ هُنَّ الْمُلْتَقِيُّنَ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيَقِيْمُونَ الصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقَنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾<sup>②</sup>

”تمہارا معبود (برحق) صرف ایک ہے، لہذا اسی کے فرمایہ دار ہو۔ اور آپ عاجزی کرنے والوں کو بشارت دیجئے جو کہ جب اللہ کا ذکر کیا جائے تو ان کے دل دہل جاتے ہیں۔ اور کوئی مصیبت پہنچے تو اس پر صبر کرتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں اور ہم نے انھیں جو کچھ دیا ہے اس سے وہ خرچ کرتے ہیں۔“

اس آیت کریمہ سے یہ بھی معلوم ہوا کہ عاجزی و انساری کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق پانچوں نمازوں میں ہمیشہ پابندی کے ساتھ پڑھتا رہے، ورنہ اگر وہ نمازوں سے غافل رہتا ہو یا ان میں سستی کرتا ہو تو وہ یہ سمجھ لے کہ گویا وہ اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے حکم سے برا سمجھتا ہے۔ اور یہ بھی تکبری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حکم

کے سامنے سرتسلیم خم کرنے کے بجائے من مانی کرے اور مرضی کے مطابق نماز پڑھے۔ اور اس طرح کا تکمیر اگر رہائی کے دل نے کے برابر بھیوں کسی کے دل میں ہوتا وہ ہرگز جنت میں داخل نہ ہوگا۔

﴿ نماز اللہ کے نزد مک اس قدر اہم ہے کہ اس نے نماز کو ایمان کھا سے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>①</sup>  
”إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَنْتَ رَبُّ الْأَرْضَ كَمْ كَعْنَهُمْ كَمْ رَغْلًا أَوْ دَوْتَةً لَوْكُوا كَمْ حَقَّتْ مِيزَانًا، إِنَّمَا هُنَّ  
نَّهَايَةُ رَحْمَةٍ“

کرنے والے۔“

جن لوگوں نے تحویل قبلہ سے پہلے بیت المقدس کی جانب رخ کر کے نمازیں پڑھی تھیں ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ وہ تمہارے ایمان یعنی تمہاری ان نمازوں کو ضائع نہیں کرے گا جو تم نے تحویل قبلہ سے پہلے بیت المقدس کی جانب مند کر کے پڑھی تھیں۔ تو اس میں اللہ تعالیٰ نے نماز کو ایمان قرار دیا جو اس کی عظمت و اہمیت کی دلیل ہے۔

ہم نے نماز کی اہمیت کے متعلق قرآن مجید کی بعض آیات ذکر کی ہیں، ورنہ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ کے ارشادات بہت زیادہ ہیں بلکہ ارکان اسلام میں سے نماز ہی وہ رکن ہے کہ جس کا ذکر قرآن مجید میں سب سے زیادہ کیا گیا ہے، لہذا مسلمانوں کو اس فریضہ اسلام کا سب سے زیادہ انتہام کرنا چاہئے اور کسی بھی حالت میں اسے چھوڑنا نہیں جائے۔

رسول اکرم ﷺ نے بھی بار بار نماز کی اہمیت کو اجاگر فرمایا بلکہ نماز قائم کرنے، یعنی اسے ہمیشہ پڑھتے رہنے کو اسلام کا بنیادی اور فریضہ قرار دیا۔

جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر نے رض سے روایت ہے کہ جناب رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَىٰ خَمْسٍ: شَهَادَةٍ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامٍ

الصلوة، وإيتاء الزكاة، وحجج بيت الله، وصوم رمضان»<sup>٢٠</sup>

"دین اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہے اور محمد کریم (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکاۃ ادا کرنا، حجج بیت اللہ کرنا اور رمضان المبارک

کے روزے رکھنا۔“

٢٣ متفق عليه

١٤٣:٢ البقرة

اسی لئے جب صحابہ کرام ﷺ آپ ﷺ کی بیعت کرتے تو آپ ان سے اس بات کا عہد لیتے کہ وہ پانچوں نمازوں پابندی کے ساتھ ہمیشہ ادا کرتے رہیں۔

حضرت جریر بن عبد اللہ رض بیان کرتے ہیں کہ

(بَأَيَّاعَتُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى إِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاءِ، وَالنُّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ) <sup>①</sup>

یعنی میں نے رسول اللہ ﷺ کی اس بات پر بیعت کی کہ میں ہمیشہ نماز قائم رکھوں گا، زکاۃ دیتا رہوں گا اور ہر مسلمان سے خیر خواہی کرتا رہوں گا۔

اور نماز کی عظیم قدر و منزلت کے پیش نظر نبی کریم ﷺ نے اپنی امت کو سب سے آخری وصیت بھی نماز کے متعلق ہی فرمائی۔ جیسا کہ حضرت ام سلمہ رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ اپنی اس مرض میں جس میں آپ ﷺ کا انتقال ہوا بار بار یہ ارشاد فرماتے رہے:

«الصَّلَاةَ، وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ»

”نماز ہمیشہ پڑھتے رہنا اور اپنے غلاموں کے حقوق ادا کرتے رہنا۔“

حضرت ام سلمہ رض بیان کرتی ہیں کہ آپ ﷺ یہ الفاظ برابر کہتے رہے یہاں تک کہ (شدت مرض کی وجہ سے) آپ کی زبان پر ان کا جاری ہونا مشکل ہو گیا۔ <sup>②</sup>

اور حضرت علی رض بیان کرتے ہیں کہ

(كَانَ آخِرَ كَلَامَ النَّبِيِّ ﷺ: الصَّلَاةَ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ) <sup>③</sup>

یعنی نبی کریم ﷺ کا آخری کلام یہ تھا: ”نماز کا خیال رکھنا اور غلاموں کے حقوق ادا کرتے رہنا۔“

لہذا نبی کریم ﷺ کی آخری وصیت پر عمل کرتے ہوئے تمام مسلمانوں کو پانچوں نمازوں کی پابندی کرنی چاہئے اور ان میں کسی قسم کی غفلت نہیں برتنی چاہئے۔

اور نبی کریم ﷺ نے جب حضرت معاذ بن جبل رض کو یمن کی طرف روانہ کیا تو انہیں چند ہدایات دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

«إِنَّكَ تَأْتَى قَوْمًا مِّنْ أَهْلِ الْكِتَابِ، فَادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةٍ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَإِنَّ رَسُولًا

① صحیح البخاری: 524، صحیح مسلم 56

② سنن ابن ماجہ: 1625 وصححه الألبانی

③ سنن ابن ماجہ: 2698 وصححه الألبانی

اللَّهُ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذلِكَ فَأَعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْيَارِهِمْ فَمُنْفَرِّدٌ فِي فُقَرَائِهِمْ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذلِكَ فِي أَيَّامَ وَكَرَائِمَ أَمْوَالِهِمْ، وَاتَّقِ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَإِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابَ<sup>①</sup>)

”تم اہل کتاب کی ایک قوم کے پاس جا رہے ہو، اس لئے تم انھیں (سب سے پہلے) اس بات کی طرف دعوت دینا کہ وہ گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برق نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ اگر وہ تمھاری یہ بات مان لیں تو انھیں آگاہ کرنا کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر دن اور رات میں پانچ نمازوں فرض کی ہیں۔ پھر اگر وہ تمھاری یہ بات بھی تسلیم کر لیں تو انھیں خبردار کرنا کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر زکاۃ فرض کی ہے جو ان میں سے مالداروں سے وصول کر کے انہی میں سے جو فقراء ہیں ان میں لوٹا دی جائے گی اور اگر وہ اس میں بھی تمھاری فرمائیں کہ اس کے نفیس مالوں سے بچنا اور مظلوم کی بد دعا سے بھی بچنا، کیونکہ اس کے درمیان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کوئی پرده حائل نہیں ہوتا۔“

اور حضرت طلحہ بن عبید اللہ خدا شاheed بیان کرتے ہیں کہ اہل نجد میں سے ایک شخص، جس کے بال بکھرے ہوئے تھے اور اس کی گستاخی تھی تھی لیکن وہ جو کچھ کہتا تھا اسے سمجھنا مشکل تھا، وہ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور جب قریب آیا تو اپا نک اس نے اسلام کے بارے میں سوال کیا، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«خَمْسُ صَلَوَاتٍ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ»

”دن اور رات میں پانچ نمازوں ادا کرنی ہیں۔“

اس نے کہا: ان کے علاوہ کوئی اور نماز بھی فرض ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ”لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ“ ”نہیں، مگر یہ کہ تم نفل نماز پڑھو۔“

پھر آپ ﷺ نے فرمایا: ”اور رمضان کے روزے بھی رکھنے ہیں۔“

اس نے کہا: کیا ان کے علاوہ بھی کوئی روزے فرض ہیں؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ”لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ“ ”نہیں، مگر یہ کہ تم نفلی روزے رکھو۔“

پھر آپ ﷺ نے اسے زکاۃ کی فرضیت سے آگاہ کیا تو اس نے کہا: کیا اس کے علاوہ کوئی اور چیز بھی (مال میں) فرض ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”لَا إِلَّا أَنْ تَطَوَّعَ“ ”نہیں، مگر یہ کہ تم نفلی صدقہ کرو۔“

① صحیح البخاری: 1496، صحیح مسلم: 19

بعد ازاں وہ آدمی جاتے ہوئے کہنے لگا: (وَاللَّهُ لَا أَزِيدُ عَلَى هَذَا وَلَا أَنْقُصُ)<sup>①</sup> ”اللہ کی قسم! میں اس پر نہ اضافہ کروں گا اور نہ اس میں کمی کروں گا“، تو آپ ﷺ نے فرمایا: «أَفْلَحَ إِنْ صَدَقَ» ”اگر یہ واقعتاً ایسا ہی کرتا رہا تو کامیاب ہو جائے گا۔“<sup>②</sup>

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ اسلام قبول کرنے کے بعد اس سچے دین کا سب سے اہم فریضہ دن اور رات کی پانچ نمازیں ہیں، لیکن افسوس ہے کہ آج بہت سارے لوگ، جو اپنی نسبت اسلام کی طرف کرتے ہیں وہ اس پہلے اور سب سے اہم فریضے سے ہی غافل ہیں، نہ خود اس کی پرواکرتے ہیں اور نہ اپنی اولاد کو اس کا پابند بناتے ہیں، حالانکہ رسول اللہ ﷺ نے دس سال کے بیچ کو اگر وہ نماز نہ پڑھے تو سزادینے کا حکم دیا ہے۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: (مُرْوُا أَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَاةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَيِّعٍ سِنِينَ، وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشْرِ سِنِينَ)<sup>③</sup>

”تمہارے پچے جب سات سال کے ہو جائیں تو انھیں نماز پڑھنے کا حکم دو اور جب دس سال کے ہو جائیں (اور نمازنے پڑھیں) تو انھیں اس پر سزادو۔“

سو ہمیں خود بھی پابند نماز ہونا چاہئے اور اپنے بچوں کو بھی بچپن سے ہی اس کی عادت ڈالنی چاہئے تاکہ وہ بڑے ہو کر بھی اسلام کے اس سب سے اہم فریضہ پر کار بندراہ رکھیں۔

ایک حدیث شریف میں رسول اکرم ﷺ نے تمام نمازیں پابندی کے ساتھ پڑھنے والے مسلمان کو اس بات کی بشارت دی کہ اللہ تعالیٰ کا اس سے وعدہ ہے کہ وہ اسے جنت میں ضرور داخل کرے گا۔

جبیا کہ حضرت عبادۃ بن الصامت رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبَهُنَّ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ، فَمَنْ جَاءَ بِهِنَّ لَمْ يُضِيقَ مِنْهُنَّ شَيْئًا إِسْتِخْفَافًا بِحَقِّهِنَّ، كَانَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَّ فَلَيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ، وَإِنْ شَاءَ أَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ»<sup>④</sup>

”پانچ نمازیں اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر فرض کی ہیں، لہذا جو شخص انھیں اس طرح ادا کرے گا کہ اس نے ان میں سے کسی نماز کو ہلاکا سمجھتے ہوئے ضائع نہ کیا تو اس کیلئے اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ وہ اسے ضرور جنت میں داخل کرے گا۔ اور جو شخص انھیں ادا نہیں کرے گا اس کیلئے اللہ تعالیٰ کا کوئی وعدہ نہیں، اگر وہ چاہے گا تو اسے

① صحیح البخاری: 46، صحیح مسلم 11

② أحمد، سنن أبي داؤد ، صحیح الجامع للألبانی: 5868

③ سنن أبي داؤد: 1420 وصححه الألباني

عذاب دے گا اور اگر وہ چاہے گا تو اسے جنت میں داخل کر دے گا۔“  
ایک اور حدیث شریف میں نبی کریم ﷺ نے نماز کو دین کا ستون قرار دیا۔ اور جب ستون نہ رہے تو کوئی  
عمارت قائم نہیں رہ سکتی، اسی طرح نماز نہ پڑھی جائے تو دین بھی باقی نہیں رہتا!

حضرت معاذ بن خدیج بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«...رَأْسُ الْأَمْرِ إِلَّا سَلَامٌ، وَعَمُودُهُ الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ»<sup>①</sup>

”معاملے کی جڑ اسلام ہے، اس کا ستون نماز ہے اور اس کی چوٹی جہاد ہے۔“

یہی وجہ ہے کہ قیامت کے روز سب سے پہلے اسی نماز کا حساب لیا جائے گا، اگر بندہ اس کے حساب میں  
کامیاب ہو گیا تو وہ باقی اعمال میں بھی کامیاب ہو جائے گا۔ اور اگر اس کے حساب میں ناکام ہو گیا تو باقی اعمال  
میں بھی ناکام ہو جائے گا۔

حضرت انس بن مالک بن عاصم بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«...أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الصَّلَاةُ، فَإِنْ صَلُحَتْ صَلْحَةُ سَائِرٍ  
عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَسَدَّ سَائِرُ عَمَلِهِ» ”قیامت کے روز بندے سے سب سے پہلے نماز کا حساب لیا  
جائے گا، اگر نماز درست نکلی تو باقی تمام اعمال بھی درست نکلیں گے۔ اور اگر نماز فاسد نکلی تو باقی تمام اعمال بھی  
 fasid hukm se honge۔“

دوسری روایت میں فرمایا: ”يُنْظَرُ فِي صَلَاتِهِ، فَإِنْ صَلُحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ  
وَخَسِيرٌ“<sup>②</sup> ”اس کی نماز میں دیکھا جائے گا، اگر وہ ٹھیک ہوئی تو وہ کامیاب ہو جائے گا۔ اور اگر وہ درست نہ  
ہوئی تو وہ ذلیل و خوار اور خسارے والا ہو گا۔“

## نماز کے فضائل

① نماز بے حیائی اور برائی کے کاموں سے روکتی ہے۔

الله تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿أَتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ  
الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تَصْنَعُونَ﴾<sup>③</sup>

① سنن الترمذی: 2616، سنن ابن ماجہ: 3973 وحسنہ الآلبانی

② العنكبوت 45:29

رواه الطبراني في الأوسط ، السلسلة الصحيحة: 1358

”(اے نبی!) اس کتاب کی تلاوت کیجئے جو آپ کی طرف وحی کی گئی ہے۔ اور نماز قائم کیجئے، نماز یقیناً بے حیائی اور برے کاموں سے روکتی ہے۔ اور اللہ کا ذکر تو سب سے بڑی چیز ہے۔ اور تم جو کچھ کرتے ہو اللہ تعالیٰ اسے جانتا ہے۔“

② نماز شہادتیں کے بعد سب سے افضل عمل ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کا بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سوال کیا کہ (أَيُّ الْعَمَلِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ؟) اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ کون عمل محبوب ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «الصَّلَاةُ عَلَى وَقْتِهَا» ”بر وقت نماز ادا کرنا۔“

میں نے پوچھا: پھر کونسا؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«ثُمَّ بِرُّ الْوَالِدَيْنِ» ”والدین سے نیکی کرنا۔“

میں نے کہا: پھر کونسا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «الجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» ”اللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔“<sup>①</sup>

③ نماز صغیرہ گناہوں کو دھو دیتی ہے اور اگر کبیرہ گناہوں سے احتساب کیا جائے تو پانچ نمازوں درمیان والے صغیرہ گناہوں کیلئے کفارہ ہوتی ہیں۔ اس سلسلے میں متعدد احادیث موجود ہیں۔

● حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهَرًا بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَاتٍ، هَلْ يَبْقَى مِنْ دَرَنَهُ شَيْءٌ؟ قَالُوا: كَلَا يَبْقَى مِنْ دَرَنَهُ شَيْءٌ، قَالَ: فَكَذَّلَكَ مَثَلُ الصلوَاتِ الْخَمْسِ، يَمْحُو اللَّهُ بِهِنَّ الْخَطَايَا»<sup>②</sup>

”بھلا بتاؤ اگر تم میں سے کسی شخص کے دروازے پر نہر بہتی ہو اور وہ اس میں روزانہ پانچ مرتبہ غسل کر لیا کرے تو کیا اس کے جسم پر میل کچیل باقی رہے گا؟ لوگوں نے کہا: نہیں، ذرا بھی نہیں رہے گا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: یہی پانچ نمازوں کی مثال ہے، اللہ تعالیٰ ان کے ذریعے گناہوں کو منادیتا ہے۔“

● حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: «الصَّلَوَاتُ الْخَمْسُ، وَالْجُمُعَةُ إِلَى الْجُمُعَةِ، وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ، مُكَفَّرَاتُ مَا بَيْنَهُنَّ، إِذَا اجْتَنَبَ الْكَبَائِرِ»<sup>③</sup>

② متفق علیہ

① صحیح البخاری: 5970، صحیح مسلم: 85

”پانچ نمازیں، ایک جمعہ دوسرے جمعہ تک اور ایک ماہ رمضان دوسرے ماہ رمضان تک درمیان والے گناہوں کا لفڑاہ ہوتے ہیں، بشرطیکہ وہ کبیرہ گناہوں سے احتساب کرے۔“

❖ حضرت عثمان بن عفان رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا يَتَوَضَّأْ رَجُلٌ مُسْلِمٌ، فَيُحِسِّنُ الْوُضُوءَ، فَيُصَلِّي صَلَاةً إِلَّا غَفَرَ اللَّهُ لَهُ مَا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الصَّلَاةِ الَّتِي قَبْلَهَا» <sup>①</sup>

”کوئی مسلمان آدی جب اچھی طرح سے وضو کرے، پھر کوئی نماز ادا کرے تو اللہ تعالیٰ اس کے ان گناہوں کو معاف کر دیتا ہے جو اس کے اور بعد میں آنے والی نمازوں کے درمیان ہوتے ہیں۔“

❖ حضرت عثمان بن عفان رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا مِنْ أَمْرٍ إِلَّا مُسْلِمٌ تَحْضُرُهُ صَلَاةً مَكْتُوبَةً، فَيُحِسِّنُ وُضُوءَ هَا وَخُشُوعَهَا وَرُكُوعَهَا، إِلَّا كَانَتْ كَفَارَةً لِمَا قَبْلَهَا مِنَ الذُّنُوبِ، مَا لَمْ يَأْتِ كَبِيرَةً، وَذَلِكَ الدَّهْرُ كُلُّهُ» <sup>②</sup>

”جب کسی فرض نماز کا وقت شروع ہو جائے اور مسلمان آدی اس کیلئے اچھی طرح سے وضو کرے، پھر اس میں انتہائی خشوع و خضوع اختیار کرے اور اس میں رکوع مکمل اطمینان سے کرے تو وہ نماز اس کیلئے پہلے گناہوں کا کفارہ ہوتی ہے، بشرطیکہ وہ کبیرہ گناہ کا ارتکاب نہ کرے۔ اور یہ فضیلت قیامت تک کیلئے ہے۔“

❖ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«تَحْتَرِ قُوَنْ تَحْتَرِ قُوَنْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الصُّبْحَ غَسَلْتُهَا، ثُمَّ تَحْتَرِ قُوَنْ تَحْتَرِ قُوَنْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الظَّهَرَ غَسَلْتُهَا، ثُمَّ تَحْتَرِ قُوَنْ تَحْتَرِ قُوَنْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الْعَصْرَ غَسَلْتُهَا، ثُمَّ تَحْتَرِ قُوَنْ تَحْتَرِ قُوَنْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الْمَغْرِبَ غَسَلْتُهَا، ثُمَّ تَحْتَرِ قُوَنْ تَحْتَرِ قُوَنْ، فَإِذَا صَلَّيْتُمُ الْعِشَاءَ غَسَلْتُهَا، ثُمَّ تَنَامُونَ فَلَا يُكْتَبُ عَلَيْكُمْ حَتَّى تَسْتَيقِظُوا» <sup>③</sup>

”تم (گناہوں میں) جل رہے ہو، تم (گناہوں میں) جل رہے ہو، پھر جب تم فجر کی نماز پڑھتے ہو تو وہ انھیں (یعنی تمہارے گناہوں کو) دھو دیتی ہے۔ پھر تم (گناہوں میں) جلتے ہو، تم (گناہوں میں) جلتے ہو، پھر جب تم نماز ظہر ادا کرتے ہو تو وہ انھیں دھو دیتی ہے۔ پھر تم (گناہوں میں) جلتے ہو، تم (گناہوں میں) جلتے ہو، پھر جب تم نماز عصر ادا کرتے ہو تو وہ انھیں دھو دیتی ہے۔ پھر تم (گناہوں میں) جلتے ہو، تم (گناہوں میں) جلتے ہو، پھر جب تم نماز ادا کرتے ہو تو وہ انھیں دھو دیتی ہے۔“

② صحیح مسلم: 228

① صحیح مسلم: 227

③ رواہ الطبرانی و صحیحه الألبانی فی صحیح الترغیب والترہیب: 357

ہو، پھر جب تم نماز مغرب ادا کرتے ہو تو وہ انھیں دھو دیتی ہے۔ پھر تم (گناہوں میں) جلتے ہو، تم (گناہوں میں) جلتے ہو، پھر جب تم نماز عشاء ادا کرتے ہو تو وہ انھیں دھو دیتی ہے۔ پھر جب تم سوچاتے ہو تو تم پر کوئی گناہ نہیں لکھا جاتا، یہاں تک کہ تم بیدار ہو جاؤ۔“

﴿ حَفَظَ رَسُولُ الْمُسْلِمِ فَارْسَى شَهْرَهُ بِيَانٍ كَرَتَهُ ہُنَّ كَمْ رَأَى كَمْ مَنَّا فَرِمَّا يَا: ﴾

«إِنَّ الْمُسْلِمَ يُصَلِّي وَخَطَايَاهُ مَرْفُوعَةٌ عَلَى رَأْسِهِ، كُلَّمَا سَجَدَ تَحَاتُّ عَنْهُ، فَيَقْرُغُ مِنْ صَلَاتِهِ وَقَدْ تَحَاتَتْ عَنْهُ خَطَايَاهُ» <sup>①</sup>

”بے شک ایک مسلمان جب نماز پڑھنا شروع کرتا ہے تو اس کے گناہ اس کے سر پر بلند کر دیئے جاتے ہیں، پھر جب وہ سجدہ کرتا ہے تو ہر سجدے کے ساتھ اس کے گناہ اس سے گرتے ہیں۔ اور جب وہ نماز سے فارغ ہوتا ہے تو اس کے تمام گناہ گرفچے ہوتے ہیں۔“

﴿ حَفَظَ أَنَسُ بْنُ مَالِكَ شَهْرَهُ بِيَانٍ كَرَتَهُ ہُنَّ كَمْ نَبَيِّ كَرِيمَ شَهْرَهُ كَمْ بَيَّنَهُ تَحَاهُ كَمْ آدِيَ آيَا اور كَمْ بَيَّنَهُ لَكَ: أَنَّ اللَّهَ كَرَمَ رَسُولَهُ! مَنْ نَبَيِّ إِنَّمَا كَارِتَابَ كَرِيلَيَا ہے جسْ پَرْ حَدَّوْجَبْ ہوَتِيَ ہے، لِهَذَا آپْ مجْھَ پَرْ وَهَ حَدَّنَانِذْ كَرِيسْ۔

تو آپ شَهْرَهُ نے اس سے کوئی پوچھ چکھنے کی کہ کونے گناہ کا ارتکاب کیا ہے اور کیسے کیا ہے۔ اس کے بعد جب نماز کا وقت ہوا تو اس نے بھی نبی کریم شَهْرَهُ کے ساتھ نماز ادا کی، پھر آنحضرت شَهْرَهُ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے دوبارہ وہی بات کی، تب آپ شَهْرَهُ نے فرمایا: «أَلَيْسَ قَدْ صَلَيْتَ مَعَنَا؟» ”کیا تم نے ہمارے ساتھ نماز نہیں پڑھی؟“ اس نے کہا: جی پڑھی ہے۔ تو آپ شَهْرَهُ نے فرمایا:

«فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ ذَنْبَكَ» <sup>②</sup>

”جاؤ اللہ تعالیٰ نے تمہارا گناہ معاف کر دیا ہے۔“

﴿ نَمَازٌ نَمَازٌ كَيْلَيْهِ دُنْيَا وَآخِرَتٍ مِّنْ نُورٍ كَبَاعِثٍ ہوَتِيَ ہے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک روز نبی کریم شَهْرَهُ نے نماز کا ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

«مَنْ حَفَاظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبُرْهَانًا وَنَجَاهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ لَمْ يُحَافظْ عَلَيْهَا لَمْ يُكُنْ لَهُ نُورٌ، وَلَا بُرْهَانٌ، وَلَا نَجَاهٌ، وَكَانَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ قَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَأَبْرَيزَ

① روا، الطبراني وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: 362

② صحيح البخاري: 6823، صحيح مسلم: 2765

”جو شخص نماز ہمیشہ پڑھتا رہے تو نماز اس کیلئے نور، دلیل اور روز قیامت باعث نجات ہوگی۔ اور جو شخص اسے ہمیشہ نہ پڑھے وہ اس کیلئے نہ نور ہوتی ہے اور نہ دلیل بنے گی اور نہ ہی اس کیلئے باعث نجات ہوگی۔ اور وہ قیامت کے روز قارون، فرعون، ہامان اور ابی بن خلف (جیسے بد نصیبوں) کے ساتھ ہوگا۔“

اور حضرت بریدہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”بَشِّرُ الْمَشَائِينَ فِي الظُّلَمَ إِلَى الْمَسَاجِدِ بِالنُّورِ التَّامِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ“<sup>②</sup>

”اندھیروں میں مساجد کی طرف چل کر جانے والوں کو بشارت دے دیجئے کہ انھیں قیامت کے روز مکمل نور نصیب ہوگا۔“

⑤ نماز کیلئے چل کر جانے سے ایک ایک قدم پر گناہ معاف اور درجات بلند ہوتے ہیں۔

حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ مَسَىٰ إِلَى بَيْتِ مَنْ يُوْبَّلُ اللَّهُ، لِيَقْضِيَ فَرِيْضَةَ مَنْ فَرَأَيْضَنِ اللَّهُ، كَانَتْ خُطْوَتَاهُ إِحْدَاهُمَا تَحْكُمُ خَطِيْبَةَ وَالْأُخْرَى تَرْفَعُ دَرَجَةً“<sup>③</sup>

”جو شخص اپنے گھر میں خسرو کرے، پھر اللہ کے گھروں میں سے کسی گھر کی طرف روانہ ہو جائے اور اس کا مقصد صرف اللہ کے فرائض میں سے ایک فریضہ کو ادا کرنا ہو تو اس کے دو قدموں میں سے ایک قدم ایک گناہ کو مٹاتا ہے اور دوسرا ایک درجہ بلند کرتا ہے۔“

دوسری روایت میں یوں ارشاد فرمایا: ”إِذَا تَوَضَّأَ أَحَدُكُمْ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ خَرَجَ إِلَى الْمَسَاجِدِ لَمْ يَرْفَعْ قَدْمَهُ الْيَمِنِيَّ إِلَّا كَتَبَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ حَسَنَةً، وَلَمْ يَضْعْ قَدْمَهُ الْيُسْرَى إِلَّا حَطَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْهُ سَيِّئَةً....“<sup>④</sup>

”جب تم میں سے کوئی شخص اچھی طرح سے خسرو کرے، پھر وہ مسجد کی طرف چلا جائے تو دیاں قدم اٹھانے پر اللہ تعالیٰ اس کیلئے ایک نیکی لکھ دیتا ہے اور بایاں قدم رکھنے پر اللہ تعالیٰ اس کا ایک گناہ مٹاتا ہے۔“

① رواه أحمد: 69/2 والدارمي: 301/2 وصححه الألباني في تخريج المشكاة: 578 والثمر المستطاب: 53/1.

② سنن أبي داؤد: 561، سنن الترمذى: 223 وصححه الألبانى

③ سنن أبي داؤد: 563

④ صحيح مسلم: 666

⑦ نمازی جب بھی مسجد میں جاتا ہے تو اس کیلئے جنت میں مہمان نوازی تیار کی جاتی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ عَدَ إِلَى الْمَسْجِدِ أُوْرَاحَ، أَعَدَ اللَّهُ لَهُ فِي الْجَنَّةِ نُزُلاً، كُلَّمَا عَدَ أُوْرَاحَ»<sup>①</sup>

”جو شخص صبح کے وقت یا شام کے وقت مسجد میں جائے تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے جنت میں مہمان نوازی تیار کرتا ہے، وہ جب بھی جائے، صبح کو یا شام کو۔“

⑧ نمازی کیلئے فرشتے بھی دعا کرتے ہیں۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صَلَادُ الرَّجُلِ فِي جَمَاعَةٍ تَزِيدُ عَلَى صَلَاتِهِ فِي بَيْتِهِ وَصَلَاتِهِ فِي سُوقٍ يُضْعَفُ وَعُشْرَينَ دَرَجَةً، وَذَلِكَ أَنَّ أَحَدَهُمْ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَخْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ أَتَى الْمَسْجَدَ، لَا يَنْهَزُهُ إِلَّا الصَّلَاةُ، لَا يُرِيدُ إِلَّا الصَّلَاةَ، فَلَمْ يَخْطُ خُطْوَةً إِلَّا رُفِعَ لَهُ بِهَا دَرَجَةً، وَحُظِّطَ عَنْهُ بِهَا خَطِيئَةً حَتَّى يَدْخُلَ الْمَسْجَدَ، فَإِذَا دَخَلَ الْمَسْجَدَ كَانَ فِي الصَّلَاةِ مَا كَانَتِ الصَّلَاةُ تَحْسِسُهُ، وَالْمَلَائِكَةُ يُصَلُّونَ عَلَى أَحَدِكُمْ مَادَامَ فِي مَجْلِسِهِ الَّذِي صَلَى فِيهِ، يَقُولُونَ: اللَّهُمَّ ارْحَمْهُ، اللَّهُمَّ اغْفِرْ لَهُ، اللَّهُمَّ تُبْ عَلَيْهِ، مَا لَمْ يُؤْذِ فِيهِ، مَا لَمْ يُحِدْثْ فِيهِ»<sup>②</sup>

”آدمی کی جماعت کے ساتھ نماز کا ثواب اس نماز سے میں سے زیادہ گناہ بڑھ جاتا ہے جسے وہ گھر میں یا بازار میں اکیلے پڑھے اور یہ اس طرح کہ جب کوئی شخص اچھی طرح سے خصو کرے، پھر مسجد میں صرف نماز پڑھنے کی نیت سے آئے، نماز کے علاوہ اس کا کوئی اور مقصد نہ ہو تو اس کے ایک ایک قدم پر اس کا ایک درجہ بلند ہوتا اور ایک گناہ مٹا دیا جاتا ہے، یہاں تک کہ وہ مسجد میں داخل ہو جائے، پھر جب وہ مسجد میں پہنچ جاتا ہے تو جب تک وہ نماز کے انتظار میں بیٹھا رہتا ہے وہ ایسے ہے جیسے نماز پڑھ رہا ہو۔ اور وہ جب تک اپنی جائے نماز پر بیٹھا رہتا ہے فرشتے اس کیلئے دعا کرتے رہتے ہیں، وہ کہتے ہیں : اے اللہ! اس پر حرم فرماء، اے اللہ! اس کی مغفرت فرماء، اے اللہ! اس کی توبہ قبول فرماء۔ وہ پستور اسی طرح دعا کرتے رہتے ہیں جب تک وہ کسی کو اذیت نہ دے یا اس کا وضو نہ ٹوٹ جائے۔“

⑨ نمازی کو اس حاجی کا ثواب ملتا ہے جس نے احرام باندھا ہوا ہو۔

① صحیح البخاری: 662، صحیح مسلم: 669

② صحیح البخاری: 2119، صحیح مسلم: 649

حضرت ابو امامہ بنی ہند کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ مُتَطَهِّرًا إِلَى صَلَاةٍ مَكْتُوبَةٍ، فَأَجْرُهُ كَأَجْرِ الْحَاجِ الْمُحْرِمِ...»<sup>①</sup>

”جو آدمی اپنے گھر سے باوضو ہو کر فرض نماز کیلئے جاتا ہے تو اس کا ثواب اس حاجی کا سا ہوتا ہے جس نے احرام باندھا ہوا ہو۔“

⑨ نماز گناہوں کی آگ کو بچاتی ہے۔

حضرت انس بن مالک بنی ہند بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ لِلَّهِ مَلَكًا يُنَادِي عِنْدَ كُلِّ صَلَاةٍ: يَا بَنِي آدَمَ! قُومُوا إِلَى نِيرَانَكُمُ الَّتِي أَوْقَدْتُمُوهَا فَأَطْفِئُوهَا»<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ مقرر کر رکھا ہے جو ہر نماز کے وقت پا کر کر کھتا ہے: اے ہن آدم! اکھڑے ہو جاؤ اور اپنے اس آگ کو بچا دو جو تم نے (اپنے گناہوں کے ذریعے) جلائی ہے۔“

⑩ پانچوں نمازیں پابندی کے ساتھ پڑھنے والا شخص صدیقین اور شہداء میں سے ہے۔

حضرت عمرو بن مرّة انجمنی بنی ہند بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ کا کیا خیال ہے، اگر میں اس بات کی گواہی دوں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبد برہن نہیں اور آپ اللہ کے رسول ہیں۔ اس کے علاوہ میں پانچوں نمازیں پڑھتا رہوں، زکاۃ ادا کرتا رہوں اور رمضان المبارک کے روزے بھی رکھتا رہوں اور اس کا قیام بھی کرتا رہوں تو میں کون لوگوں میں سے ہونگا؟

آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا: «مَنْ الصَّدِيقُينَ وَالشُّهَدَاءِ»<sup>③</sup>

”تم صدیقین اور شہداء میں سے ہو گے۔“

⑪ نماز آنکھوں کی بھٹک اور دل کا سکون ہے۔

حضرت انس بنی ہند بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«حُبِّتَ إِلَيَّ مِنَ الدُّنْيَا النِّسَاءُ وَالْطَّيْبُ، وَجُعِلَتْ قُرْةُ عَيْنِيْ فِي الصَّلَاةِ»<sup>④</sup>

① سنن أبي داؤد: 558 وحسنہ الألبانی

② رواہ الطبرانی وحسنہ الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 358

③ رواہ البزار وابن خزیمہ وابن حبان وصححه الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 361

④ رواہ أحمد والنمسائی وحسنہ الألبانی

”مجھے دنیا کی دو چیزوں محبوب ہیں: عورتیں اور خوبصورت۔ اور میری آنکھوں کی مخندگ نماز میں رکھی گئی ہے۔“

اور آپ ﷺ اقامت نماز کیلئے حضرت بلاں خیال خود کو حکم دیتے ہوئے فرماتے:

『يَا إِلَالُ، أَقِمِ الصَّلَاةَ، أَرِ حَنَّا بِهَا』<sup>①</sup>

”اے بلاں! نماز کی اقامت کہو اور اس کے ذریعے میں راحت پہنچاؤ۔“

جان بوجھ کر نماز چھوڑنا کفر ہے اور اس کا عذاب انتہائی سگین ہے

آئیے اب نمازیں ضائع کرنے والوں، ان کی ادائیگی میں سستی کرنے والوں، انھیں بے وقت ادا کرنے والوں اور انھیں بالکل ترک کرنے والوں کے انجام کے بارے میں بھی اللہ تعالیٰ کے ارشادات سن لجھے۔

﴿اللَّهُ تَعَالَى نَمَازِيْنَ ضَائِعَ كَرْنَيْنَ وَالْوَوْنَ كَوْيُونَ جَهَنَّمَ كَيْ وَعِيدَ سَنَاتَاهِ﴾

﴿فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفٌ أَضَاعُوا الصَّلَاةَ وَاتَّبَعُوا الشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّباً﴾<sup>②</sup>

”پھر ان کے بعد ان کی نالائق اولاد ان کی جائشیں بنی، جنہوں نے نماز کو ضائع کیا اور خواہشات کے پیچے لگ گئے، وہ عنقریب ہلاکت سے دوچار ہونگے (یا جہنم کی ایک وادی غنی میں جگہ پائیں گے۔)“

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ (غیری) کے بارے میں کہتے ہیں:

﴿هُوَ نَهْرٌ فِي جَهَنَّمَ خَيْثٌ الطَّعْمَ بَعِيدُ الْقَعْدِ﴾<sup>③</sup>

”وہ جہنم میں ایک دریا ہے جس کا ذائقہ انتہائی لگدا اور اس کی گہرائی بہت زیادہ ہے۔“

﴿نَمَازُوْنَ كَمَرَكَرَدَهُ اوقَاتَ كَيْ پَروَا كَعَنْ بَغِيرَ انْھِيْسَ اپَنِيْ مَرْضِيْ كَمَطَابِقَ پُرْھَنَهُنَّ وَالْوَوْنَ كَأَنْجَامَ كَمَعْلُوتَ اللَّهَ تَعَالَى يَوْنَ ارشادَ فَرَمَاتَهِ﴾

﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّيْنَ، الَّذِيْنَ هُمْ عَنْ صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾<sup>④</sup>

”پھر ایسے نمازیوں کیلئے بھی ہلاکت ہے جو اپنی نماز سے غافل رہتے ہیں۔“

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے ان نمازیوں کو ہلاکت و بر بادی (یا جہنم کی ایک وادی) کی وعید سنائی ہے جو نمازو تو پڑھتے ہیں لیکن اس کے مقرر کردہ وقت کی پرواہیں کرتے اور جب دل چاہتا ہے اسے ادا کرتے ہیں، کبھی وقت پر پڑھ لیتے ہیں اور کبھی بے وقت پڑھتے ہیں۔ لہذا ان آیات مبارکہ سے ان لوگوں کو درسی عبرت لینا چاہئے جن کی عادت ہی ہمیشہ تاخیر سے نماز پڑھنا ہے، خصوصاً فجر، ظہر اور عصر کی نمازیں کہ جنہیں ہمیشہ آخری وقت میں، یا

<sup>①</sup> سنن أبي داود: 4985

<sup>②</sup> مرمیم: 19:59

<sup>③</sup> الماعون: 107:4-5

<sup>④</sup> كدب الصلاة لابن القيم، ص40

بھی بھی وقت گذر جانے کے بعد پڑھتے ہیں !!

✿ قیامت کے روز بے نمازوں کے انجام کے متعلق اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے :

﴿فِي جَهَنَّمَ يَتَسَاءَلُونَ عَنِ الْمُجْرِمِينَ مَا سَلَكُوكُمْ فِي سَقْرٍ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلَّيْنَ﴾<sup>①</sup>

”وہ جنتوں میں پوچھیں گے مجرموں سے، تمہیں جہنم میں کوئی چیز لے گئی؟ وہ کہیں گے: ہم نمازوں پرحتے تھے۔“

ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے خبر دی ہے کہ جب اہل جنت اہل جہنم سے سوال کریں گے کہ تمہیں جہنم میں کون عمل لے گیا؟ تو وہ اپنا سب سے پہلا جرم یہ بتائیں گے کہ وہ نمازوں پرحتے تھے۔ اس سے ثابت ہوا کہ نمازنہ پڑھنا جہنم میں لے جانے والا عمل ہے، والعیاذ باللہ

✿ اللہ سبحانہ و تعالیٰ نے نمازوں کی ادائیگی میں سستی کرنے والوں کو منافقوں کی بعض صفات کے خمن میں

ذکر فرمایا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللَّهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ إِنَّمَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كَسَالَى يُرَاوِنُ النَّاسَ وَلَا يَلْمِدُ كُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾<sup>②</sup>

”یہ منافق اللہ سے دھوکہ بازی کرتے ہیں، جبکہ اللہ ہی انھیں دھوکے کا (بدلہ دینے والا) ہے۔ اور جب وہ نماز کیلئے کھڑے ہوتے ہیں تو بڑی کامیلی کی حالت میں کھڑے ہوتے ہیں، صرف لوگوں کو دکھلانے کیلئے (نماز ادا کرتے ہیں) اور اللہ کو کم ہی یاد کرتے ہیں۔“

جو آیات مبارکہ ہم نے ابھی ذکر کی ہیں ان میں بے نماز کو، یا نمازوں کی ادائیگی میں سستی کرنے والے شخص کو سخت و عید نتائی گئی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ نماز کو جان بوجہ کر چھوڑنا کفر اور بہت بڑا گناہ ہے۔ جیسا کہ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

”بَيْنَ الرَّجُلِ وَبَيْنَ الْكُفَّارِ تَرُكُ الصَّلَاةِ“<sup>③</sup>

”آدمی اور کفر کے درمیان فرق نماز کو چھوڑنا ہے۔“

سنن ترمذی کی روایت میں اس کے الفاظ یوں ہیں:

”بَيْنَ الْكُفَّارِ وَالْإِيمَانِ تَرُكُ الصَّلَاةِ“<sup>④</sup>

② رواه احمد و مسلم

③ النساء: 142

④ المدثر: 40-43

⑤ سنن الترمذی: 2618 و صحیح الابنی

”کفر اور ایمان کے درمیان فرق نماز کو چھوڑنا ہے۔“

حضرت ابو موسی الاعشری رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْعَهْدُ الَّذِي يَبْتَنِي وَيَنْهَا الصَّلَاةُ ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»<sup>①</sup>

”ہمارے اور ان (کافروں) کے درمیان عہد نماز ہے، لہذا جو شخص اسے چھوڑ دے اس نے یقیناً کفر کیا۔“

امام ابو عبد اللہ المروزی رض کہتے ہیں:

”اللہ تعالیٰ نے ترک نماز پر سخت وعید سنائی ہے اور اپنے نبی ﷺ کی زبانی اس بات کی تاکید کی ہے کہ تارک نماز ایمان سے خارج ہو جاتا ہے۔ نیز کفر اور ایمان کے درمیان سوائے نماز کے بندوں کے اعمال میں سے کسی عمل کو

علامت کے طور پر بیان نہیں کیا گیا۔ یعنی نماز ہی کو نشانی بنا یا گیا ہے ان دونوں کے درمیان فرق کرنے کیلئے۔“<sup>②</sup>

اور حضرت عبد اللہ بن عقیل رض بیان کرتے ہیں کہ (کَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ صلی اللہ علیہ وسلم لَا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الْأَعْمَالِ تَرَكُهُ كُفُرٌ ، غَيْرَ الصَّلَاةِ)<sup>③</sup>

”حضرت محمد ﷺ کے صحابہ کرام رض اعمال میں سے کسی عمل کے چھوڑنے کو کفر نہیں سمجھتے تھے، سوائے نماز کے۔“

امام منذری رض کہتے ہیں کہ صحابہ کرام رض اور ان کے بعد آنے والے سلف صالحین کی ایک جماعت کا موقف یہ ہے کہ ایک نماز کو جان بوجھ کر چھوڑنے والا شخص، یہاں تک کہ اس کا وقت چلا جائے کافر ہے، ان میں حضرت عمر بن خطاب، حضرت عبد اللہ بن مسعود، حضرت عبد اللہ بن عباس، حضرت معاذ بن جبل، حضرت جابر بن عبد اللہ، حضرت ابو الدرداء رض اور ان کے علاوہ انہمہ کرام رض میں سے احمد بن حنبل، اسحاق بن راہویہ، عبد اللہ بن مبارک، نجاشی، حکم بن عتبیہ، ایوب سختیانی، ابو داؤد طیاری، ابو بکر بن ابی شیبہ اور زہیر بن حرب وغیرہم خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔<sup>④</sup>

ان تمام دلائل سے ثابت ہوا کہ جان بوجھ کر نماز چھوڑنا کافر ہے اور صحابہ کرام رض بھی اسے کفر ہی تصور کرتے تھے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس کے چھوڑنے والے کو انتہائی سختیں عذاب کی وعید سنائی ہے جیسا کہ ہم

① سنن الترمذی: 2621، سنن ابن ماجہ: 1079 وصححه الألبانی

② تعظیم قدر الصلاة للمرزوقي: 132/1

③ رواه الترمذی والحاکم وصححه الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 565

④ الترغیب والترہیب: 1/386

پہلے بیان کر چکے ہیں۔

اور حضرت معاذ بن جبل رض بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! مجھے ایسا عمل بتائیے کہ جب میں اس پر عمل کروں تو جنت میں داخل ہو جاؤں؟ تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: «لَا تُشْرِكْ بِاللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ عَدِيبَتْ وَمُحْرِقَتْ، أَطْعِمْ وَالَّذِي كَوَافَدْ إِنْ أَخْرَجَكَ مِنْ مَالِكَ، وَمَنْ كُلَّ شَيْءٍ هُوَ لَكَ، وَلَا تُرْكِ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّدًا، فَإِنَّ مَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ مُتَعَمِّدًا فَقَدْ بَرِئَتْ مِنْهُ ذَمَّةُ اللَّهِ...»<sup>①</sup>

”تم اللہ تعالیٰ کے ساتھ کبھی شرک نہ کرنا اگرچہ تمہیں عذاب دیا جائے اور تمہیں جلا دیا جائے۔ اور اپنے والدین کی فرمابنداری کرتے رہنا اگرچہ تمہیں تمہارے مال سے اور تمہاری ہر چیز سے نکال دیں۔ اور کبھی جان بوجھ کر نماز مت چھوڑنا کیونکہ جو شخص جان بوجھ کر نماز چھوڑتا ہے اس سے اللہ تعالیٰ بری الذمہ ہو جاتا ہے۔“

یہی تاکیدی حکم رسول اللہ ﷺ نے خود حضرت معاذ بن جبل رض اور ان کے علاوہ حضرت ام ایمن رض کو بھی دیا تھا۔ فرض نماز سے سوئے رہنے والے شخص کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب میں جس عذاب میں بنتا دیکھا اسے خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے الفاظ میں سنئے۔

حضرت سرہ بن جنڈب رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ جب نماز سے فارغ ہوتے تو ہماری طرف متوجہ ہو کر پوچھتے کہ آج رات تم میں سے کس نے خواب دیکھا ہے؟ اگر کسی نے خواب دیکھا ہوتا تو وہ اسے بیان کر دیتا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کی تعبیر کر دیتے۔ پھر ایک دن آیا، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حسپ معمول یہی سوال کیا تو ہم نے جواب دیا: نہیں، ہم نے کوئی خواب نہیں دیکھا۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”لیکن میں نے آج رات ایک خواب دیکھا ہے اور وہ یہ ہے کہ دو آدمی میرے پاس آئے، انہوں نے مجھے اٹھایا اور کہنے لگے: چلیں۔ چنانچہ میں ان کے ساتھ چل دیا۔ ہم ایک آدمی کے پاس آئے جو اپنی گدی کے بل سیدھا لیٹا ہوا تھا اور ایک آدمی اس کے قریب کھڑا تھا جس کے ہاتھ میں ایک پتھر تھا اور وہ اس کے ساتھ اس کے سر کو کچل رہا تھا۔ وہ جیسے ہی پتھر اس کے سر پر مارتا پتھر لڑھک جاتا۔ اور جب تک وہ اسے اٹھا کر واپس آتا اس کا سر پتھر جڑ چکا ہوتا اور اپنی اصلی حالت میں واپس آچکا ہوتا۔ تو یہ پتھر اس کے ساتھ پہلے کی طرح کرتا۔ میں نے ان دونوں سے کہا: سبحان اللہ! یہ دونوں آدمی کیا ہیں؟ انہوں نے کہا: آگے چلیں۔ تو ہم آگے چلے گئے.... انہوں نے کہا: «أَمَّا الرَّجُلُ الْأَوَّلُ الَّذِي أَتَيْتَ عَلَيْهِ يُثْلِغُ رَأْسَهُ بِالْحَجَرِ، فَإِنَّهُ الرَّجُلُ يَأْخُذُ الْقُرْآنَ

① رواہ الطبرانی وصححه الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 5691

فِيْرُ فُضْهُ ، وَيَنَامُ عَنِ الصَّلَاةِ الْمُكْتُوبَةِ<sup>①</sup>

یعنی ”رہا وہ پہلا شخص جس کا سر کچلا جا رہا تھا تو وہ شخص تھا جو قرآن پڑھتا تو تھا لیکن اس پر عمل نہیں کرتا تھا اورفرض نماز سے سویا رہتا تھا۔“

امام ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ کہتے ہیں :

”مسلمانوں میں کوئی اختلاف نہیں کہ جان بوجھ کر فرض نماز کو چھوڑنا کبیرہ گناہوں میں سے ہے اور اس کا گناہ اللہ کے نزدیک قتل کرنے، مال لوٹنے، بد کاری اور شراب نوشی سے بھی بڑا ہے۔ اور تارک نماز اللہ تعالیٰ کی نارِ نصگی، سزا اور دنیا اور آخرت میں روائی کی زد میں ہے۔ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے تمام عمال کو کھا کرتے تھے کہ میرے نزدیک تمہارا سب سے اہم کام نماز ہے، کیونکہ جو شخص اس کی حفاظت کرتا رہے وہ اپنے دین کو محفوظ کر لیتا ہے۔ اور جو اسے ضائع کر دے وہ اس کے علاوہ باقی فرائض اسلام کو زیادہ ضائع کرنے والا ہے۔ اور وہ شخص جو نماز چھوڑ دے اس کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں۔“<sup>②</sup>

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو دین اسلام کے اس سب سے اہم فریضہ پر کار بند رہئے اور اسے ہمیشہ پابندی کے ساتھ ادا کرنے کی توفیق دے۔ آمين

### دوسرा خطبہ

عزیزان گرامی اپنے خطبے میں آپ نے تحفہ مراج یعنی پانچ نمازوں کی فرضیت، اہمیت اور فضائل کے بارے میں چند گذار شatas قرآن و حدیث کی روشنی میں ساعت کیں، اسی طرح آپ نے یہ بھی سنائے کہ عمد انماز چھوڑنا کتنا بڑا گناہ ہے اور تارک نماز کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے۔ اور جب ہم عام مسلمانوں کی حالت کا جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ بہت سارے مسلمان یا تو اس فریضہ دین سے بالکل غافل ہیں..... اور ایسے لوگ یقیناً انتہائی خطرناک راہ پر چل رہے ہیں اور انھیں اس سے فوری طور پر توبہ کر کے اللہ تعالیٰ کو راضی کرنا چاہئے.... یا پھر اس سے بالکل غافل تو نہیں، تاہم وہ اسے اپنی منشاء کے مطابق ادا کرتے ہیں، کبھی تمام نمازیں پڑھ لیتے ہیں اور کبھی کوئی نماز پڑھ لیتے ہیں اور کوئی چھوڑ دیتے ہیں اور کبھی وقت پر پڑھتے ہیں اور کبھی بے وقت پڑھتے ہیں، کبھی مساجد میں جا کر نماز بجماعت پڑھتے ہیں اور کبھی بغیر کسی شرعی عذر کے اپنے گھر میں ہی پڑھ

① صحیح البخاری: کتاب التعبیر باب تعبیر الرؤيا بعد صلاة الصبح: 7047

② کتاب الصلاة لا بن القیم، ص 21-22

یلتے ہیں۔ تو ایسے لوگوں کو بھی اپنا یہ طرز عمل فوری طور پر تبدیل کرنا چاہئے اور ان پر لازم ہے کہ وہ تمام نمازیں ان کے اول وقت میں باجماعت ادا کریں۔

یہ بھی دیکھنے میں آتا ہے کہ بہت سارے مسلمان باقی نمازیں تو بروقت ادا کرتے ہیں لیکن ان کی فجر کی نماز بستر پر ہی ضائع ہو جاتی ہے، اسی طرح عصر کی نماز بھی۔ جبکہ نبی کریم ﷺ نے خاص طور پر ان دونوں نمازوں کو ہمیشہ بروقت ادا کرنے والے آدمی کو جنت کی خوشخبری دی ہے۔

حضرت ابو موسی الأشعري رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ صَلَّى الْبَرْدَيْنَ دَخَلَ الْجَنَّةَ» <sup>①</sup>

”جو شخص دو ٹھنڈی نمازیں (فجر و عصر) پڑھتا رہے وہ جنت میں داخل ہو گا۔“

نیز فرمایا: ”لَنْ يَلْجَ النَّارَ أَحَدٌ صَلَّى قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوْبِهَا“ (يعنی الفجر و العصر) <sup>②</sup>

”وَهُنَّ جِنْهُمْ مِنْ هُرَّكَ زَادَ إِلَى نَهْرٍ هُوَ كَوْنٌ جَوَاطِعٌ آفَاتِبْ سَمِّيَّ بِهِ نَمَاءً“  
یعنی فجر و عصر کی نمازیں پابندی کے ساتھ ادا کرتا رہے۔

اور جو شخص فجر کی نماز کے وقت سویا رہے اس کے بارے میں نبی کریم ﷺ کا ایک خواب ہم پہلے خطبہ میں بیان کرچکے ہیں کہ آپ ﷺ نے اسے اس حالت میں دیکھا کہ اس کے سر کو کچلا جا رہا تھا، والعیاذ بالله۔

اور جہاں تک نماز عصر کا تعلق ہے تو اس کے تارک کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: »الَّذِي تَفَوَّتْهُ صَلَاةُ الْعَصْرِ كَانَمَا وَتَرَ أَهْلُهُ وَمَالُهُ« <sup>③</sup>

”جس آدمی کی نماز عصر فوت ہو جائے، گویا اس سے اس کے گھر والوں اور اس کے مال کو سلب کر لیا گیا۔“

ایک روایت میں ہے:

«مَنْ تَرَكَ صَلَاةَ الْعَصْرِ فَقَدْ حَبَطَ عَمَلُهُ» <sup>④</sup>

”جو شخص نماز عصر چھوڑ دے اس کے سارے اعمال ضائع ہو جاتے ہیں۔“

اور بعض لوگ نماز عشاء اور نماز فجر سے غفلت کرتے ہیں جبکہ نبی کریم ﷺ نے منافقوں کے بارے میں فرمایا کہ ان پر یہ دونوں نمازیں انتہائی بھاری ہیں۔

① صحیح البخاری: 574، صحیح مسلم: 634

② صحیح البخاری: 553

① صحیح البخاری: 574، صحیح مسلم: 635

② صحیح البخاری: 552، صحیح مسلم: 1626

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

(إِنَّ أَثْقَلَ صَلَاةً عَلَى الْمُنَافِقِينَ صَلَاةُ الْعِشَاءِ وَصَلَاةُ الْفَجْرِ، وَلَوْ يَعْلَمُونَ مَا فِيهِمَا لَأَتَوْهُمَا وَلَوْ حَبُوا<sup>①</sup> ....)

”بے شک مذاقوں پر سب سے بھاری نماز، نماز عشاء اور نماز فجر ہے۔ اور اگر انھیں معلوم ہو جاتا کہ ان دونوں میں کتنا اجر ہے تو وہ گھنٹوں کے بل چل کر بھی یہ نمازوں ادا کرنے کیلئے ضرور حاضر ہوتے .....“

لہذا مومن کے شایان شان نہیں کہ وہ ان نمازوں کو اپنے لئے بوجھل تصور کرتے ہوئے ان میں مستی کرے، بلکہ انھیں اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کا ذریعہ اور اپنے لئے باعث نجات سمجھتے ہوئے ان پر مداومت کرے۔

\* ارشاد باری تعالیٰ ہے:

(وَاسْتَعِينُوا بِالصَّابِرِ وَالصَّلَاةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخَاصِيْعِينَ الَّذِيْنَ يَظْنُونَ أَنَّهُمْ مُلْقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ<sup>②</sup>)

”اور تم صبر اور نماز کے ذریعے اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرو اور بلاشبہ یہ نماز بھاری ہے مگر عاجزی کرنے والوں پر جو اس بات پر یقین رکھتے ہیں کہ وہ اپنے رب سے ملنے والے ہیں اور وہ اسی کی طرف لوٹنے والے ہیں۔“

اللہ رب العزت سے دعا ہے وہ ہمیں ان عاجزی کرنے والوں میں ہی شامل فرمائے جو اللہ تعالیٰ سے ملاقات پر یقین رکھتے ہوئے توحید کے بعد سب سے اہم فریضہ اسلام (نماز) کی ادائیگی کا مکمل اہتمام کرتے اور اسے ہمیشہ ادا کرتے رہتے ہیں۔ آمين

① صحیح البخاری: 644، صحیح مسلم: 651

② البقرة: 45-46

## ماہ شعبان... فضائل و احکام

اہم عناصر خطبہ:

- ① کسی ایک رات کو عبادت کیلئے خاص کرنا درست نہیں ہے
- ② ماہ شعبان کے روزوں کے فضائل
- ③ شعبان کی پندرھویں رات کی فضیلت
- ④ شب برات کے متعلق جھوٹی اور من گھڑت احادیث
- ⑤ شب برات میں کیا کرنا چاہئے؟
- ⑥ کیا شعبان کی پندرھویں رات فیصلوں کی رات ہے؟

پہلا خطبہ

برادران اسلام! اللہ تعالیٰ نے جن و انس کو صرف اپنی عبادت کیلئے پیدا کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے:

**﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾**

”میں نے جنوں اور انسانوں کو محض اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں۔“

لیکن عبادت کیلئے زندگی کا کوئی خاص زمانہ یا سال کا کوئی خاص مہینہ یا میсяز کا کوئی خاص رات معین نہیں ہے کہ بس اسی میں اللہ تعالیٰ کی عبادت کی جائے اور باقی زمانہ عبادت سے غفلت میں گزار دیا جائے۔ بلکہ جب انسان کی خلقت کا اصل مقصد ہی یہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تو سن بلوغ سے لے کر زندگی کے آخری دم تک اسے ہر لمحہ عبادت میں گزارنا چاہئے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

**﴿فَسَيِّئُ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ ﴾ وَأَعْبُدُ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِيْنُ ﴾**

”پس آپ اپنے رب کی حمد کے ساتھ تسبیح بیان کرتے رہیں اور سجدہ کرنے والوں میں شامل رہیں اور اپنے رب کی عبادت کرتے رہیں یہاں تک کہ آپ پر موت آجائے۔“

اور کامیاب انسان بھی وہی ہے جو عبادت ہی کو اپنی زندگی کا اصل مقصد تصور کرے ورنہ وہ انسان جو اللہ کی

① الحجر 98:99

① الذاريات 51:56

عبادت سے غافل رہے اور دنیا کی ہر آسائش اپنے اور اپنے بال بچوں کیلئے مہیا کرنے کو ہی اپنی زندگی کا مقصد بنانا تو وہ قطعاً کامیاب نہیں ہو سکتا۔

اس وقت ایک تو مسلمانوں کی اکثریت اللہ تعالیٰ کی عبادت سے غافل ہے اور اس پرستم یہ کہ بعض لوگوں نے ان کے دلوں میں یہ بات اچھی طرح سے بھاگ کی ہے کہ سال میں دو تین بار شب بیداری کر لی جائے اور دو چار روزے رکھ لئے جائیں تو صرف یہی عبادت انسان کی نجات اور اس کی دنیوی واخروی فلاح کیلئے کافی ہے۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے کسی ایک رات کو عبادت کیلئے خاص کرنے سے منع فرمایا ہے۔

آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے :

«لَا تَخْتَصُوا لِيَلَةَ الْجُمُعَةِ بِقِيَامٍ مِّنْ بَيْنِ الظَّاهِرَةِ، وَلَا تَخْتَصُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِّنْ بَيْنِ الْأَيَّامِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ»<sup>①</sup>

”راتوں میں سے صرف جمعہ کی رات کو قیام کیلئے اور دنوں میں سے صرف جمعہ کے دن کو روزہ کیلئے خاص نہ کرو۔ ہاں اگر جمعہ کا دن ان دنوں میں آجائے جن میں سے کوئی شخص روزہ رکھنے کا عادی ہو تو اس کا روزہ رکھنے میں کوئی حرج نہیں۔“

لہذا اگر کسی ایک رات کو عبادت کیلئے خاص کرنا درست ہوتا تو آپ ﷺ جمعہ کی رات کو اس کیلئے خاص کرنے کی اجازت دے دیتے کیونکہ یومِ جمعہ ہفتہ کے تمام ایام میں سب سے افضل ہے، لیکن آپ ﷺ کا اس سے منع کرنا اس بات کی واضح دلیل ہے کہ سال بھر میں کسی ایک یا دو راتوں میں عبادت کرنا اور باقی پورے سال میں اللہ کی عبادت سے غافل رہنا درست نہیں ہے۔

خود رسول اللہ ﷺ کی عادت مبارکہ بھی یہی تھی کہ آپ ﷺ سال بھر کی راتوں میں عبادت کرتے تھے بلکہ آپ کی زندگی کا ایک ایک لمحہ اللہ ہی کی عبادت میں گذر رہ تھا۔ لہذا ہمیشہ اس بات کی کوشش کرنی چاہئے کہ زندگی کا ہر لمحہ اللہ کی عبادت بن جائے اور یہ اس وقت ہو سکتا ہے جب ہم ہر قدم اللہ تعالیٰ کی منشاء کے مطابق اٹھائیں اور ہر کام اس کی رضا کیلئے کریں۔

حضرت عائشہؓؑ بیان کرتی ہیں کہ نبی کریم ﷺ رات کو (اتا طویل) قیام فرماتے کہ آپ کے پاؤں مبارک پھٹئے لگتے۔ میں عرض کرتی: اے اللہ کے رسول! آپ ایسا کیوں کرتے ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی اگلی بچپن تمام خطایں معاف فرمادی ہیں؟ تو آپ ﷺ ارشاد فرماتے: «آفلاً أَكُونْ عَبْدًا شَكُورًا»<sup>②</sup>

<sup>②</sup> صحیح البخاری: 4837، صحیح مسلم: 2820

<sup>①</sup> صحیح مسلم: 1144

”کیا میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟“

اور حضرت مخیرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اتنا لباقیر قیام فرمایا کہ آپ کے پاؤں مبارک پر ورم ہو گیا۔ آپ سے کہا گیا کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی الگی پھرپولی تمام خطائیں معاف کر دی ہیں، پھر بھی آپ اتنا لباقیر قیام کرتے ہیں! تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”آفلاً أَكُونْ عَبْدًا شَكُورًا“ ”کیا میں شکر گزار بندہ نہ بنوں؟“<sup>①</sup>

یا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہمیشہ کا معمول تھا کہ آپ اتنا لباقیر قیام کرتے کہ پاؤں مبارک پھٹنے لگتے یا ان پر ورم ہو جاتا، یہ نہیں کہ بس سال میں دو یا تین مرتبہ ایسا کرتے اور زندگی گذارنے کا سب سے بہتر طریقہ بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہی ہے۔

حضرت جابر بن عبد اللہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خطبہ جمعہ میں یوں ارشاد فرماتے:

”أَمَّا بَعْدُ إِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَخَيْرَ الْهَدِيَّ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ، وَشَرَّ الْأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ“<sup>②</sup>

”حمد و ثناء کے بعد تم سب کو معلوم ہونا چاہئے کہ بہترین بات اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے اور بہترین طریقہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا طریقہ ہے اور کاموں میں سب سے برا کام وہ ہے جو (دین میں) نیا ایجاد کیا جائے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ کتاب اللہ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت مبارکہ ہی اصل دین ہیں اور جو کام کتاب اللہ اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے ہٹ کر دین میں نیا ایجاد کیا جائے وہ سب سے برا کام ہے اگرچہ وہ لوگوں کی نظروں میں کتنا اچھا کیوں نہ ہو اور اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ جس کام کا ثبوت کتاب اللہ اور سنت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے نہ ملتا ہو وہ بدعت گمراہی ہے اور کوئی بدعت ایسی نہیں کہ جسے دین میں بدعت حسنہ قرار دیا جائے۔ بدعاں سب کی سب گمراہی ہیں اور جو لوگ ان پر عمل کرتے ہیں انھیں گمراہ کرنے والی ہیں۔

## ماہ شعبان کے روزوں کے فضائل

ماہ شعبان میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رمضان کو چھوڑ کر باقی سب مہینوں کی بہ نسبت زیادہ روزے رکھتے تھے اور

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 4836، صحیح مسلم: 2819

<sup>②</sup> صحیح مسلم: 867

آپ ﷺ یہ فرمایا کرتے تھے کہ اس مہینے میں نیک اعمال اور اٹھائے جاتے ہیں اور مجھے یہ بات پسند ہے کہ میرے اعمال روزے کی حالت میں اور اٹھائے جائیں۔

تاہم یہ درست نہیں کہ شعبان کا مہینہ ان چار مہینوں میں شمار کیا جائے جو حرمت والے مہینے کہلاتے ہیں اور جن میں جنگ و جدل اور کشت و خون حرام ہو جاتا ہے۔ تمام مفسرین و محدثین علماء کا اتفاق ہے کہ یہ چار مہینے ذو القعدہ، ذو الحجه، حرم اور ربیع کے مہینے ہیں۔ شعبان کو کسی مفسر نے ان چار مہینوں میں شمار نہیں کیا۔

اس پورے مہینے میں آپ ﷺ نے جس عبادت کا خاص طور پر اہتمام کیا وہ ہے روزہ اور اس کا اہتمام بھی پورے مہینے میں کیا، کسی ایک دن کے ساتھ اس کو خاص نہیں کیا اور نہ ہی اس مہینے کے کسی ایک دن کے روزے کی کوئی فضیلت بیان کی۔

حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ

رسول اللہ ﷺ روزے رکھتے تھے یہاں تک کہ ہم کہتے کہ آپ روزے نہیں چھوڑتے۔ پھر روزہ چھوڑتے یہاں تک کہ ہم کہتے کہ آپ روزہ نہیں رکھتے اور میں نے رسول اللہ ﷺ کو کبھی کسی مہینے کے مکمل روزے رکھتے ہوئے نہیں دیکھا سوائے رمضان المبارک کے اور میں نے رسول اللہ ﷺ کو شعبان سے زیادہ کسی مہینے میں روزے رکھتے ہوئے نہیں دیکھا۔<sup>①</sup>

نیز حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ

«کَانَ أَحَبَّ الشُّهُورِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ أَنْ يَصُومُهُ شَعْبَانُ، ثُمَّ يَصِلُهُ بِرَمَضَانَ»<sup>②</sup>

”رسول اللہ ﷺ کو روزوں کیلئے سب سے محبوب مہینہ شعبان تھا، پھر آپ ﷺ اس کے بعد رمضان کے روزے رکھتے۔“

اسی طرح ان کا بیان ہے کہ «مَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ فِي شَهْرٍ أَكْثَرَ صِيَامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ، كَانَ يَصُومُهُ إِلَّا قَلِيلًا، بَلْ كَانَ يَصُومُهُ كُلَّهُ»<sup>③</sup>

”میں نے نبی کریم ﷺ کو شعبان سے زیادہ کسی مہینے میں روزے رکھتے ہوئے نہیں دیکھا۔ آپ اس میں روزے رکھتے تھے سوائے چند ایام کے۔ بلکہ آپ پورے مہینے میں ہی روزے رکھتے تھے۔“

نبکہ حضرت ام سلمہؓ کا بیان ہے کہ

① سنن أبي داود: 2431 وصححه الألباني

② سنن الترمذی: 736 وصححه الألباني

«مَا رَأَيْتُ النَّبِيًّا مُّصَلِّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ إِلَّا شَعْبَانَ وَرَمَضَانَ» ①

”میں نے نبی کریم ﷺ کو دو مہینے مسلسل روزے کھتے ہوئے نہیں دیکھا سوائے شعبان و رمضان کے۔“

### شعبان میں کثرت سے روزے رکھنے کی حکمت

حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ نے رسول اللہ ﷺ سے، سوال کیا کہ اے اللہ کے رسول! میں نے آپ کو کسی مہینے میں اتنے روزے رکھتے ہوئے نہیں دیکھا جتنے آپ شعبان میں رکھتے ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«ذَلِكَ شَهْرٌ تَغْفَلُ النَّاسُ فِيهِ عَنْهُ بَيْنَ رَجَبٍ وَرَمَضَانَ، وَهُوَ شَهْرٌ تُرْفَعُ فِيهِ الْأَعْمَالُ إِلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ، وَأَحِبُّ أَنْ يُرْفَعَ عَمَلَيْ وَأَنَا صَائِمٌ» ②

”یہ وہ مہینہ ہے جس میں لوگ رجب اور رمضان کے درمیان روزے سے غافل ہو جاتے ہیں۔ حالانکہ اس میں اعمال رب العالمین کی طرف اٹھائے جاتے ہیں اور میں یہ پسند کرتا ہوں کہ میرے اعمال روزے کی حالت میں اوپر کو اٹھائے جائیں۔“

ان تمام احادیث سے ثابت ہوا کہ اس ماہ میں کثرت سے روزے رکھنے کا اہتمام کرنا چاہئے۔

### ہب برات کے بارے میں کیا صحیح اور کیا غلط ہے؟

ماہ شعبان کے روزوں کے فضائل جاننے کے بعد اب سوال یہ ہے کہ اس ماہ کی پندرھویں رات کی کیا اہمیت ہے؟ حقیقت یہ ہے کہ جن دو چار راتوں کی فضیلت خاص طور پر بیان کی جاتی ہے اور اس میں صحیح اور غلط کی تیز نہیں کی جاتی اُن میں سے ایک شعبان کی پندرھویں رات بھی ہے جسے عام طور پر ہب برات کہا جاتا ہے۔

اس رات کے بارے میں آپ ﷺ کا یہ ارشاد صحیح سند کے ساتھ روایت کیا گیا ہے کہ

«يَطَّلَعُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى إِلَى خَلْقِهِ لَيْلَةَ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، فَيَغْفِرُ لِجَمِيعِ خَلْقِهِ إِلَّا لِمُسْرِكِ أَوْ مُشَاجِنِ» ③

”اللہ تعالیٰ شعبان کی پندرھویں رات کو اپنی پوری مخلوق کی طرف (بظیر رحمت) دیکھتا ہے، پھر مشرک اور کینہ پور کے سواباتی ساری مخلوق کی بخشش کر دیتا ہے۔“

① سنن الترمذی: 7357 وصححه الألبانی

② سنن النسائي: 2357 وصححه الألبانی

③ طبرانی، ابن حبان، بیهقی

محمد اعصر شیخ الہائیؒ اس حدیث کے مختلف طرق ذکر کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

(وَجُمِلَةُ الْقَوْلِ أَنَّ الْحَدِيثَ بِمَجْمُوعِ هَذِهِ الْطُّرُقِ صَحِيْحٌ بِلَا رَيْبٍ)  
”خلاصہ یہ ہے کہ یہ حدیث ان تمام طرق کے ساتھ بلا شک صحیح ہے۔“<sup>①</sup>

جبکہ دوسری روایت میں یہ الفاظ ہیں: «إِنَّ اللَّهَ يَطْلَعُ عَلَى عِبَادِهِ فِي لَيْلَةِ النُّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، فَيَغْفِرُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَيُمْلِئُ لِلنَّاكِفِرِينَ، وَيَدْعُ أَهْلَ الْحَقْدِ بِحَقْدِهِمْ حَتَّى يَدْعُوهُ»<sup>②</sup>  
”بے شک اللہ تعالیٰ شعبان کی پندرھویں رات کو اپنے بندوں پر رحمت کی نظر ڈالتا ہے، پھر مونوں کو معاف کر دیتا اور کافروں کو ڈھیل دے دیتا ہے اور کینہ پور لوگوں کو چھوڑ دیتا ہے بیہاں تک کہ وہ اپنے دلوں کو کینہ سے پاک کر دیں۔“

عزیزان گرامی! یہی وہ حدیث ہے جو شعبان کی پندرھویں رات کی فضیلت میں صحیح سند کے ساتھ روایت کی گئی ہے، اسکے علاوہ جتنی احادیث عام طور پر بیان کی جاتی ہیں اور جنہیں اخبارات اور مخالفوں کی زیست بنا یا جاتا ہے وہ سب کی سب سند انتہائی کمزور بلکہ من گھرست ہیں اور رسول اللہ ﷺ کی شریعت ایسی خرافات سے پاک ہے۔  
شب برات کی نسبت سے جو کمزور اور من گھرست حدیثیں عام طور پر بیان کی جاتی ہیں ان میں سے چند ایک یہ ہیں:

(۱) «شَعْبَانُ شَهْرِنَ وَرَمَضَانُ شَهْرُ اللَّهِ»<sup>③</sup>

”شعبان میرا مہینہ ہے اور رمضان اللہ کا۔“ اسے الہائیؒ نے موضوع قرار دیا ہے۔

(۲) بیان کیا جاتا ہے کہ ایک رات رسول اللہ ﷺ حضرت عائشہؓ نبی ﷺ کے ہاں تھے، آپ اچاکہ وہاں سے نکلے، حضرت عائشہؓ نبی ﷺ آپ کے پیچے گئیں تو کیا دیکھتی ہیں کہ آپ بیچ ی میں ہیں۔ آپ ﷺ نے انہیں دیکھا تو فرمایا: ”کیا تحسین اس بات کا اندیشہ تھا کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ تم پر ظلم کریں گے؟“

انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے یہ شک ہوا تھا کہ شاید آپ کسی اور بیوی کے ہاں چلے گئے ہیں۔

تو آپ نے فرمایا: «إِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى يَنْزِلُ لَيْلَةَ النُّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، فَيَغْفِرُ لِأَكْثَرَ مِنْ شَعْرِ عَنْمٍ كَلْبٍ»<sup>④</sup>

① صحيح الجامع للألبانی: 1898

② السلسلة الصحيحة للألبانی: 1144

③ ضعیف الجامع للألبانی: 3402: موضوع

④ سنن الترمذی: 739، سنن ابن ماجہ: 1389 ضعفه الألبانی

”بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ شعبان کی پندرہویں رات کو آسمان دنیا پر آتا ہے، پھر بنو کلب کی بکریوں کے بالوں سے بھی زیادہ لوگوں کی مغفرت کرتا ہے۔“

دیگر ائمہ کے علاوہ خود امام ترمذی نے بھی اس حدیث کو ذکر کرنے کے بعد اس کے ضعف کی طرف اشارہ کیا ہے بلکہ انہوں نے امام بخاری سے بھی نقل کیا ہے کہ وہ اسے ضعیف کہتے تھے۔

واضح رہے کہ قصہ عائشہؓ جنہی طبقاً جو رسول اللہ ﷺ کے بقیع میں جانے اور اہل بقیع کیلئے دعا کرنے کے متعلق ہے وہ صحیح ہے اور صحیح مسلم وغیرہ میں تفصیلاً موجود ہے لیکن اس میں شعبان کی پندرہویں رات کا کوئی ذکر نہیں۔ وہ مکمل واقعہ کچھ یوں ہے:

حضرت عائشہؓ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ ایک رات میرے پاس تھے، آپ نے جو چادر اوڑھ رکھی تھی اسے اور اپنے جوتوں کو اتارا اور انہیں اپنے سر کے قریب رکھ دیا اور جو چادر آپ نے پہن رکھی تھی اس کا ایک کونہ آپ نے اپنے بستر پر بچھایا اور اس پر لیٹ گئے۔ ابھی کچھ ہی دیرگز ری تھی جس میں آپ نے یہ سمجھا کہ میں سوگئی ہوں، آپ نے آہستہ سے اپنی چادر کو اٹھایا، جوتا پہنا اور دروازہ کھول کر باہر نکل گئے۔ پھر دروازہ آہستہ سے بند کر دیا۔ میں اٹھی، اپنی زرد سر پر پہن لی، دوپٹہ اوڑھا اور اپنی چادر لپیٹ کر میں بھی آپ کے پیچھے پیچھے جل دی۔ آپ ﷺ بقیع میں پہنچے، کافی دیرگز کھڑے رہے اور اس دوران تین مرتبہ آپ نے اپنے ہاتھ (دعا کیلئے) بلند کئے۔ پھر آپ ﷺ واپس پلٹے تو میں بھی واپس پلٹی، آپ تیز چلے تو میں بھی تیز تیز چلنے لگی، پھر آپ ہلکے ہلکے دوڑے تو میں بھی ہلکا ہلکا دوڑنے لگی، پھر آپ تیز دوڑے تو میں بھی تیز دوڑنے لگی۔ میں آپ سے پہلے گھر میں داخل ہوئی اور ابھی میں لیٹی ہی تھی کہ آپ بھی پہنچ گئے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ”عائشہ! تھیں کیا ہو گیا ہے، سانس کیوں پھولا ہوا ہے؟“  
میں نے کہا: کچھ نہیں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ”لَتُخْبِرِينِيْ أَوْ لِيُخْبِرَنِي الْلَّطِيفُ الْخَيْرُ“

”یا تو تم خود ہی مجھے بتا دو یا پھر مجھے وہ اللہ بتا دے گا جو بڑا باریک میں اور نہایت باخبر ہے۔“

میں نے کہا: میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں۔ پھر میں نے آپ ﷺ کو سب کچھ بتا دیا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ”اچھا وہ تمہارا سایہ تھا جو میں نے اپنے سامنے دیکھا تھا؟“

میں نے کہا: جی ہاں۔

پھر آپ ﷺ نے میرے سینے پر اپنی ہتھیلی کو اس طرح مارا کہ مجھے اس سے تکلیف محسوس ہوئی۔ اس کے

بعد آپ نے فرمایا: «أَطَّنْتُ أَنْ يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْكَ وَرَسُولُهُ»  
 ”تمہارا خیال تھا کہ اللہ اور اس کے رسول ﷺ تم پر ظلم کریں گے؟“  
 میں نے (دل میں) کہا: لوگ چاہے جتنا چھپائیں اللہ تعالیٰ تو جانتا ہے۔ ہاں واقعۃ اللہ تعالیٰ سب کچھ  
 جانتا ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا:

«فَإِنَّ جِبْرِيلَ أَتَانِي حِينَ رَأَيْتُ، فَنَادَانِي فَأَخْفَاهُ مِنْكَ، فَأَجَبْتُهُ، فَأَخْفَيْتُهُ مِنْكَ، وَلَمْ  
 يُكُنْ يَذْخُلُ عَلَيْكَ وَقَدْ وَضَعْتُ ثِيَابَكَ وَظَنَنتُ أَنْ قَدْ رَقَدْتُ فَكَرِهْتُ أَنْ أُوْقَظِلَكَ،  
 وَخَشِيْتُ أَنْ تَسْتَوْجِيشِيَّ، فَقَالَ إِنَّ رَبَّكَ يَأْمُرُكَ أَنْ تَأْتِيَ أَهْلَ الْبَقِيعَ فَسَتَغْفِرَ لَهُمْ»

”جب تم نے دیکھا تو اس وقت میرے پاس جبریل ﷺ آئے تھے۔ انہوں نے تم سے چھپاتے ہوئے  
 آہستہ سے مجھے پکارا، تو میں نے بھی تم سے چھپاتے ہوئے انہیں آہستہ سے جواب دیا اور وہ اس حال میں اندر  
 نہیں آسکتے تھے کہ تم نے اپنے (اضافی) کپڑے اتارے ہوئے تھے۔ میں نے یہ سمجھا تھا کہ تم سوگی ہوا سٹے میں  
 نے تمھیں جگانا پسند نہ کیا اور مجھے یہ خوف بھی تھا کہ کہیں تم میرے بغیر خوف و حاشت میں بتلانہ ہو جاؤ۔ جبریل  
 ﷺ نے کہا: آپ کے رب کا حکم ہے کہ آپ اہل بقیع کے پاس آئیں اور ان کیلئے مغفرت کی دعا کریں۔“  
 میں (عائشہؓ) نے کہا: میں ان کیلئے کیسے دعا کروں؟

تو آپ نے فرمایا: تم یوں کہا کرو:

«السَّلَامُ عَلَى أَهْلِ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَيَرَحِمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنَ  
 وَالْمُسْتَأْخِرِينَ، وَإِنَّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِكُمْ لَلَا حَقُونَ»<sup>①</sup>

لہذا ثابت ہوا کہ قصہ بقیع کا شعبان کی پندرہویں رات سے کوئی تعلق نہیں اور نہ ہی اس کا صحیح حدیث میں  
 ذکر ہے۔ اس لئے ایک ضعیف حدیث کو محبت بنا کر یہ عقیدہ رکھنا درست نہیں کہ اس رات یا اس سے اگلے روز  
 قبرستان میں جانا سنون ہے۔

(۳) «إِذَا كَانَ لَيْلَةُ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ فَقُوْمُوا لَيْلَتَهَا وَصُومُوا يَوْمَهَا ، فَإِنَّ اللَّهَ يَنْزِلُ  
 فِيهَا لِغُرُوبِ الشَّمْسِ إِلَى سَمَاءِ الدُّنْيَا فَيُقُولُ: إِلَّا مُسْتَغْفِرَ فَاغْفِرْ لَهُ ، إِلَّا مُسْتَرْزِقَ  
 فَارْزِقْهُ ، إِلَّا مُبْتَلَى فَاعْفَافِيهُ ، إِلَّا سَائِلٌ فَاعْطِيهُ ، إِلَّا كَذَا إِلَّا كَذَا ، حَتَّى يَطْلُعَ الْفَجْرُ»<sup>②</sup>

② ضعیف الجامع لللبانی: 652: موضوع

① صحیح مسلم: 974

”جب شعبان کی پندرھویں رات آئے تو تم اس میں قیام کیا کرو اور اگلے روز کا روزہ رکھا کرو، کیونکہ اس رات کی شام سے ہی اللہ تعالیٰ آسمان دنیا پر آ کر فرماتا ہے: کیا کوئی مغفرت طلب کرنے والا ہے کہ میں اس کو معاف کروں؟ کیا کوئی رزق طلب کرنے والا ہے کہ میں اس کو رزق دوں؟ کیا کوئی بیمار ہے کہ میں اسے عافیت دے دوں؟ کیا کوئی سوال کرنے والا ہے کہ میں اسے دوں؟ کیا کوئی... کیا کوئی.... یہاں تک کہ فجر طلوع ہو جائے۔“

یہ حدیث بھی جھوٹی اور من گھڑت ہے۔ اس کی بجائے وہ صحیح حدیث ذکر کرنی چاہئے جس میں نبی کریم ﷺ نے ذکر کیا ہے کہ (يَنْرُوا رِبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلُّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَقْعُدُ الظُّلُمُ الْآخِرُ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأُعْطِيهُ؟ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ) وفى روایة لمسلم: (فَلَا يَرَأُ كَذِيلَكَ حَتَّى يُضْحِيَ الْفَجْرَ) <sup>①</sup>

”ہمارا رب جو بابرکت اور بلند و بالا ہے ہر رات کا جب آخری تہائی حصہ باقی ہوتا ہے تو وہ آسمان دنیا کی طرف نازل ہوتا ہے، پھر کہتا ہے: کون ہے جو مجھ سے دعا مانگے تو میں اس کی دعا کو قبول کروں؟ اور کون ہے جو مجھ سے سوال کرے تو میں اسے عطا کروں؟ اور کون ہے جو مجھ سے معافی طلب کرے تو میں اسے معاف کروں؟“ مسلم کی ایک روایت میں ان الفاظ کا اضافہ ہے کہ ”پھر وہ بدستور اسی طرح رہتا ہے یہاں تک کہ فجر روشن ہو جائے۔“

اس صحیح حدیث کے مطابق یہ فضیلت ہر رات نصیب ہو سکتی ہے۔ لہذا شعبان کی پندرھویں رات کے ساتھ خاص کرنا لائق ہا نظر اور آپ ﷺ پر بہت بڑا جھوٹ ہے۔

(۲) حضرت علی رضی اللہ عنہ کی وہ حدیث جس میں انہوں نے ذکر کیا ہے کہ نبی کریم ﷺ نے شعبان کی پندرھویں رات میں چودہ رکعت پڑھیں، اس کے بعد کچھ سورتوں کی حلاوت کی، پھر فرمایا: ”جو شخص اس طرح کرے جیسا کہ میں نے کیا ہے تو اسے میں مقبول جوں اور بیس سال کے مقبول روزوں کا ثواب ملتا ہے۔“

ابن الجوزی اس حدیث کو ”الموضوعات“ میں روایت کرنے کے بعد کہتے ہیں:

”یہ حدیث بھی من گھڑت ہے اور اس کی سند نہایت تاریک ہے۔“ <sup>②</sup>

امام سیوطی کہتے ہیں کہ اس حدیث کو نہیں نے شعب الایمان میں روایت کیا ہے اور ان کا کہنا ہے کہ میں

① صحيح البخاري: 1145، 6321، 7494، صحيح سلم: 758

② الموضوعات: 2/445

ممکن ہے کہ یہ موضوع (من گھڑت) ہو۔<sup>①</sup>

(۵) الصلاۃ الالفیۃ یعنی وہ نماز جس کے بارے میں نبی کریم ﷺ نے حضرت علی بن ابی طالبؑ کو ارشاد فرمایا

کہ

”جو شخص اس رات میں سورکعات نماز اس طرح پڑھے کہ ہر رکعت میں سورۃ الفاتحہ کے بعد سورۃ الاخلاق دس بار پڑھے تو اللہ تعالیٰ اس کی ہر حاجت پوری کر دیتا ہے، اگر وہ لوح حفظ میں بدجنت لکھا گیا ہو تو اللہ تعالیٰ اسے مٹا کر اسے خوش نصیب لکھ دیتا ہے..... اور اس کے آئندہ ایک سال کے گناہ نہیں لکھے جاتے۔“

”الموضوعات“ میں ابن الجوزی اس حدیث کے مختلف طرق ذکر کرنے کے بعد کہتے ہیں:

”اس حدیث کے موضوع ہونے میں کوئی مشکل نہیں ہے۔ اس کے زیادہ تر راوی مجھوں ہیں بلکہ ان میں سے بعض تو بالکل ضعیف ہیں اور اس طرح کی حدیث کا نبی کریم ﷺ سے صادر ہونا ناممکن ہے اور ہم نے بہت سے لوگوں کو دیکھا ہے جو یہ نماز پڑھتے ہیں، جب چھوٹی راتیں ہوتی ہیں تو وہ اس کے بعد سو جاتے ہیں اور ان کی فجر کی نماز بھی فوت ہو جاتی ہے۔ جبکہ جاہل ائمہ مساجد نے اس نماز کو اور اسی طرح ”صلۃ الرغائب“ کو لوگوں کو جمع کرنے اور کسی بڑے منصب تک پہنچنے کا ذریعہ بنالیا ہے اور قسمہ گولوگ اپنی مجالس میں اسی نماز کا تذکرہ کرتے ہیں حالانکہ یہ سب حق سے بہت دور ہیں۔“<sup>②</sup>

امام نووی کہتے ہیں کہ

”وہ نماز جو صلاۃ الرغائب کے نام سے معروف ہے اور جس کی بارہ رکعات رجب کی پہلی رات کو مغرب اور عشاء کے درمیان پڑھی جاتی ہیں، وہ اور اسی طرح شعبان کی پندرھویں رات کی سورکعات نماز یہ دونوں نمازیں بہت بری بدعت ہیں۔ لہذا ”وقت القلوب“ اور ”احیاء علوم الدین“ میں ان کے تذکرہ سے دھوکے میں نہیں پڑنا چاہئے اور نہ ہی ان کے بارے میں روایت کی گئی حدیث سے دھوکہ کھانا چاہئے کیونکہ وہ پوری کی پوری باطل ہے۔“<sup>③</sup>

اور امام شوکانی کہتے ہیں کہ (هُوَ مَوْضُوعٌ، وَفِي الْفَاظِ الْمُصَرَّحةِ بِمَا يَنَّالُهُ فَاعْلُهَا مِنَ الشَّوَّابِ مَا لَا يَمْتَرِي إِنْسَانٌ لَهُ تَمْيِيزٌ فِي وَضْعِهِ، وَرِجَالُهُ مَجْهُولُونَ)

”یہ موضوع ہے اور اس کے بعض الفاظ جن میں اس کے پڑھنے والے کو جو ثواب ملتا ہے اسکی تصریح کی گئی

② الموضوعات: 2/440-443

① تنزیہ الشریعہ لابن عراق: 94/2

③ المجموع للنووی: 3/379

ہے، ان کے من گھر ہونے کے بارے میں کوئی سمجھدار انسان شک نہیں کر سکتا اور اسکے راوی محبوں ہیں۔“  
وَهُوَ مُزِيْدٌ كَيْتَهُ ہیں: (وَقَدْ اغْتَرَ بِهَا جَمَاعَةٌ مِنَ الْفُقَهَاءِ كَصَاحِبِ الْإِحْيَا وَغَيْرِهِ وَكَذَا مِنَ  
الْمُفَسِّرِينَ وَقَدْ رُوِيَتْ صَلَاةُ هَذِهِ اللَّيْلَةِ أَعْنَى لَيْلَةَ التِّصْفِيِّ مِنْ شَعْبَانَ عَلَىٰ أَنْحَاءِ  
مُخْتَلَفَةٍ كُلُّهَا بِأَطْلَأَهُ مَوْضُوعَةً) ①

”فقہاء اور مفسرین کی ایک جماعت مثلا صاحبِ احیاء وغیرہ کو اس حدیث سے دھوکہ لگا ہے حالانکہ شعبان کی پندرہویں رات کی نماز کے پارے میں جو حدیث مختلف طرق سے روایت کی گئی ہے وہ اپنے تمام طرق کے ساتھ باطل اور من گھرست ہے۔“

جبلہ ملا علی قاریؒ اس حدیث کے بارے میں کہتے ہیں کہ (لَمْ يُأْتِ بِهَا خَبْرٌ وَلَا أَثْرٌ إِلَّا ضَعِيفٌ أَوْ مَوْضُوعٌ، وَلَا تَغْتَرَ بِذِكْرِ صَاحِبِ الْقُوَّةِ وَالْإِحْيَاءِ وَغَيْرِهِمَا) مسٹر جنگل سے اور ان سے ملتے ہے۔

”اس نماز کے بارے میں ضعیف یا موضوع احادیث کے علاوہ کچھ بھی وارونیں۔ اس لئے آپ کو اس بات سے دھوکنیں کھانا چاہئے کہ اسے وقت القلوب اور احیاء علوم الدین کے مولفین وغیرہم نے ذکر کیا ہے۔“ نیز ملا علی قاری نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ یہ بدعت نماز پہلی مرتبہ ۲۳۸ میں بیت المقدس میں ایجاد کی گئی جب بعض آگ کے پچاری لوگ اسلام میں داخل ہوئے۔ وہ جب مسلمانوں کے ساتھ نماز پڑھتے تو اپنے سامنے آگ جلا لیا کرتے تھے۔ یوں وہ مسلمانوں کو بھی راضی کر لیتے تھے اور اپنے توهہات اور باطل عقائد پر بھی عمل کر لیتے تھے اور انہی لوگوں نے ہی الصلاۃ الالفیۃ کو ایجاد کیا تھا، چنانچہ جب شعبان کی پندرہویں رات آتی تو وہ یہ نماز پڑھتے اور اپنے سامنے آگ جلا لیتے تھے۔ اس سے ان کا مقصد یہ ہوتا کہ رات کو زیادہ دیر تک وہ آگ کے سامنے تنظیماً کھڑے رہیں۔ اس کے علاوہ وہ لوگ اس آگ کی آڑ میں بہت سی براہیوں کا ارتکاب بھی کرتے تھے حتیٰ کہ اُس وقت کے اولیائے کرام کو یہ خوف ہوا کہ کہیں انھیں زمین کے اندر دھسانہ دیا جائے۔ اس لئے وہ ان علاقوں سے دور چلے جاتے تھے جن میں اس بدعت پر عمل کیا جاتا تھا اور اس کی آڑ میں کئی محramات کا ارتکاب کیا جاتا تھا۔<sup>⑦</sup>

نہایت دکھ کی بات ہے کہ جونماز آگ کے پچاریوں نے پانچویں صدی میں ایجاد کی اور اس کی فضیلت میں جھوٹی احادیث بھی گھڑا لیں آج مسلمان اسی نماز کا شعبان کی پندرھویں رات کو خصوصی اہتمام کرتے ہیں اور

الفوائد المجموعة: 53

<sup>②</sup> تحفة الأحوذى: 163/3، طبعة دار الحديث القاهرة

پورے زور شور سے ان جھوٹی احادیث کو بیان کرتے ہیں !!  
 یہ اور اس قسم کی دیگر احادیث بالاتفاق ضعیف اور من گھڑت ہیں۔ ائمہ کرام مثلاً شوکانی، ابن الجوزی، ابن حبان، قرطبی، سیوطی وغیرہم نے ان روایات کو ناقابل اعتبار قرار دیا ہے۔ تفصیلات کیلئے الفوائد المجموعۃ، الموضوعات الکبری، تفسیر القرطبی، اللالئی المصنوعۃ وغیرہ دیکھی جاسکتی ہیں۔

لہذا میدانِ دعوت کے کارکنوں کیلئے ضروری ہے کہ وہ ان روایات کو بیان کرنے اور ان کی نشر و اشاعت سے پر ہیز کریں جو سند کے اعتبار سے ثابت نہ ہوں۔ لیتنی طور پر یہ حدیث نبوی کی بہت بڑی خدمت ہوگی اگر وہ کسی حدیث کو بیان کرنے سے پہلے اُس کی سند کے متعلق تحقیق کر لیں، ورنہ آپ ﷺ کا یہ ارشاد ہمیشہ یاد رکھنا چاہئے کہ

«مَنْ يَقُلُّ عَلَىٰ مَا لَمْ أَقُلْ فَلَيَبْرُؤْ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» <sup>①</sup>

”جس نے میری طرف وہ بات منسوب کی جو میں نے نہیں کی، اُسے اپنا مکانا جہنم میں بنالینا چاہئے۔“

### شب برات میں کیا کرنا چاہئے؟

اب سوال یہ ہے کہ جو حدیث شعبان کی پندرھویں رات کی فضیلت میں صحیح سند کے ساتھ آئی ہے اور وہ ہے: ”اللہ تعالیٰ شعبان کی پندرھویں رات کو اپنی پوری مخلوق کی طرف (بظر رحمت) دیکھتا ہے، پھر مشرق اور کینہ پرور کے سواباتی ساری مخلوق کی بخشش کر دیتا ہے۔“

کیا اس میں کسی محفل کے جانے کا ذکر ہے یا کسی خاص عبادت کا؟ یا اس حدیث میں چراغاں اور آتش بازی کرنے کا ذکر کیا گیا ہے؟ اس سوال کا درست جواب ہر وہ شخص دے سکتا ہے جو خرافات اور من گھڑت روایات پر اعتماد کرنے کی بجائے رسول اللہ ﷺ کی صاف تصریحی شریعت پر ایمان رکھتا ہو۔ چنانچہ اس حدیث کا اگر بظرِ انصاف مطالعہ کیا جائے تو واضح طور پر یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ آپ ﷺ نے اس میں کسی محفل کا ذکر کیا ہے نہ کسی خاص عبادت کا اور نہ چراغاں کی بات کی گئی ہے نہ آتش بازی کی، بلکہ جس چیز کا ذکر کیا گیا ہے وہ ہے اللہ تعالیٰ کی عام مغفرت جس کا مفتح آپ ﷺ نے ہر ایسے شخص کو قرار دیا جس کے عقیدے میں شرک کی ملاوٹ نہ ہو اور اس کے دل میں کسی مسلمان کے متعلق ذاتی دشمنی کی بناء پر بعض و کمیشہ ہو۔

① صحیح البخاری: 109

الہذا اس رات کو ہونے والی عام بخشش کا مستحق بننے کیلئے ضرورت اس بات کی ہے کہ انسان اپنا عقیدہ درست کرے۔ نفع و نقصان کا مالک صرف اللہ تعالیٰ کو سمجھے، مشکل کشا بھی صرف اللہ تعالیٰ کو تصور کرے، بھروسہ اللہ پر ہی کرے، اپنی تمام تر امیدوں کا مرکز درباروں اور مزاروں کی بجائے صرف اللہ کو بنائے، خوف پیروں بزرگوں کی بجائے صرف اللہ سے ہو، نذر و نیاز اللہ کیلئے مانے اور اللہ کو چھوڑ کر کسی دوسرے کو مد کیلئے مت پکارے ..... اس کے ساتھ ساتھ مسلمانوں کے متعلق اپنا دل صاف رکھے اور کسی سے حسد، بغضہ اور کینہ نہ رکھے۔ یہ وہ چیزیں ہیں جو انسان کی نجات کیلئے انتہائی ضروری ہیں۔ رہی بات چراغاں اور آتش بازی کرنے کی تو یہ محض فضول خرچی ہے جس سے ہمارے دین میں منفی کیا گیا ہے، اس لئے اس سے پر نیز کرنا ہر مسلمان پر لازم ہے۔

نہایت افسوس کی بات ہے کہ شعبان کی پندرھویں رات کی فضیلت میں جو بات رسول اللہ ﷺ نے خاص طور پر بیان کی کہ اللہ تعالیٰ مشرک اور کینہ پرور کی مغفرت نہیں کرتا اور باقی سب لوگوں کی مغفرت کر دیتا ہے تو آج بہت سے لوگ اس رات کو بطورِ خاص مناتے ہیں، شبِ برات کی نسبت سے محظیں منعقد کی جاتی ہیں اور ان میں اس رات کے حوالے سے جھوٹی اور من گھڑت احادیث بیان کرنے کے علاوہ نعت خوان اور مقررین رسول اکرم ﷺ سے استغاثہ کرتے ہیں اور آپ کو مد کیلئے پکارتے ہیں۔ یعنی دوسرے لفظوں میں کھلم کھلا شرک بھی کیا جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ سے مغفرت کی امید بھی رکھی جاتی ہے! نبی کریم ﷺ کی اُس حدیث کا عملی طور پر مذاق بھی اڑایا جاتا ہے جس میں آپ ﷺ نے واضح فرمایا کہ اس رات میں مشرک کی مغفرت نہیں کی جاتی اور اس کے ساتھ ساتھ یہ امید بھی لگائی جاتی ہے کہ آج رات جہنم سے آزادی کا پروانہ مل جائے گا!

کیسی ستم ظریغی ہے کہ شرک سے مکمل طور پر براءت اور توبہ کرنے کی بجائے اُس کا عملی مظاہرہ کیا جاتا ہے اور لوگوں کو اُس کی طرف دعوت دی جاتی ہے!

**شبِ برات مغفرت کی رات ہے تو پھر عبادت کیوں نہ کی جائے؟**

کوئی شخص یہ سوال کر سکتا ہے کہ جب آپ نے خود یہ ثابت کر دیا کہ یہ رات مغفرت کی رات ہے تو پھر اس میں خصوصی طور پر عبادت کرنے میں کیا حرج ہے؟

ہمارا جواب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ ﷺ کو ہمارے لئے اسوہ حسنہ قرار دیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ ہم ہر میدان میں رسول اللہ ﷺ کے نقش قدم پر چلیں اور ہر عمل میں آپ ﷺ کی پیروی کریں۔ نیز یہ دیکھیں کہ کس موقعہ پر آپ ﷺ نے کوئی عبادت کی؟ چنانچہ جب ہم احادیث اور سیرت کی کتابوں کا مطالعہ

کرتے ہیں تو ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ نے اس رات میں خصوصی طور پر کسی عبادت کا اہتمام نہیں کیا اور نہ ہی آپ ﷺ نے یہ رات خود خصوصی طور پر منائی اور نہ اپنے صحابہ کرام ﷺ کو اس کی ترغیب دلائی، لہذا جب ہمارے پیارے نبی ﷺ نے اس کا اہتمام نہیں کیا تو ہمیں بھی نہیں کرنا چاہئے۔ جب آپ نے یہ رات نہیں منائی تو ہمیں بھی نہیں منائی چاہئے۔

حافظ ابن رجب کہتے ہیں:

(قِيَامُ لَيْلَةِ النِّصْفِ لَمْ يَثْبُتْ فِيهِ شَيْءٌ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ وَلَا عَنْ أَصْحَاحِهِ.....)<sup>①</sup>

”شعبان کی پندرھویں رات کے قیام کی فضیلت میں نبی کریم ﷺ سے کچھ ثابت ہے اور نہ آپ کے صحابہ کرام ﷺ سے۔“

اور امام ابو بکر طرطوشی نے زید بن اسلم سے (جو ایک تابعی ہیں) نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: (مَا أَدْرِكْنَا أَحَدًا مِنْ مَشِيقَتِنَا وَلَا فُقَهَائِنَا يَلْتَفِتُونَ إِلَى النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ، وَلَا يَلْتَفِتُونَ إِلَى حَدِيثِ مَكْحُولٍ، وَلَا يَرَوْنَ لَهَا فَضْلًا عَلَى مَا سِوَاهَا، وَقَبِيلَ لِأَنْ لَيْلَةُ الْقُدرِ مُلِيكَةً إِنَّ زِيَادًا يَقُولُ إِنَّ أَجْرَ لَيْلَةِ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ كَأَجْرِ لَيْلَةِ الْقُدرِ، فَقَالَ: لَوْ سَمِعْتُهُ وَبِيَدِي عَصَى لَضَرِبَتِهُ)<sup>②</sup>

”ہم نے اپنے مشائخ اور فقہاء میں سے کسی کو شعبان کی پندرھویں رات کی طرف اور نہ ہی حدیث مکھول کی طرف التفات کرتے ہوئے دیکھا اور نہ ہی وہ اس رات کی دوسری راتوں پر فضیلت کے قائل تھے اور جب ابن ابی ملیکہ کو بتایا گیا کہ زیاد جو ایک قصہ گو تھا وہ لوگوں سے کہتا ہے کہ اس رات کا اجر لیلۃ القدر کے اجر کے برابر ہے تو انہوں نے کہا: اگر میں اس سے یہ بات سن لوں اور میرے ہاتھ میں ڈنڈا ہو تو میں اسے سزا دوں۔“

خلاصہ یہ ہے کہ شعبان کی پندرھویں رات کی عبادت کی فضیلت میں کچھ بھی ثابت نہیں ہے اور جو کچھ بیان کیا جاتا ہے وہ سب جھوٹ اور من گھڑت ہے۔

پھر ایک اور غور طلب بات یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نے شعبان کی پندرھویں رات کی جو فضیلت بیان کی کہ اس میں اللہ تعالیٰ بطور خاص اپنے بندوں کی طرف دیکھتا ہے اور مشرک اور کینہ پرور کے علاوہ باقی تمام بندوں کی مغفرت کر دیتا ہے تو یہ فضیلت صرف اسی رات کے ساتھ ہی خاص نہیں بلکہ یہ توہ سموار اور جمرات کے بارے میں بھی ہے۔ جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: « تُفْتَحُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْإِثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ، فَيُغَفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ

فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَذِينَ حَتَّى يَصْطَلِحَا، أَنْظِرُوا هَذِينَ حَتَّى يَصْطَلِحَا، أَنْظِرُوا هَذِينَ حَتَّى يَصْطَلِحَا»<sup>①</sup>

”ہر بیر اور جعرات کو جنت کے دروازے کھولے جاتے ہیں، پھر ہر اس آدمی کی مغفرت کر دی جاتی ہے جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرتا ہو، سوائے اُس آدمی کے جواب پر بھائی سے بغض و عداوت رکھتا ہو، چنانچہ ان دونوں کے بارے میں تین مرجبہ کہا جاتا ہے: ان کو مہلت دے دو یہاں تک کہ یہ صلح کر لیں۔“

لہذا شعبان کی پندرھویں رات میں مغفرت والی حدیث کو اس بات کیلئے دلیل نہیں بنایا جا سکتا کہ اس رات کو بطور خاص منایا جائے، محفلیں منعقد کی جائیں اور خصوصی عبادت کی جائے۔ ورنہ اگر اس کو اس سب کیلئے دلیل بنایا جا سکتا ہے تو پھر سموار اور جعرات کو بھی بھی فضیلت حاصل ہوتی ہے، تو کیا شب برات منانے والے ان دونوں کو بھی بطور خاص منائیں گے اور ان میں بھی محفلیں منعقد کریں گے؟

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کی مغفرت فرمائے۔ ہمیں حق بات کو سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی توفیق دے اور باطل سے بچنے اور اس سے پرہیز کرنے کی توفیق دے۔ آمین

## دوسرا خطبه

کیا شعبان کی پندرھویں رات فیصلوں کی رات ہے؟

ہب برات منانے والے لوگوں کا نظریہ ہے کہ یہ رات فیصلوں کی رات ہے۔ ان کی دلیل یہ آیات مبارکہ ہیں: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّمَا مُنْذَرُ الرَّبِيعِ﴾ فیھا یُفْرَقُ مُلْكُ الْأَمْرِ حَکِيمٌ<sup>②</sup> ”یقیناً ہم نے اسے با برکت رات میں اتنا را ہے۔ بے شک ہم ذرانے والے ہیں۔ اس رات میں ہر مضبوط کام کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔“

اللہ تعالیٰ کے اس فرمان میں ”با برکت رات“ کا ذکر آیا ہے جس میں قرآن مجید کو اتنا اگیا اور جس میں سال بھر میں ہونے والے واقعات کا فیصلہ کیا جاتا ہے۔ تو یہ کہا یہ ہے کہ اس رات سے کوئی رات مراد ہے؟ اگر ہم اپنی مនشاء کے مطابق قرآن کی تفسیر کرنے کے بجائے خود قرآن مجید میں ہی اس کی تفسیر تلاش کریں تو اس سوال کا جواب ہمیں مل جاتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدْرِ﴾  
”بے شک ہم نے اسے لیلۃ القدر میں اتارا۔“

یعنی ”بابرکت رات“ سے مراد لیلۃ القدر ہے جو رمضان المبارک کے آخری عشرے کی طاق راتوں میں آتی ہے اور اسی میں انسان کی زندگی، موت، رزق اور دیگر تمام حادثات و وقایع کا فیصلہ کر دیا جاتا ہے۔  
”بابرکت رات“ کی یہی تفسیر حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ، قتادہ ، مجاہد ، حسن وغیرہم نے کی ہے اور اسی تفسیر کو جمہور مفسرین نے درست قرار دیا ہے۔<sup>①</sup>

امام ابو بکر ابن العربي کہتے ہیں:

”جمہور علماء کا مسلک یہ ہے کہ اس رات سے مراد لیلۃ القدر ہے۔ جبکہ بعض علماء کا کہنا ہے کہ اس سے مراد شعبان کی پندرھویں رات ہے اور یہ باطل ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنی سچی کتاب میں ذکر کیا ہے کہ ﴿شہرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ﴾ ”وہ رمضان کا مہینہ ہے جس میں قرآن کو اتارا گیا“ پھر اس نے ماو رمضان کی ایک رات ﴿لَيْلَةُ مُبَارَكَةٌ﴾ کو معین کر دیا کہ اس میں قرآن مجید کو نازل کیا گیا۔ لہذا جو شخص یہ دعویٰ کرے کہ ”بابرکت رات“ سے مراد کوئی اور رات ہے تو وہ اللہ پر بہت بڑا بہتان باندھتا ہے اور شعبان کی پندرھویں رات کی فضیلت میں یا یہ کہ یہ رات فیصلوں کی رات ہے اس کے متعلق جتنی حدیثیں آئی ہیں وہ سب کمزور ہیں، لہذا ان کی طرف مت دیکھو۔<sup>②</sup>“

اور امام ابن کثیر کہتے ہیں: ”اس بابرکت رات“ اور ”فیصلوں والی رات“ سے مراد لیلۃ القدر ہے اور جس نے یہ کہا کہ اس سے مراد شعبان کی پندرھویں رات ہے جیسا کہ عکرمہ سے یہ بات روایت کی گئی ہے تو اس کی یہ بات درست نہیں ہے کیونکہ خود نصیح قرآن سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ رات رمضان کے مہینے میں آتی ہے۔<sup>③</sup>  
لہذا شعبان کی پندرھویں رات کو فیصلوں کی رات تراویدیا بالکل غلط ہے اور اس کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔  
آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو اپنی اطاعت و فرمانبرداری پر قائم رہئے اور اپنی نافرمانی سے بچنے کی توفیق دے اور ہمارا خاتمه توحید اور عمل صالح پر فرمائے۔ آمين

① تفسیر القرطبی: 432/8، 433، طبعة دار الحديث

② أحکام القرآن، ابن العربي: 106/4:

③ تفسیر ابن کثیر: 163/4

## انفاق فی سبیل اللہ

اہم عنصر خطبہ:

- ① قرآن و سنت میں انفاق فی سبیل اللہ کی اہمیت
- ② انفاق فی سبیل اللہ کے نصائیل اور فوائد
- ③ انفاق فی سبیل اللہ کے بعض عمدہ نمونے
- ④ انفاق فی سبیل اللہ کے بعض آداب
- ⑤ انفاق فی سبیل اللہ کی بعض صورتیں
- ⑥ صدقات کے اجر و ثواب کو ضائع کرنے والے بعض امور
- ⑦ زکاۃ کی فرضیت اور اس کے بعض مسائل

پہلا خطبہ

برادرانِ اسلام! اللہ تعالیٰ ہی ہے جو اپنے بندوں کو مال عطا کرتا ہے، کسی کو کم اور کسی کو زیادہ، پھر انھیں مال خرچ کرنے کا حکم دیتا ہے، انفاق فی سبیل اللہ کی ترغیب دلاتا ہے اور بخل اور کنجوی سے منع کرتا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿مَعْلُوْلُ الْذِيْنُ يُنْفِقُوْنَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ كَمَّلُ حَبَّةً أَنْبَتَتْ سَيْعَ سَنَابِيلَ فِي كُلِّ سُبْلَهُ مِنْهُ حَبَّةً وَاللّٰهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللّٰهُ وَاسِعٌ عَلَيْهِمْ﴾<sup>①</sup> ”جو لوگ اپنا مال اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ان (کے مال) کی مثال اُس دانے کی ہے جس سے سات بالیاں اگیں اور ہر ایک بالی میں سو سو دانے ہوں اور اللہ جس (کے مال) کو چاہتا ہے زیادہ کرتا ہے۔ اور وہ بڑی وسعت والا سب کچھ جانے والا ہے۔“

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اگر آپ اللہ کی راہ میں ایک روپیہ خرچ کریں گے تو وہ ایسے ہے جیسے آپ نے سات سوروپے خرچ کئے۔ یعنی اللہ تعالیٰ آپ کو اس کا ثواب سات سو گناہیاں سے بھی زیادہ عطا کرے گا۔ اگر ایک مالدار آدمی کسی شخص کو کہے کہ آج تم فلاں آدمی کو ایک سوروپے دے دو، میں کل تمھیں اس کے

بدلے میں سات سوروپے دونگا۔ تو کیا وہ شخص اسے سوروپے دینے سے لپکھا گا، یا جیل و جنت پیش کرے گا؟ نہیں، ہرگز نہیں کیونکہ اسے معلوم ہے کہ کل مجھے اس کے بدلے میں ایک سو نہیں بلکہ سات سوروپے مل جائیں گے۔ تو آپ کا کیا خیال ہے اس ذات با برکات کے بارے میں جس کے پاس تمام خزانوں کی چاہیاں ہیں اور وہ اپنے بندوں پر نہایت مہربان اور بڑے کرم والا ہے، وہ اپنے وعدے میں سچا ہے اور وہ یہ فرماتا ہے کہ تم میری راہ میں خرچ کرو میں تحسیں سات سو گناہ زیادہ اجر و ثواب دونگا تو کیا وہ اس پر قادر نہیں؟ اور کیا ہمیں اس کے حکم کے مطابق اس کی راہ میں خرچ نہیں کرنا چاہئے! جبکہ اس کا ارشاد ہے:

﴿وَمَا تُقْدِمُوا لِأَنفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرٍ تَجَدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ هُوَ خَيْرٌ وَأَعْظَمُ أَجْرًا﴾<sup>①</sup>

”اور جو کار خیر بھی آپ اپنے لئے آگے بھیجن گے اسے اللہ کے ہاں اس حال میں پائیں گے کہ وہ (اصل عمل) سے بہتر اور اجر کے لحاظ سے بہت بڑا ہو گا۔“

ایک اور آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے دن رات خرچ کرنے والے لوگوں کو یوں بشارت دی ہے:

﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرٌ هُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ﴾<sup>②</sup>

”جو لوگ اپنے مال خرچ کرتے رہتے ہیں، دن رات، خفیہ طور پر اور ظاہری طور پر، ان کا صدقہ اللہ کے پاس ہے۔ اور ان کو (قیامت کے دن) نہ کسی طرح کا خوف ہو گا اور نغم۔“ بلکہ اللہ تعالیٰ نے ایک اور مقام پر واضح طور پر فرمایا ہے کہ کوئی شخص اُس وقت تک نیکی نہیں پاسکتا جب تک وہ اپنا محبوب مال خرچ نہ کرے۔ ارشاد باری ہے:

﴿لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تَعْبُدُونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُهُ﴾<sup>③</sup>

”تم اس وقت تک نیکی ہرگز نہیں پاسکتے جب تک اس چیز میں سے خرچ نہ کرو جو تحسیں محبوب ہو اور تم جو بھی خرچ کرتے ہو اللہ تعالیٰ اسے خوب جانتا ہے۔“

جب یہ آیت کریمہ نازل ہوئی تو صحابہ کرام رض نے اتفاق فی سہیل اللہ کی کیا عمده مشاہد قائم کیں اس کا اندازہ حضرت ابو طلحہ رض کے قصہ سے کیا جاسکتا ہے۔

چنانچہ حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ حضرت ابو طلحہ رض انصار مدینہ میں سب سے زیادہ مالدار تھے اور انھیں اپنے اموال میں سے سب سے زیادہ محبوب مال ایک باغ تھا جو مسجد کے سامنے واقع تھا اور اس میں

رسول اکرم ﷺ جایا کرتے تھے اور اس سے نکلنے والا عمدہ پانی نوش کیا کرتے تھے۔ پھر جب یہ آیت نازل ہوئی ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ تو ابو طلحہ بن عوف رسول اکرم ﷺ کے پاس آئے اور کہا: اے اللہ کے رسول! اللہ تعالیٰ اپنی کتاب میں فرماتا ہے: ﴿لَنْ تَنَالُوا الْبَرَّ حَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ اور میرا سب سے محبوب مال یہ باغ ہے، سو میں نے یہ اللہ کیلئے صدقہ کر دیا ہے اور اس پر میں اللہ تعالیٰ سے ہی اجر و ثواب کا طلبگار ہوں اور اسے اس کے پاس ذخیرہ کرنا چاہتا ہوں، لہذا آپ اسے جہاں چاہیں خرچ کریں۔

تو رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: «بَخَّ، ذُلْكَ مَالٌ رَّابِعٌ، ذُلْكَ مَالٌ رَّابِعٌ»  
”بہت خوب، یعنی بخش مال ہے، یعنی بخش مال ہے۔“

پھر آپ ﷺ نے فرمایا: میں نے تمہاری بات سن لی ہے، لیکن میرا خیال یہ ہے کہ تم اسے اپنے رشتہ داروں میں تقسیم کرو، چنانچہ انہوں نے اسے اپنے رشتہ داروں اور پچھیرے بھائیوں میں بانٹ دیا۔<sup>①</sup>  
اور ایک مقام پر اللہ تعالیٰ نے سخت تنبیہ کی ہے کہ اگر تم بخل کرتے ہوئے اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرو گے تو ہم تمھیں ختم کر کے دوسرا لوگ لے آئیں گے جو تمہاری طرح بخیل نہیں بلکہ خرچ کرنے والے ہو گے۔  
ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿هَا أَنْتُمْ هُؤُلَاءِ تُدْعُونَ لِتُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللّٰهِ فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخَلُ وَمَنْ يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ وَاللّٰهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ وَإِنْ تَتَوَلُوا يَسْتَبِدُ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ ثُمَّ لَا يُكُونُوا أَمْفَالَكُمْ﴾<sup>②</sup>

”دیکھو تم وہ لوگ ہو کہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے لئے بلائے جاتے ہو، تو تم میں ایسے شخص بھی ہیں جو بخل کرنے لگتے ہیں اور جو بخل کرتا ہے وہ اپنے آپ سے ہی بخل کرتا ہے۔ اور اللہ تو بے نیاز ہے تم ہی اس کے محتاج ہو۔ اور اگر تم منہ پھیردے گے تو وہ تمہاری جگہ دوسرا لوگ لے آئے گا، پھر وہ تم جیسے نہ ہوں گے۔“  
اور سورہ سبا میں اللہ تعالیٰ نے ذکر کیا ہے کہ تم لوگ جو کچھ بھی خرچ کرو، زیادہ یا کم، اللہ تعالیٰ جو سب سے بہتر رزق دینے والا ہے وہ اس کی جگہ تمھیں اور مال عطا کر دیتا ہے۔

ارشاد باری ہے: ﴿وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾<sup>③</sup>  
”اور تم جو کچھ خرچ کرتے ہو وہ اس کی جگہ تمھیں اور دے دیتا ہے۔ اور وہی سب سے بہتر رزق دینے والا ہے۔“

لہذا کسی شخص کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہوئے یہ نہیں سوچنا چاہئے کہ میں خرچ کرو گا تو میرا مال کم

① صحیح البخاری: 2318، صحیح مسلم: 398

② محمد: 47: 38

پڑ جائے گا، بلکہ اسے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان پر مکمل یقین رکھتے ہوئے خرچ کرنا چاہئے کہ اللہ تعالیٰ مجھے اس کی جگہ اور عطا کر دے گا۔

ان تمام آیات کریمہ کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اپنی راہ میں مال خرچ کرنے کی ترغیب دلائی ہے اور اس کا اجر و ثواب ذکر کر کے اس کے بعض فوائد کی طرف ہمیں متوجہ کیا ہے۔ اسی بناء پر رسول اکرم ﷺ خود بھی مال بہت زیادہ خرچ کرتے تھے اور دوسروں کو بھی اس کی ترغیب دلاتے اور انہیں کی مذمت کرتے تھے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا مِنْ يَوْمٍ يُصْبِحُ الْعِبَادُ فِيهِ إِلَّا وَمَلَكًا نَيْزِ لَانِ يَقُولُ أَحَدُهُمَا: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُنْفِقًا خَلْفًا، وَيَقُولُ الْآخَرُ: اللَّهُمَّ أَعْطِ مُمْسِكًا تَلَفًا»<sup>①</sup>

”ہر دن صبح کو دو فرشتے نازل ہوتے ہیں، ان میں سے ایک دعا کرتے ہوئے کہتا ہے: اے اللہ! خرچ کرنے والے کا مال بناہ کر دے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا حَسَدَ إِلَّا فِي أُشْتَيْنِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَقُولُ يَهُ آتَاهُ اللَّيْلَ وَآتَاهُ النَّهَارِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَا لَا فَهُوَ يَنْفُقُهُ آتَاهُ اللَّيْلَ وَآتَاهُ النَّهَارِ»<sup>②</sup>

”دو آدمیوں کا عمل قابلِ رشک ہے، ایک وہ جسے اللہ تعالیٰ قرآن دے اور وہ اسے دن رات پڑھتا رہے۔

اور دوسرا وہ جسے اللہ تعالیٰ مال دے اور وہ اسے دن رات خرچ کرتا رہے۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنا قبلِ رشک عمل ہے۔

اور حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ: يَا ابْنَ آدَمَ! أَنْفِقْ أُنْفِقْ عَلَيْكَ»<sup>③</sup>

”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: اے آدم کے بیٹے! تم خرچ کرتے رہو، میں تم پر خرچ کرتا رہوں گا۔“

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 1442، صحيح مسلم: 1010

<sup>②</sup> صحیح البخاری: 5025، صحيح مسلم: 815

<sup>③</sup> صحیح البخاری: 4684، صحيح مسلم: 993

## انفاق فی سبیل اللہ ایک نفع بخش تجارت ہے

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتَّلَقُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَنفَقُوا مِمَّا رَزَقَنَا هُمْ سِرًا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ﴾<sup>①</sup> لیوْقِيهُمْ أُجُورُهُمْ وَبِزِيَادَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ شَفُورٌ شَكُورٌ﴿﴾<sup>②</sup>

”بے شک وہ لوگ جو اللہ کی کتاب کو پڑھتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں اور ہم نے انھیں جو کچھ دیا ہے اس سے وہ خفیہ اور اعلانیہ خرچ کرتے ہیں، وہ ایسی تجارت کے امیدوار ہیں جس میں کبھی خسارہ نہ ہو گا۔ تاکہ اللہ انھیں ان کا پورا پورا اجر دے اور اپنے فضل و کرم سے مزید عطا کرے، یقیناً وہ معاف کرنے والا اور بڑا قدر دان ہے۔“

اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا ایک ایسی تجارت ہے جس میں کبھی خسارہ نہیں ہوتا، منافع ہی منافع حاصل ہوتے ہیں، یعنی موجودہ مال میں برکت آتی ہے اور مزید رزق کے دروازے کھل جاتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿إِنْ تُقْرِضُوا اللَّهَ قُرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفُهُ لَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ شَكُورٌ حَلِيمٌ﴾<sup>③</sup>  
”اگر تم اللہ تعالیٰ کو قرض حسنہ دو تو وہ اسے کئی گناہ بڑھادے گا اور تمیں معاف کر دے گا، اللہ تعالیٰ بڑا قادر دان اور نہایت بردبار ہے۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے انفاق فی سبیل اللہ کو قرض حسنہ قرار دیا ہے حالانکہ مال کا اصل مال مالک بھی اللہ تعالیٰ ہی ہے، وہ جس کو چاہے کم دے اور جس کو چاہے زیادہ عطا کرے۔ اور اصل مالک کو مال لوثادیتا قرض نہیں کھلاتا لیکن یہ درحقیقت اس مالک کا کرم ہے کہ وہ اسے قرض حسنہ قرار دیتا ہے اور اسے کئی گناہ بڑھادیتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿يَمْعَقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرِيبِي الصَّدَقَاتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كُفَّارَ أَهِيُّمْ﴾<sup>④</sup>  
”اللہ تعالیٰ سود کو مٹاتا اور صدقات کی پرورش کرتا ہے، اور اللہ تعالیٰ ناشکرے اور بدل انسان کو پسند نہیں کرتا۔“

اللہ تعالیٰ صدقات کی پرورش کیسے کرتا ہے اس کی وضاحت ہمیں نبی کریم ﷺ کے اس ارشاد سے ملتی

ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ تَصَدَّقَ بِعِدْلٍ تَمَرَّةً مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ ، وَلَا يَقْبَلُ اللَّهُ إِلَّا الطَّيِّبَ ، فَإِنَّ اللَّهَ يَقْبِلُهَا بِيَمِينِهِ ثُمَّ يُرِيَهَا لِصَاحِبِهَا كَمَا يُرِيَنِي أَحَدُكُمْ فَلَوْهُ حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ الْجَبَلِ»<sup>①</sup>

”جو شخص حلال کمائی سے ایک سمجھو کے برابر صدقہ کرے، اور اللہ تعالیٰ حلال کمائی کو ہی قبول کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اسے اپنے دائیں ہاتھ سے قبول کرتا ہے، پھر صدقہ کرنے والے کیلئے اس کی پروردش ایسے کرتا ہے جیسے تم میں سے کوئی شخص اپنے پیچھیرے کی پروردش کرتا ہے یہاں تک کہ وہ (صدقہ) ایک پہاڑ کی مانند ہو جاتا ہے۔“

اللہ اکبر، لکنا کریم ہے ہمارا خالق و مالک، سمجھو کے برابر صدقے کو اتنا بڑھاتا اور اس کی اتنی پروردش کرتا ہے کہ وہ ایک پہاڑ کی مانند ہو جاتا ہے! سبحان اللہ وبحمده

ان تمام آیات قرآنیہ اور احادیث نبویہ سے ثابت ہوتا ہے کہ اتفاق فی سبیل اللہ سے مال بروختا ہے اور بے انتہا منافع حاصل ہوتے ہیں۔ لہذا اللہ کی راہ میں خرچ کرنے والے انسان کو اس بات کا اندر یہ طعنہ نہیں ہوتا چاہئے کہ اس کے مال میں کمی واقع ہو جائے گی یا یہنک بیش کم ہو جائے گا، بلکہ اسے نبی کریم ﷺ کے ارشاد پر یقین کامل ہونا چاہئے کہ «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِنْ مَالٍ»<sup>②</sup>

”صدقہ مال میں کمی نہیں کرتا۔“ بلکہ اس میں اضافہ کرتا ہے۔

اور آنحضرت ﷺ نے حضرت بلاں رض سے کہا تھا:

«أَنْفَقْ بِكَلْلُ ، وَكَلَّ تَخْشَ مِنْ ذِي الْعَرْشِ إِقْلَالًا»<sup>③</sup>

”بلاں! تم خرچ کرو اور عرش والے کی طرف سے کمی کا خوف نہ کرو۔“

### صدقہ قیامت کے روز انسان پر سایہ کرے گا

قیامت کے روز جب اللہ تعالیٰ تمام بنا دم کو اکٹھا کرے گا تو یہ سورج جواب کروڑوں میل کی مسافت پر ہے اس دن انسانوں سے صرف ایک میل کے فاصلے پر ہو گا، جب لوگوں کو ان کے اعمال کے بقدر پیسنا آئے گا، کسی کا پیسنا اس کے ٹھنڈوں تک ہو گا، کسی کا پیسنا اس کے گھنٹوں تک ہو گا، کسی کا پیسنا اس کی کوکھ تک ہو گا اور کسی کا پیسنا اس کے منہ تک پہنچ رہا ہو گا۔ اس دن صدقہ کرنے والا انسان اپنے صدقے کے سامنے تلے ہو گا جیسا کہ رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

④ صحیح البخاری: 1410، صحیح مسلم: 1014

⑤ صحیح البخاری: 1410، صحیح مسلم: 1014

⑥ الصحیحة للألبانی: 2661

«کُلُّ امْرِیٍّ فِی ظَلٍّ صَدَقَتِهِ حَتَّیٰ یُقْضَى بَینَ النَّاسِ»<sup>①</sup>

”ہر شخص اپنے صدقے کے سامنے تھے ہو گا یہاں تک کہ لوگوں کے درمیان فیصلہ ہو جائے۔“

اور جو انسان انتہائی خفیہ انداز سے صدقہ کرے وہ عرشِ الہی کے سامنے تھے ہو گا جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: «سَبَعَةُ يُظِلُّهُمُ اللَّهُ فِي ظَلِّهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ ..... وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّیٰ لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُفْقِدُ يَمِينُهُ»<sup>②</sup>

”سات قسم کے لوگوں کو اللہ تعالیٰ اپنے (عرش کے) سامنے تھے جگہ دے گا جس دن اس کے سامنے کے علاوہ کوئی سایہ نہ ہو گا..... ان میں سے ایک شخص وہ ہے جس نے اس طرح خفیہ طور پر صدقہ کیا کہ اس کے باہمیں ہاتھ کو بھی پتہ نہ چلا کہ اس کے دامیں ہاتھ نے کیا خرچ کیا۔“

اور اگر ہم بھی روزِ قیامت کی گری اور اس دن کے پیسے سے پنجا چاہتے ہیں تو ہمیں کثرت سے صدقہ کرنا ہو گا۔ خاص طور پر خفیہ صدقہ کہ جس کا کسی کو پتہ نہ چلے، کیونکہ اس کی جزا عرشِ الہی کا سایہ ہے۔

### فرشتے آبیاری کرتے ہیں

جی ہاں! صدقہ کرنے والے شخص کامال با برکت ہوتا ہے اور اس کے باغات کی آبیاری فرشتے کرتے ہیں۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”ایک آدمی ایک صحراء سے گزر رہا تھا کہ اس نے ایک بادل میں سے یہ آواز سنی (اسقی حَدِیْقَةَ فُلَانَ) ”فلان آدمی کے باغ کو پانی پلاو۔“ چنانچہ وہ بادل ایک طرف چلا گیا اور ایک کالے پھروں والی زمین پر پانی برسادیا، پھر وہاں موجود نالیوں میں سے ایک نالی نے وہ سارا پانی اپنے اندر لے لیا، یہ آدمی پانی کے پیچھے پیچھے چل دیا، اس نے اچانک دیکھا کہ ایک شخص اپنے باغ میں کھڑا ہے اور وہ اپنے بیٹھے کے ساتھ اس پانی کا رخ اُس باغ کی طرف موڑ رہا ہے۔ اس نے کہا: اے اللہ کے بندے! آپ کا نام کیا ہے؟ تو اس نے اپنا وہی نام بتایا جسے یہ آدمی بادل میں سے سن چکا تھا۔ پھر اس نے پوچھا: اے اللہ کے بندے! آپ نے میرا نام کیوں و چھا ہے؟ اس نے کہا: میں نے بادل میں سے ایک آواز سنی تھی جس سے یہ پانی نکل کر یہاں پہنچا ہے، وہ آواز کہہ رہی تھی: فلان آدمی کے باغ کو پانی پلاو اور اس نے آپ ہی کا نام لیا تھا۔ تو کیا آپ بتائیں گے کہ آپ اس باغ میں کیا کرتے ہیں؟“

① صحیح الجامع لللبانی: 4510

② صحيح البخاری: 1423، صحيح مسلم: 1031

اس نے کہا: (أَمَّا إِذَا قُلْتَ هَذَا فَإِنَّمَا يَخْرُجُ مِنْهَا فَاتِصَادُ بِثُلُثِهِ وَأَكُلُّ أَنَا وَعَيَالِي وَلِثَلَاثَةِ، وَأَرْدُ فِيهَا ثُلُثَةَ) <sup>①</sup> ”جب آپ نے بھے یہ بات بتائی ہے تو میں بھی آپ کو بتا دیتا ہوں! اصل بات یہ ہے کہ میں اس باغ سے نکلنے والا پھل تین حصوں میں تقسیم کرتا ہوں، ایک حصہ صدقہ کر دیتا ہوں، دوسرا حصہ میں اور میرے بچے کھاتے ہیں اور تیسرا حصہ میں اسی میں واپس لوٹا دیتا ہوں۔“

**انفاق فی سبیل اللہ سے خیر کے دروازے کھل جاتے اور تمام امور آسان ہو جاتے ہیں**

ارشاد باری تعالیٰ ہے: (فَإِمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى وَفَسَيِّسِرَةُ لِلْيُسْرَى وَإِمَّا مَنْ بَخْلَ وَاسْتَغْنَى وَكَلَّبَ بِالْحُسْنَى وَفَسَيِّسِرَةُ لِلْعُسْرَى وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَى) <sup>②</sup> ”لہذا جس نے (اللہ کی راہ میں) دیا اور ذر تارہ اور بھلی باتوں کی تصدیق کی تو ہم اسے آسان راہ پر چلنے کی سہولت دیں گے۔ اور جس نے بخشن کیا اور بے پرواہی کرتا رہا اور بھلی باتوں کو جھٹایا تو ہم اسے تیکنی کی راہ پر چلنے کی سہولت دیں گے۔ اور جب وہ جہنم میں گرے گا تو اس کا مال اس کے کسی کام نہ آئے گا۔“

ان آیات مبارکہ سے معلوم ہوا کہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے خرچ کرنے والے کے سامنے خیر کے دروازے کھل جاتے ہیں اور اس کے تمام امور خواہ دنیوی ہوں یا آخری دنیوی آسان ہو جاتے ہیں۔ اس کے بر عکس اگر انسان بخشن کرے اور اللہ کی راہ میں خرچ نہ کرے تو اس کے سامنے خیر کے دروازے بند ہو جاتے ہیں اور تمام امور مشکل ہو جاتے ہیں۔

### اللہ کی راہ میں خرچ کرنے سے تزکیہ نفس ہوتا ہے

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: (خُلُدْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةٌ تُكَبِّرُهُمْ وَتُزْكِيُّهُمْ بِهَا وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكُنٌ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ) <sup>③</sup>

”آپ ان کے مالوں میں سے صدقہ لجھے، اس طرح آپ انھیں پاک کر دیں گے اور صدقہ کے ذریعے ان کا تزکیہ کریں گے۔ اور آپ ان کیلئے دعا کیجئے، بلاشبہ آپ کی دعا ان کیلئے باعث تسلیم ہے۔ اور اللہ تعالیٰ خوب سننے اور جاننے والا ہے۔“

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ صدقہ کرنے سے تین فوائد حاصل ہوتے ہیں:

پہلا یہ کہ انسان گناہوں سے پاک ہوتا ہے۔

دوسری یہ کہ صدقہ کرنے کے بعد باقی مال بھی پا کیزہ ہو جاتا ہے۔ اور تیسرا یہ کہ خرچ کرنے والے کافی مال و دولت کی محبت، حرص، لائچ اور بخل جیسی امراض سے پاک ہوتا ہے۔

## انفاق فی سبیل اللہ قبر کی آگ کو بجھادے گا

حضرت عقبہ بن عامر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ الصَّدَقَةَ لَتُطْفِئُ عَنْ أَهْلِهَا حَرَّ الْقُبُوْرِ، وَإِنَّمَا يَسْتَظِلُّ الْمُؤْمِنُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي ظِلِّ صَدَقَتِهِ»<sup>①</sup>

”بے شک صدقہ کرنے والوں سے صدقہ قبروں کی گرمی کو بجھائے گا۔ اور مومن قیامت کے روز اپنے صدقے کے سامنے میں ہو گا۔“

## انفاق فی سبیل اللہ کے بعض عمدہ نمونے

انفاق فی سبیل اللہ کے بعض فضائل اور فوائد و مثرات ذکر کرنے کے بعد اب ہم اس کے بعض عمدہ نمونے ذکر کرتے ہیں اور جب ہم ”عدہ نمونوں“ کی بات کرتے ہیں تو اس سلسلے میں ہمارے سامنے سب سے پہلے امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کا نام گرامی آتا ہے کیونکہ آپ ﷺ نہایت کریم اور بہت زیادہ سخی تھے۔

❖ حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص نے نبی کریم ﷺ سے بہت زیادہ بھیز بکریوں کا سوال کیا جو دو پہاڑوں کے درمیان خالی جگہ کو بھر دیتی ہیں۔ تو آپ ﷺ نے وہ سب کی سب اسے عطا کر دیں، پھر وہ شخص اپنی قوم کی طرف واپس لوٹا اور کہنے لگا:

«أَيُّ قَوْمٌ، أَسْلَمُوا، فَوَاللَّهِ إِنَّ مُحَمَّداً لِيَعْطِنِي عَطَاءً مَنْ لَا يَخَافُ الْفَقْرَ»<sup>②</sup>

”اے میری قوم! تم سب اسلام قبول کرو کیونکہ اللہ کی قسم! حضرت محمد ﷺ تو اس شخص کی طرح عطا کرتے ہیں جسے کسی فقر و فاقہ کا خوف نہیں ہوتا۔“

❖ حضرت عقبہ بن حارث رض بیان کرتے ہیں کہ میں نے مدینہ منورہ میں نبی کریم ﷺ کے پیچھے عصر کی نماز ادا کی، آپ ﷺ نے ابھی سلام پھیراہی تھا کہ آپ فوراً اٹھے اور لوگوں کی گردی میں پھلانگتے ہوئے اپنی ازواج مطہرات رض میں سے کسی کے مجرے میں چلے گئے، لوگ آپ کی جلد بازی کو دیکھ کر پریشان ہو گئے۔

② صحیح مسلم: 2312

① الصحیحة للألبانی: 4384

پھر آپ ﷺ باہر آئے تو آپ نے دیکھا کہ لوگ آپ کی جلد بازی کی وجہ سے جیراں ہیں۔ تو آپ نے فرمایا: ”بھجے نماز میں یاد آیا کہ ہمارے پاس سونے کا ایک ڈھیلا جو صدقے کا تھا موجود ہے، تو بھجے اندیشہ ہوا کہ کہیں رات ہونے تک وہ ہمارے گھر میں ہی نہ پڑا رہ جائے، اس لئے میں جلدی سے اندر گیا اور اسے تقسیم کرنے کا حکم دیا۔“<sup>①</sup>

اور جہاں تک صحابہؓ کرام ﷺ کا تعلق ہے تو وہ بھی نبی کریم ﷺ کی اتباع کرتے ہوئے اللہ کی راہ میں بہت زیادہ خرج کرتے تھے۔

✿ چنانچہ حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اکرم ﷺ نے ہمیں صدقہ کرنے کا حکم دیا اور انفاق سے اُس دن میرے پاس مال موجود تھا۔ میں نے دل میں کہا: آج حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سبقت لے جانے کا بہترین موقع ہے، لہذا میں اپنا آدھا مال لے آیا اور آخر صدور ﷺ کی خدمت میں پیش کر دیا۔ آپ نے پوچھا: اپنے گھر والوں کیلئے کیا چھوڑ کر آئے ہو؟ میں نے کہا: جتنا مال آپ کی خدمت میں پیش کیا ہے اتنا ہی گھر والوں کیلئے چھوڑ آیا ہوں۔

پھر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اپنا پورا مال لے آئے اور رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں پیش کر دیا۔ آپ نے پوچھا: اپنے گھر والوں کیلئے کیا چھوڑ کر آئے ہو؟ تو انہوں نے کہا: میں ان کیلئے اللہ اور اس کے رسول ﷺ کو چھوڑ کر آیا ہوں۔ تب میں نے کہا: میں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ سے کبھی سبقت نہیں لے جا سکتا۔<sup>②</sup>

✿ حضرت عبد الرحمن بن سرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ جب نبی کریم ﷺ نے (جیش العسرة) یعنی انہائی تنگی کے عالم میں فوج کو جگ تبوک کیلئے تیار ہونے کا حکم دیا تو حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ اپنے ایک کپڑے میں ایک ہزار دینار لے آئے اور انھیں رسول اکرم ﷺ کی جھوٹی میں اٹھیں دیا۔ آخر صدور ﷺ انھیں اپنے ہاتھوں سے اوپر پیچے کرتے ہوئے بار بار فرماتے تھے: «مَا ضَرَّ أَبْنَ عَفَّانَ مَا عَوَلَ بَعْدَ الْيَوْمِ»<sup>③</sup> ”آج کے بعد عثمان بن عفان جو کچھ بھی کریں انھیں کوئی نقصان نہیں پہنچے گا۔“

✿ اُم درۃ کا بیان ہے کہ میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی خدمت میں ایک لاکھ درہم لے کر آئی، وہ اُس دن روزے کی حالت میں تھیں، چنانچہ انہوں نے وہ تمام درہم تقسیم کر دیے۔ تو میں نے ان سے کہا: آپ نے پورا مال تقسیم کر دیا، اگر آپ چاہتیں تو کم از کم ایک درہم رکھ لیتیں جس سے آپ گوشت خرید لیتیں اور اسی سے افطاری

① صحیح البخاری: 851، 1221، 1430 و حسنہ الالبانی

② مسند احمد: 231/34 قال الأرناؤط: إسناده حسن، ورواہ الترمذی: 3701 وحسنہ الالبانی

کے وقت کھانا کھا لیتیں! انہوں نے کہا: اگر تم مجھے یاد کر دیتی تو میں ایسے ہی کر لیتی۔<sup>①</sup>  
اس طرح کے واقعات بے شمار ہیں، ہم نے صرف تین واقعات ذکر کئے ہیں جو اس بات کی دلیل ہیں کہ  
صحابہ کرام نے شفہ اتفاق فی سبیل اللہ میں ایک دوسرے سے آگے بڑھنے کی کوشش کرتے اور اس طرح دل کھول کر  
خرج کرتے تھے کہ وہ اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو بھی بھول جاتے تھے۔

### انفاق فی سبیل اللہ کی مختلف اقسام

اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے کئی طریقے ہیں۔ ان میں سے چند اہم طریقے یہ ہیں:

#### ① تعمیر مساجد

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿إِنَّمَا يَعْمَلُ مَسَاجِدُ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَأَتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾<sup>②</sup>

”اللہ کی مساجد کو تعمیر (اور آباد) کرنا تو بس اُس کا کام ہے جو اللہ پر اور آخرت کے دن پر ایمان لایا، نماز قائم کی اور زکاۃ دیتا رہا اور اللہ کے سوا کسی سے نہ ڈرا۔ پس قریب ہے کہ یہی لوگ ہدایت یافتہ ہو گلے۔“

اور نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«مَنْ بَنَى لِلَّهِ مَسْجِدًا يَبْتَغِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ ، بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ»<sup>③</sup>

”جو شخص اللہ کیلئے مسجد بنائے، محض اللہ تعالیٰ کی رضا کو طلب کرتے ہوئے تو اللہ اس کیلئے جنت میں گھر بنادیتا ہے۔“

#### ② علم نافع کی نشر و اشاعت

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِذَا مَاتَ إِنْسَانٌ إِنْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ ثَلَاثَةِ صَدَقَةٍ جَارِيَةٍ ، أَوْ عِلْمٍ يُتَعَفَّنُ بِهِ ، أَوْ وَلَدٍ صَالِحٍ يَدْعُو لَهُ»<sup>④</sup>

① التوبہ: 9: 18

② طبقات ابن سعد: 53/8

③ صحيح البخاری: 450، صحيح مسلم: 533

④ صحيح مسلم ، الوصیة ، باب ما یلحق الإنسان من الثواب: 1631

”جب انسان مر جاتا ہے تو اس کا عمل منقطع ہو جاتا ہے سوائے تین چیزوں کے: صدقہ جاریہ، علم نافع اور صالح اولاد جو اس کیلئے دعا کرتی رہے۔“

علم نافع کی نشر و اشاعت میں کسی طرح سے بھی حصہ ڈالا جاسکتا ہے۔ مثلاً قرآن و حدیث کی تعلیم دینا، دروس اور خطپ جمعہ کے ذریعے لوگوں کو احکام شرعیہ اور آداب اسلامیہ سے روشناس کرنا، دینی کتب کو پھیلانا، قرآن و حدیث کے ریکارڈ شدہ پیچرہ کو تقسیم کرنا، طالب علموں کو کتب مہیا کرنا اور مساجد میں قرآن مجید وقف کرنا وغیرہ۔

### ④ کفالتِ ایتام

حضرت سہل بن سعد رض سے روایت ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَنَا وَكَافِلُ الْيَتَيمِ فِي الْجَنَّةِ هَكَذَا» وَقَالَ يَاصْبَعِيَّهِ السَّبَابَةُ وَالْوُسْطَى<sup>①</sup> «میں اور یتیم کی کفالت کرنے والا جنت میں ایسے ہو گئے جیسے یہ دو انگلیاں ہیں۔» یعنی انگلی شہادت اور درمیانی انگلی۔

### ⑤ جہاد فی سبیل اللہ میں خرچ کرنا

حضرت زید بن خالد رض سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ جَهَزَ غَازِيَاً فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَقَدْ غَزاً، وَمَنْ خَلَفَ غَازِيَاً فِي أَهْلِهِ بِخَيْرٍ فَقَدْ غَزاً»<sup>②</sup> ”جو شخص ایک مجاہد کو مالی طور پر تیار کر کے جنگ کیلئے روانہ کرے وہ ایسے ہے جیسے اس نے خود جنگ میں حصہ لیا۔ اور جو آدمی کسی مجاہد کے گھر والوں میں رہے اور خیر و بھلائی کے ساتھ ان کی رکھواںی کرے تو وہ بھی ایسے ہی ہے جیسے اس نے خود جنگ میں شرکت کی۔“

### ⑥ فقراء و مساکین کو کھانا کھلانا یا ان کی مدد کرنا

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿وَيَطْعَمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا﴾<sup>③</sup>

”خود کھانے کی محبت کے باوجود وہ مسکین، یتیم اور قیدی کو کھانا کھلاتے ہیں۔“

<sup>②</sup> صحیح البخاری: 2843، صحیح مسلم: 1895

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 6005

<sup>③</sup> الدهر: 8:76

اور بیوگان اور محتاجوں کی مدد کرنے والا اور ان پر خرچ کرنے والا شخص ایسے ہے جیسے اللہ کے راستے میں جہاد کرنے والا ہو۔

حضرت صفویان بن سعید رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«السَّاعِنِ عَلَى الْأَرْمَلَةِ وَالْمُسْكِنِينَ كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَوْ كَالَّذِي يَصُومُ النَّهَارَ وَيَقُومُ اللَّيْلَ»<sup>①</sup>

”بیوگان اور مسکینوں پر خرچ کرنے والا آدمی (اجرو ثواب کے اخبار سے) ایسے ہے جیسے اللہ کی راہ میں جہاد کرنے والا یادوں کو روزہ رکھنے والا اور رات کو قیام کرنے والا ہو۔“

## ④ روزہ داروں کا روزہ افظار کرنا

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ فَطَرَ صَائِمًا كَانَ لَهُ إِمْلُ أَجْرِهِ غَيْرَ أَنَّهُ لَا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الصَّائِمِ شَيْءٌ»<sup>②</sup>

”جو شخص کسی روزہ دار کا روزہ کھلواتا ہے تو اسے بھی اتنا ہی اجر ملتا ہے جتنا روزہ دار کو ملتا ہے۔ اور خود روزہ دار کے اجر میں بھی کوئی کمی نہیں آتی۔“

## اتفاق فی سبیل اللہ کا ثواب ضائع کرنے والے امور

### ① ریا کاری اور ② احسان جتلانا

جو شخص محض اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے خرچ نہ کرے بلکہ صرف لوگوں کو دکھلانے یا اپنی تعریف سننے کیلئے خرچ کرے تو اس کی پیشیت اس کے اجر و ثواب کو ضائع کر دیتی ہے۔

اسی طرح وہ شخص جو کسی کو صدقہ دینے یا اس پر خرچ کرنے کے بعد اسے اپنا احسان جتلائے یا لوگوں کے سامنے اسے رسوایا کر کے اذیت پہنچائے تو اس کا صدقہ بھی برپا ہو جاتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: (فَإِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَعْنَى وَالْأَذْيَى كَالَّذِي يُفْعِقُ مَا لَهُ رِقَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفَوَانَ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَإِلَّا فَتَرَكَهُ صَلَدًا لَا

<sup>①</sup> صحیح البخاری، 6006

<sup>②</sup> سنن الترمذی، سنن النسائی، سنن ابن ماجہ، صحیح الترغیب والترہیب: 1078

يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِّمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ۝ وَمَثْلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ أَيْتَغَامَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَنْهَيْتَنَا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَنَّى جَعَلَهُ بِرْبَوَةً أَصَابَهَا وَأَبْلَى فَاتَّ أَكْلَهَا ضَعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصْبِهَا وَأَبْلَى فَطْلَ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ۝

”مومنو! اپنے صدقات (و خیرات) کو احسان جتل کرو اور ایذا دے کر اس شخص کی طرح بر باد نہ کرو جو لوگوں کو دکھانے کیلئے مال خرچ کرتا ہے اور اللہ اور روز آخرت پر ایمان نہیں رکھتا۔ تو اس (کے مال) کی مثال اس چنان کی ہے جس پر تھوڑی سی مٹی پڑی ہو اور اس پر زور کا مینہ برے اور وہ اسے صاف کر ڈالے۔ (ای ٹرخ) یہ (ریا کار) لوگ اپنے اعمال کا کچھ بھی صدح حاصل نہیں کر سکیں گے۔ اور اللہ ایسے ناشکروں کو ہدایت نہیں دیا کرتا۔ اور جو لوگ اللہ کی خوشنودی حاصل کرنے کیلئے اور خلوص نیت سے اپنا مال خرچ کرتے ہیں ان کی مثال ایک باغ کی ہے جو اوپنجی جگہ پر واقع ہو۔ (جب) اس پر مینہ پڑے تو دگنا پھل لائے اور اگر مینہ نہ بھی پڑے تو خیر پھوار ہی سہی۔ اور اللہ تمہارے کاموں کو دیکھ رہا ہے۔“

ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے احسان جتل کرو اور جس پر خرچ کیا جائے اسے اذیت پہنچا کر اپنے صدقات کو بر باد کرنے سے منع فرمایا ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ ان دونوں چیزوں سے صدقات کا اجر و ثواب ضائع ہو جاتا ہے۔

پھر اللہ تعالیٰ نے ریا کاری کی نیت سے خرچ کرنے والے اور محض اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے خرچ کرنے والے کی الگ الگ مثالیں ذکر کی ہیں، دھکلوا کرتے ہوئے خرچ کرنے والے کے عمل کو اللہ تعالیٰ نے اس چنان کی طرح قرار دیا ہے جس پر تھوڑی سی مٹی ہو، پھر اس پر موسلا دھار بارش برے تو اس کا نتیجہ یہ نکلے گا کہ وہ مٹی بالکل صاف ہو جائے گی، اسی طرح لوگوں کو دکھانے یا ان سے تعریف سننے کی خاطر خرچ کرنے والے شخص کو بھی کچھ نہیں ملتا۔ اور اخلاص نیت کے ساتھ خرچ کرنے والے کے عمل کو اللہ تعالیٰ نے اس باغ کی مانند قرار دیا ہے جو اوپنجی جگہ پر واقع ہو، اگر اس پر بارش برے تو وہ دو گناہ پھل دیتا ہے۔ اور اگر بارش نہ برے تو صرف پھوار ہی کافی ہوتی ہے اور وہ پھر بھی کچھ نہ کچھ پھل ضرور دیتا ہے، اسی طرح صدقات میں اگر اخلاص نیت اور صرف رضاۓ الہی کی طلب ہو تو ان کا اجر و ثواب کئی گناہ بڑھ جاتا ہے۔

اسی لئے جو صدقہ خفیہ طور پر کیا جائے وہ اس صدقے سے بہتر ہے جو ظاہری طور پر کیا جائے کیونکہ خفیہ طور پر صدقہ کرنے میں اخلاص زیادہ ہوتا ہے اور ریا کاری سے زیادہ دور ہوتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿إِنْ تُبَدِّلُوا الصَّدَقَاتِ فَبَيْعًا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُم مِّنْ سَيِّئَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾<sup>①</sup>

”اگر تم خیرات ظاہر اور تو وہ بھی خوب ہے اور اگر پوشیدہ دو اور دو بھی اہل حاجت کو تو وہ خوب تر ہے۔ اور

(اس طرح کا دینا) تمہارے گناہوں کو بھی دور کر دے گا۔ اور اللہ کو تمہارے سب کاموں کی خبر ہے۔“

اور نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: «صَدَقَةُ السَّرِّ تُطْفَلُ، غَضَبُ الرَّبِّ»<sup>②</sup>

”خوبیہ طور پر صدقہ اللہ تعالیٰ کے غضب کو بجھاد دیتا ہے۔“

نیز خرچ کرنے کے بعض آداب سکھلاتے ہوئے اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿وَمَا تُنِفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلَا نَفِقُكُمْ وَمَا تُنِفِقُونَ إِلَّا أَيْتَغَاءَ وَجْهَ اللَّهِ وَمَا تُنِفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُؤْفَى إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُظْلَمُونَ﴾ لیلقراء الذین احصروا فی سبیل اللہ لا یستطیعونَ ضریباً فی الارضِ یَعْسِبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفَّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لَا یَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلَاعْفَافًا وَمَا تُنِفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلَيْمٌ﴾<sup>③</sup>

”اور (مومنو) تم جو مال خرچ کرو گے تو اس کا فائدہ تھی کو ہے۔ اور تم تو جو خرچ کرو گے اللہ کی خوشودی کیلئے کرو گے۔ اور جو مال تم خرچ کرو گے وہ تمہیں پورا پورا دیدیا جائے گا اور تمہارا کچھ نقصان نہ کیا جائے گا۔ (اور ہاں تم جو خرچ کرو گے تو) ان حاجتندوں کیلئے جو اللہ کی راہ میں رکے بیٹھے ہیں اور زمین میں کسی طرف جانے کی طاقت نہیں رکھتے (اور ما نگنے سے عار رکھتے ہیں) یہاں تک کہ نہ ما نگنے کی وجہ سے ناواقف شخص ان کو غنی خیال کرتا ہے۔ اور تم چہرے سے اُن کو صاف پہچان لو گے (کہ حاجتند ہیں اور شرم کے سبب) لوگوں سے (منہ پھوڑ کر اور) لپٹ کر نہیں مانگ سکتے۔ اور تم جو مال خرچ کرو گے کچھ ملک نہیں کہ اللہ اُس کو جانتا ہے۔“

جہاں تک احسان جملانے اور اذیت پہنچانے کا تعلق ہے تو اللہ تعالیٰ نے صرف ان خرچ کرنے والوں سے اجر و ثواب کا وعدہ فرمایا ہے جو خرچ کرنے کے بعد ان دونوں چیزوں سے اجتناب کرتے ہیں۔

ارشاد ہے: ﴿الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِّعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلَا أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلَا حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْتَذِرُونَ﴾<sup>④</sup>

”جو لوگ اپنا مال اللہ کے رستے میں خرچ کرتے ہیں پھر اُس کے بعد نہ اُس خرچ کا (کسی پر) احسان

① السلسۃ الصحیحة للألبانی: 1908

② البقرۃ 2: 271

③ البقرۃ 2: 262

④ البقرۃ 2: 273-272

رکھتے ہیں اور نہ (کسی کو) تکلیف دیتے ہیں اُن کا صلہ اُن کے رب کے پاس (تیار) ہے اور (قیامت کے روز) نہ اُن کو کچھ خوف ہو گا اور نہ وہ غمگین ہوں گے۔“

احسان جتنا کتنا بڑا گناہ ہے، اس کا اندازہ آپ اس حدیث سے کر سکتے ہیں:

حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«ثَلَاثَةٌ لَا يَنْنُظِرُ اللَّهُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الْعَاقُلُ لِوَالدِّيَهِ، وَمُدْمِنُ الْخَمْرِ، وَالْمَنَانُ عَطَاءَهُ، وَثَلَاثَةٌ لَا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ: الْعَاقُلُ لِوَالدِّيَهِ، وَالدَّيْوُثُ، وَالرَّجَلُهُ»<sup>①</sup>

”قیامت کے روز اللہ تعالیٰ تین قسم کے لوگوں کی طرف دیکھنا تک گوارہ نہیں کرے گا: والدین کا نافرمان (اور ان سے بدسلوکی کرنے والا)، ہمیشہ شراب نوشی کرنے والا اور احسان جلانے والا۔ اور تین قسم کے لوگ جنت میں داخل نہیں ہو سکے: والدین کا نافرمان اور انھیں اذیت پہنچانے والا، دیوث (جس کے گھر میں بدکاری ہو رہی ہو اور وہ اسے خاموشی سے دیکھتا رہے۔) اور وہ عورت جو مردوں جیسی وضع قطع بناتی اور ان سے مشابہت اختیار کرتی ہو۔“

### ۳ گھٹیا چیز کا صدقہ کرنا

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفَقُوا مِنْ طَيِّبَاتٍ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الْأَرْضِ وَلَا تَيْمِمُوا الْغَيْبَيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِأَخْلِيَّبِي إِلَّا أَنْ تُعَيِّضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِّي حَوْيَدَه﴾<sup>②</sup>

”مومنو! جو پاکیزہ اور عمدہ مال تم کماتے ہو اور جو چیزیں ہم تمہارے لئے زمین سے نکالتے ہیں اُن میں سے (اللہ کی راہ میں) خرچ کرو۔ اور بُری اور ناپاک چیزیں دینے کا قصد نہ کرنا کہ اگر وہ چیزیں تمہیں دی جائیں تو بجر اس کے کر (لیتے وقت) آنکھیں بند کر لو اُن کو کچھ نہ لو۔ اور جان لو کہ اللہ بے پروا اور قابل ستائش ہے۔“

### ۴ صدقہ وابس لینا

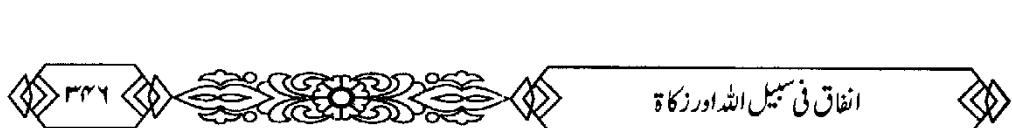
حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ مَثَلَ الدُّنْيَا يَعُودُ فِي عَطَيَّتِهِ كَمَثَلِ الْكَلْبِ أَكَلَ حَتَّى إِذَا شَيَعَ قَاءَ، ثُمَّ عَادَ فِي قَيْعَهِ»<sup>③</sup>

① سنن النسائي والبزار والحاکم: صحيح الترغيب والترحيب: 2511

② الصحيح للألبانی: 1699

③ البقرة: 267.



”بے شک وہ آدمی جو اپنے صدقے کو واپس لے اُس کی مثال اُس کے کیسی ہے جو سیر ہو کر کھائے، پھر تے کر دے اور پھر اسی کو چاننا شروع کر دے۔“

اور حضرت عمر بن خطاب رض بیان کرتے ہیں کہ میں نے ایک شخص کو اللہ کے راستے میں چہاد کرنے کیلئے ایک گھوڑا دیا تو اس نے اس کی غذا غیرہ کا اہتمام نہ کیا جس سے وہ کمزور پڑ گیا۔ پھر میں نے ارادہ کیا کہ (اگر وہ مل جائے تو) میں اسے خرید لوں۔ میرا خیال یہ تھا کہ وہ آدمی اسے سنتے دامون پنج دے گا۔ چنانچہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے اس کے بارے میں پوچھا تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«لَا تَشْتَرِهِ، وَلَا تَعْدُ فِي صَدَقَتِكَ وَإِنْ أَعْطَاكَهُ بِدرْهَمٍ، فَإِنَّ الْعَائِدَ فِي صَدَقَتِهِ كَالْكَلْبِ يَعُودُ فِي قَيْنَهٖ»<sup>①</sup>

”اسے مت خرید اور اپنا صدقہ مت واپس لو اگرچہ وہ تمھیں ایک ہی درہم میں کیوں نہ دے، کیونکہ اپنا صدقہ واپس لینے والا شخص اس کے کی مانند ہے جو اپنی تقدیم کو دوبارہ چاننا شروع کر دے۔“

لہذا انفاق فی سبیل اللہ کرنے والوں کو ان تمام امور سے اجتناب کرنا چاہئے جو ان کے صدقات کو ضائع کر دینے والے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اپنی راہ میں خرچ کرنے کی توفیق دے اور ہمارے صدقات کو قبول فرمائے۔

### دوسرा خطیب

پہلے خطیب میں ہم نے صدقات کے نظائر و فوائد اور ان کے بعض احکام بیان کئے۔ اب یہ بھی جان لیجئے کہ صدقات میں سب سے اہم صدقہ فریضہ زکاۃ کی ادائیگی ہے۔

### زکاۃ کی تعریف

عربی زبان میں لفظ ”زکاۃ“ پاکیزگی، بڑھوتری اور برکت کے معنوں میں استعمال ہوتا ہے۔ جبکہ شریعت میں ”زکاۃ“ ایک مخصوص مال کے مخصوص حصے کو کہا جاتا ہے جو مخصوص لوگوں کو دیا جاتا ہے۔ اور اسے ”زکاۃ“ اس لئے کہا گیا ہے کہ اس سے دینے والے کا ترکیبی نفس ہوتا ہے اور اس کا مال پاک اور با برکت ہو جاتا ہے۔ یاد رہے کہ ”زکاۃ“ کیلئے قرآن و سنت میں ”صدقہ“ کا لفظ بھی استعمال کیا گیا ہے۔ جیسا کہ فرمان الہی ہے:

﴿خُلُّدُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةٌ تُكَبِّرُهُمْ وَتُرَكِيْهُمْ بِهَا﴾

② التوبیہ: 9:103

① صحیح البخاری: 2623 ، صحیح مسلم: 1620

”(اے پیغمبر) آپ ان کے ماں میں سے صدقہ لے لیجئے جس کے ذریعے آپ ان کو پاک صاف کر دیں گے۔“

## زکاۃ کی اہمیت

(1) زکاۃ دین اسلام کے ان پانچ بنیادی اركان میں سے ایک ہے جن پر دین اسلام قائم ہے۔

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے: «بُنَى الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامِ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ.....الخ»<sup>①</sup>

”اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے: اس بات کی گواہی دیتا کہ اللہ کے سوا کوئی معبد برحق نہیں اور محمد ﷺ اس کے بندے اور رسول ہیں، نماز قائم کرنا اور زکاۃ ادا کرنا.....“

(2) زکاۃ اللہ تعالیٰ کی رحمت کو حاصل کرنے کا ایک ذریعہ ہے۔ فرمان الہی ہے:

﴿وَرَحْمَتِي وَسَعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ...﴾<sup>②</sup>

”اور میری رحمت توہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے، پس میں اپنی رحمت ان لوگوں کے نام لکھ دوں گا جو (گناہ اور شرک سے) بچ رہتے ہیں اور زکاۃ ادا کرتے ہیں۔“

(3) زکاۃ دینی بھائی چارے کی شروط میں سے ایک شرط ہے۔ فرمان الہی ہے:

﴿فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ وَأَتُوا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ﴾<sup>③</sup>

”پس اگر یہ توبہ کر لیں اور نماز کے پابند ہو جائیں اور زکاۃ دیتے رہیں تو تمہارے دینی بھائی ہیں۔“

(4) مسلم معاشرے میں جن عادات کو عام ہوتا چاہئے ان میں سے ایک زکاۃ ہے۔

فرمان الہی ہے: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلَيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ... الخ﴾<sup>④</sup>

”مومن مرد و عورت آپس میں ایک دوسرے کے (مدگار و معاون اور) دوست ہیں، وہ بھلائی کا حکم دیتے اور براہی سے روکتے ہیں، نمازوں کو پابندی سے بجالاتے اور زکاۃ ادا کرتے ہیں...“

(5) جنت الفردوس کے وارث بننے والے مومنوں کی جو صفات اللہ نے بیان فرمائی ہیں ان میں سے ایک زکاۃ ادا کرنا ہے۔ فرمان الہی ہے:

① متفق علیہ

② التوبہ: 9:11

③ الأعراف: 7:165

﴿وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاۃِ فَاعْلَمُونَ﴾<sup>①</sup>

”اور جو زکاۃ ادا کرنے والے ہیں۔“

(6) حضرت ابوالیوب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے کہا: مجھے ایسا عمل بتائیجے کرنے سے میں جنت میں چلا جاؤں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«تَعْبُدُ اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقْبِلُ الصَّلَاةَ الْمُكْتُوبَةَ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصْلُّ الرَّحِيمَ»<sup>②</sup>

”اللہ ہی کی عبادت کرتے رہو اور اس کے ساتھ کسی کو شریک مت ہاؤ۔ فرض نماز پابندی سے ادا کرتے رہو، زکاۃ ادا کرتے رہو اور صد رحمی کرتے رہو۔“

(7) زکاۃ کی ادائیگی سے مال بڑھتا اور بارکت ہو جاتا ہے اور آنکھوں سے محفوظ ہو جاتا ہے۔ فرمانِ الہی ہے:

﴿وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبَآ لَيْرِبَآ فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرَبُّو عِنْدَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاۃً وَجْهَ اللَّهِ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الْمُضِعُفُونَ﴾<sup>③</sup>

”اور جو تم سود دیتے ہوتا کہ لوگوں کے مال میں اضافہ ہوتا رہے تو وہ اللہ کے ہاں نہیں بڑھتا۔ اور جو تم زکاۃ دو گے اللہ کی خوشنودی پانے کی خاطر تو ایسے لوگ ہی کئی گناہ زیادہ پانے والے ہیں۔“

### زکاۃ کے فوائد

(1) اللہ تعالیٰ نے رزق کی تقسیم اپنے ہاتھ میں رکھی ہے، جسے چاہے زیادہ دے اور جسے چاہے تھوڑا دے، لیکن مالدار کو اللہ تعالیٰ نے زکاۃ دینے، صدقہ کرنے اور خرچ کرنے کا حکم دیا ہے، تاکہ جسے اللہ نے تھوڑا دیا ہے اسے بغیر سوال کے ملتا رہے اور اس کی ضروریات پوری ہوتی رہیں۔ اور فقیر کو اللہ تعالیٰ نے سوال سے بچنے کا حکم دیا ہے تاکہ اس کے اندر صبر و شکر جیسی صفات حمیدہ پیدا ہوں۔ اس طرح معاشرے کے یہ دونوں فرد اللہ کے اجر و ثواب کے مستحق ہوتے ہیں، مالدار خرچ کر کے اور فقیر صبر و شکر کر کے۔

(2) اسلام کے مالیاتی نظام کی ایک خوبی یہ ہے کہ اگر پورے اخلاق کے ساتھ اس پر عمل کیا جائے تو دولت چند لوگوں کے ہاتھوں میں منحصر ہونے کی بجائے معاشرے کے تمام افراد میں گردش کرتی رہتی ہے۔ اسکے بر عکس دیگر مالیاتی نظاموں میں یہ ہوتا ہے کہ معاشرے کے چند افراد تو عیش و عشرت سے زندگی بسر کرتے ہیں اور انہی

کے قرب و جوار میں رہنے والے دوسرے لوگ غربت کی چکلی میں پستے رہتے ہیں جو بہت بڑا ظلم ہے۔ چنانچہ معاشرے میں مالیاتی توازن برقرار رکھنے اور اس معاشرتی ظلم کا سد باب کرنے کیلئے اللہ تعالیٰ نے زکاۃ کو فرض کیا اور صدقات اور اتفاقات کی طرف ترغیب دلائی تاکہ معاشرے کے تمام افراد مال و دولت سے مستفید ہوتے رہیں۔ (3) زکاۃ کی ادائیگی سے مالدار اور فقیر کے درمیان محبت پیدا ہوتی ہے اور یوں معاشرہ بغض، نفرت اور خود غرضی جیسی یہاں یوں سے پاک ہو جاتا ہے۔ زکاۃ دینے والے میں سخاوت، شفقت اور ہمدردی اور زکاۃ لینے والے میں احسان نہدی، توضیح اور انکساری جیسی صفات حمیدہ پیدا ہو جاتی ہیں۔ گویا نظام زکاۃ معاشرے میں اخلاقی قدر دوں کو پروان چڑھاتا ہے۔

(4) تاریخ شاہد ہے کہ خلافت راشدہ کے دور میں جب زکاۃ کو حکومتی سطح پر جمع اور اسے فقراء میں تقسیم کیا جاتا تھا تو ایک وقت ایسا بھی آیا جب تلاش کرنے کے باوجود بھی معاشرے میں فقراء نہیں ملتے تھے، چنانچہ زکاۃ بیت المال میں جمع کرادی جاتی تھی اور پھر اسے مسلمانوں کے مفادات عامہ میں خرچ کر دیا جاتا۔ اس سے ثابت ہوا کہ اسلامی نظام زکاۃ سے معاشرے میں غربت ختم ہوتی ہے بشرطیکہ اسے پورے اخلاص اور مکمل دیانتداری کے ساتھ نافذ کیا جائے۔

(5) مالدار لوگ اگر زکاۃ ادا نہ کریں تو معاشرے میں موجود فقراء احساسِ کمتری کا شکار ہو جائیں اور ان کے دلوں میں مالداروں کے خلاف شدید عداوت پیدا ہو جائے۔ اور پھر وہ اپنی ضروریات کو پورا کرنے کیلئے چوری اور ڈاکہ زنی جیسے جرائم کا رہنمای شروع کر دیں۔ یوں معاشرہ بدآمنی اور لا قانونیت کی بھیانک تصویر بن جائے، گویا اسلامی نظام زکاۃ ان اخلاقی جرائم کا سد باب کرتا اور معاشرے کو امن و سکون کی ضمانت فراہم کرتا ہے۔

(6) مال اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے جس کا شکر یہ ادا کرنا ضروری ہے۔ اور اس کی واحد شکل یہ ہے کہ اس کی زکاۃ ادا کی جائے۔ اور یہ بات معلوم ہے کہ جب اللہ کی نعمتوں پر شکر یہ ادا کیا جائے تو اللہ کی عنایات میں اور اضافہ ہو جاتا ہے۔

فَرْمَانُ اللّٰهِ ہے: ﴿لَيْسَ شَكْرُ تُمُّ لَا كَيْدَ لَكُمْ﴾<sup>①</sup>

”اگر تم شکر ادا کرو گے تو میں ضرور بالضدِ تھیں اور زیادہ دوں گا۔“

## زکاۃ نہ دینے والے کا انجام

جیسا کہ ہم پہلے عرض کرچکے ہیں کہ زکاۃ فرض ہے اور اسلام کے اركان میں سے ایک رکن ہے۔ چنانچہ جو شخص اس کی فرضیت سے انکار کرے وہ یقیناً کافر اور واجب القتل ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق رض کے خلیفہ بنے کے بعد جن لوگوں نے زکاۃ دینے سے انکار کر دیا تھا آپ نے ان کے خلاف اعلان جنگ کرتے ہوئے فرمایا تھا:

(وَاللَّهُ لَوْمَنَعْوَنِي عِقَالًا كَانُوا يُؤْدُونَهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ لَقَاتَلُتُهُمْ عَلَى مَنْعِهِ) <sup>①</sup>

”اللہ کی قسم! جو لوگ ایک رسی بھی آنحضرت ﷺ کو دیا کرتے تھے، اگر مجھے نہیں دیں گے تو میں ان سے جنگ کروں گا۔“

اور جو شخص زکاۃ کی فرضیت کا تو قائل ہو لیکن اسے ادا نہ کرتا ہو تو اس کا انجام کیا ہوگا؟ اس کے متعلق ایک آیت اور ایک حدیث ساعت فرمائیے:

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْدَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابِ الْيَمِينِ ۝ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكَوَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظَهُورُهُمْ هَذَا مَا كَنَزْتُمُ لَا نَفْسٌ كُمْ قَدْ وَقَوْا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ﴾ <sup>②</sup>

”اور جو لوگ سونا چاندی کا خزانہ رکھتے ہیں اور اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے انہیں دردناک عذاب کی خبر پہنچا و بتیجے، جس دن اس خزانے کو آتش دوزخ میں تپایا جائے گا پھر اس سے ان کی پیشانیاں اور پہلو اور پیٹھیں داغی جائیں گی (اور ان سے کہا جائے گا): یہ ہے جسے تم نے اپنے لئے خزانہ بنا رکھا تھا، پس اپنے خزانوں کا مزہ چکھو۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے: «مَنْ آتَاهُ اللَّهُ مَا لَا فَلَمْ يُوَدِّ زَكَاتَهُ مُثِلَّ لَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ سُجَاجَاعًا أَقْرَعَ لَهُ زَبِيْتَانِ، يُطْوِقُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يَأْخُذُ بِلِهْزَمَتِيهِ يَعْنِي بِشَدْقَيْهِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَنَا مَالُكُ، أَنَا كَنْزُكَ» <sup>③</sup>

”اللہ نے جس کو مال سے نوازا، پھر اس نے زکاۃ ادا نہ کی تو قیامت کے دن اس کا مال گنجے سانپ کی شکل

① صحیح البخاری: 7284، 7285، صحیح مسلم: 20

② صحیح البخاری: 1403

③ التوبہ: 9: 34-35

میں آئے گا جس کی آنکھوں کے اوپر دو سیاہ نقطے ہونگے، یہ سانپ اس کے گلے کا طوق ہو گا اور اس کے جبڑوں کو پکڑ کر کہے گا: میں ہوں تیرا مال، میں ہوں تیرا خزانہ...”

## کن چیزوں میں زکاۃ فرض ہے؟

اسلام میں جن چیزوں پر زکاۃ فرض ہے وہ اور ان کے متعلقہ کچھ مسائل کچھ اس طرح ہیں:

### ① سونا / چاندی اور نقدی پیسے

سونا / چاندی میں زکاۃ فرض ہے بشرطیکہ ان کی مقدار مقررہ نصاب کے برابر یا اس سے زیادہ ہو اور اس کی ملکیت پر ایک سال گذر چکا ہو۔ سونے کا نصاب 85 گرام جبکہ چاندی کا نصاب 595 گرام ہے۔ اس طرح اگر سونا 85 گرام سے اور چاندی 595 گرام سے کم ہو تو زکاۃ فرض نہیں ہو گی اور اگر یہ دونوں اپنے مقررہ وزن کے برابر یا اس سے زیادہ ہوں لیکن ان پر سال نہ گذر، ہو تو تب بھی زکاۃ فرض نہیں ہو گی۔ دونوں شرطیں اگر موجود ہوں تو سونے چاندی کی زکاۃ نکالنے کا طریقہ یہ ہے کہ سب سے پہلے ان کا وزن دیکھ لیں، پھر مارکیٹ کے موجودہ ریٹ کے مطابق اس وزن کی قیمت کی تحدید کر لیں، اس کے بعد اس کا اڑھائی فیصد یا چالیسوائی حصہ زکاۃ کی نیت سے ادا کر دیں۔

**مسئلہ (1):** سونا / چاندی چاہے ڈھیلے کی شکل میں ہو یا زیورات کی شکل میں، دونوں صورتوں میں زکاۃ فرض ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رض بیان کرتے ہیں کہ ایک عورت اپنی بیٹی کو لئے رسول اللہ ﷺ کے پاس آئی جس کے ہاتھ میں سونے کے دلگن تھے، آپ ﷺ نے پوچھا: ”کیا تم ان کی زکاۃ دیتی ہو؟“ اس نے کہا نہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”اَيْسُرُكُ أَنْ يُسَوِّرَكُ اللَّهُ بِهِمَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِسَوَارَيْنِ مِنْ نَارٍ“<sup>①</sup>

”کیا تھیں یہ بات پسند ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ تھیں ان دونوں کے بد لے آگ کے لگن پہنائے؟“ تو اس نے انھیں زمین پر پھیلک دیا اور کہا: یہ دونوں اللہ اور اس کے رسول ﷺ کیلئے ہیں۔

**مسئلہ (2):** کاغذی کرنی چاہے ریال ہو یا دینار، روپیہ ہو یا ڈالر..... وہ بھی سونے چاندی کے حکم میں

① سنن أبي داود: 1563 ، سنن النسائي: 2479 وصحیح البخاری

آتی ہے۔ لہذا جس شخص کے پاس چاندی کے نصاب کی قیمت کے برابر یا اس سے زیادہ کرنی موجود ہو اور اس پر سال گذر چکا ہو تو اس میں زکاۃ فرض ہوگی۔

**مسئلہ (3):** قرض کی زکاۃ کی دو صورتیں ذہیں: پہلی یہ کہ مقرض قرضہ تسلیم کرتا ہو اور اسے جلد یا بدیر و اپس کرنے کی طاقت بھی رکھتا ہو، یا مقرض تو قرضے سے انکاری ہو لیکن عدالت میں کیس کر کے اس سے قرض و اپس لینے کا یقین ہو تو اس صورت میں قرض کی رقم کی زکاۃ قرض خواہ کو ادا کرنی ہوگی۔ اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ سال کے اختتام پر جب موجودہ مال کا حساب کیا جا رہا ہو اس کے ساتھ قرض کی رقم کو بھی ملا لیا جائے اور نوٹش مبلغ کا اڑھائی فیصد بطور زکاۃ ادا کر دیا جائے۔ اور دوسری صورت یہ ہے کہ مقرض قرضے سے انکاری ہو اور عدالت کے ذریعے اسے واپس لینے کا امکان بھی نہ ہو، یا وہ قرضے کو تسلیم تو کرتا ہو لیکن ہر آئے دن واپسی کا وعدہ کر کے وعدہ خلافی کرتا ہو، یا اس کے حالات ہی ایسے ہوں کہ وہ قرضہ واپس کرنے کی طاقت ہی نہ رکھتا ہو تو ایسی صورت میں قرض کی رقم پر زکاۃ فرض نہیں ہوگی، ہاں جب مقرض قرضہ واپس کر دے تو گذشتہ ایک سال کی زکاۃ ادا کر دی جائے۔

**مسئلہ (4):** ایک شخص کے پاس زکاۃ کا نصاب تو موجود ہو، چاہے سونا / چاندی کی شکل میں یا انقدر کرنی کی شکل میں یا کسی اور شکل میں، لیکن وہ خود دسروں کا مقتضی ہو اور اگر زکاۃ ادا کرے تو مزید بوجہ تلے دب جانے کا اندیشہ ہو تو ایسی حالت میں اس پر زکاۃ فرض نہیں ہوگی، ہاں اگر قرض کی ادائیگی کے بعد بھی اس کے پاس زکاۃ کے نصاب کے برابر مال موجود ہو اور اس پر سال گذر چکا ہو تو اس کا اڑھائی فیصد زکاۃ کی نیت سے ادا کرنا ضروری ہوگا۔

**مسئلہ (5):** کمپنی کے حصہ (شیئرز) اگر تجارتی مقصد سے خریدے گئے ہوں اور ان پر سال گذر چکا ہو تو ان کی زکاۃ ادا کرنا لازمی ہوگا۔ اگر خود کمپنی تمام پارٹنرز کے حصہ کی زکاۃ ادا کر دیتی ہے تو نہیں ہے، ورنہ ہر پارٹنر اپنے حصہ کی زکاۃ ادا کرنے کا پابند ہوگا۔

**مسئلہ (6):** زکاۃ خالص سونے / چاندی پر فرض یوتی ہے، لہذا ملاوٹ کو وزن میں شمار نہیں کیا جائے گا، اس طرح اگر ملاوٹ کا وزن نکال کر خالص سونے / چاندی کا وزن مقررہ نصاب سے کم ہو جائے تو اس پر زکاۃ فرض نہیں ہوگی۔

## ۲ تجارتی سامان

دوسری چیز جس پر زکاۃ فرض ہوتی ہے وہ ہے ”تجارتی سامان“ اور اس سے مراد وہ تمام اشیاء ہیں جنہیں تجارت کی نیت سے خریدا جائے، چاہے مقامی مارکیٹ سے یا باہر سے درآمد کر کے۔ اس طرح وہ تمام چیزیں اس حکم سے نکل جاتی ہیں جنہیں کسی نے اپنے ذاتی استعمال کیلئے خریدا ہو، مثلاً گھر، گاڑی اور زمین وغیرہ تو ایسی اشیاء پر زکاۃ فرض نہیں اور اسی طرح صنعتی مشینی، آلات، شوروز اور ان میں پڑی الماریاں، دفاتر اور ان کے لوازمات پر بھی زکاۃ فرض نہیں کیونکہ ایسی تمام اشیاء ایک جگہ برقرار رہتی ہیں اور انہیں بخ کر تجارت کرنا مقصود نہیں ہوتا۔

## تجارتی سامان کی زکاۃ نکالنے کا طریقہ

سال کے اختتام پر تاجر (چاہے فرد ہو یا کمپنی) کو چاہئے کہ وہ اپنے تمام تجارتی سامان کی مارکیٹ کے موجودہ ریٹ کے مطابق قیمت لگائے، پھر اس کے پاس سال بھر جو نقدی کرنی رہی ہو اسے اس میں شامل کر لے۔ اسی طرح اس کا جو قرضہ قابل واپسی ہو اسے بھی حساب میں شامل کر لے اور اگر وہ خود مقرض ہو تو قرضے کی رقم نکال کر باقی تمام رقم کا اڑھائی فیصد یا چالیسوں حصہ بطور زکاۃ ادا کر دے۔

**مسئلہ:** صنعتی آلات اور مشینی کی اصل قیمت پر زکاۃ فرض نہیں، البتہ ان کی آمدنی اگر زکاۃ کے نصاب کو پہنچ جائے اور اس پر سال بھی گذر جائے تو اس سے زکاۃ نکالنا ضروری ہوگا۔ اور یہی حکم کرانے پر دیے ہوئے مکانوں، دوکانوں اور گاڑیوں وغیرہ کا بھی ہے کہ ان کی اصل قیمت پر زکاۃ نہیں، کرانے پر ہے بشرطیکہ کرایہ نصاب کو پہنچ جائے اور اس پر سال بھی گذر جائے تو اس کا اڑھائی فیصد ادا کرنا ہوگا۔ البتہ ان اشیاء پر ادا کیا جانے والا نکل اور ان کی دیکھ بھال پر آنے والے دیگر اخراجات ان چیزوں کی آمدنی سے نکال لیے جائیں۔ اسی طرح اگر مالک کا کوئی اور ذریعہ معاش نہیں تو وہ اپنے اپنے بیوی بچوں کے جائز اخراجات بھی آمدنی سے نکال لے، پھر جو رقم باقی ہو اس سے زکاۃ ادا کر دے۔

## ۳ حیوانات

جن مویشیوں پر زکاۃ فرض ہے وہ یہ ہیں: اونٹ، گائے/بھینس اور بھیڑ بکریاں۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے: «مَا مِنْ رَجُلٌ تَكُونُ لَهُ إِيلٌ أَوْ بَقْرٌ أَوْ غَنْمٌ لَا يُؤْدِي حَقَّهَا إِلَّا أُتْبَى بِهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْظَمَ مَا تَكُونُ وَأَسْمَنَهُ، تَطْوِهُ بِأَخْفَافِهَا وَتَنْطِحُهُ بِقُرُونَهَا، كُلُّمَا

جائز اخراجاً هـ رُدَّتْ عَلَيْهِ أَوْ لَا هـ حَتَّى يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ»<sup>①</sup>

”جس شخص کے پاس اونٹ یا گائے یا بکریاں ہوں اور اس نے ان کی زکاۃ ادا نہ کی تو قیامت کے دن انھیں بہت بڑا اور بہت موٹا کر کے لایا جائے گا، پھر وہ اسے اپنے ناپوں سے روندیں گے اور اپنے سینگوں سے ماریں گے، جب سب اس کے اوپر سے گذر جائیں گے تو پہلے کو پھر وٹایا جائے گا اور لوگوں کا فیصلہ ہونے تک اس کے ساتھ اسی طرح ہوتا رہے گا۔“

مویشیوں میں زکاۃ کی فرضیت کیلئے چار شرطیں ہیں: ایک یہ کہ وہ اپنے مقررہ نصاب کو پہنچ جائیں۔ اونٹوں کا کم از کم نصاب پہنچ، گائے / بھیں کا تمیں اور بھیڑ بکریوں کا چالیس ہے۔ دوسرا شرط یہ کہ ان کی ملکیت پر سال گذر جائے۔ تیسرا یہ کہ سال کا اکثر حصہ یہ مویشی چرتے رہے ہوں اور مالک کو سال بھر یا سال کا بیشتر حصہ ان کی خوراک خریدنا نہ پڑی ہو۔ اور چوتھی شرط یہ کہ یہ جانور کھیتی باڑی یا بوجھ برداری کیلئے نہ ہوں۔ یہاں یہ بات منظر وہی چاہئے کہ مویشیوں کو اگر تجارت کی نیت سے خریدا گیا ہو تو ان کی زکاۃ دوسرے سامان تجارت کی زکاۃ کی طرح نکالی جائے گی، چنانچہ ان کی قیمت کا اعتبار ہو گا نہ کہ تعداد کا۔

تعمیہ: مویشیوں کے نصاب کی دیگر تفاصیل حدیث اور فقہ کی کتابوں میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

### ③ زرعی پیداوار

فرمان الہی ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّفُقُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجَنَا لَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ﴾<sup>④</sup>

”اے ایمان والو! اپنی پاکیزہ کمائی میں سے اور ہم نے تمہارے لئے زمین سے جن چیزوں کو نکالا ہے، ان میں سے خرچ کرو۔“

اس آیت سے ثابت ہوا کہ زمینی پیداوار مثلاً گیہوں، نو، چاول، سمجھو، انگور اور زیتون وغیرہ میں زکاۃ فرض ہے اور اس بات پر پوری امت کا اجماع ہے۔

### زرعی پیداوار کا نصاب زکاۃ

فرمان رسول ﷺ ہے: ”لَيْسَ فِيمَا دُوَّنَ حَمْسَةٌ أَوْ سُقْ صَدَقَةٌ“<sup>⑤</sup>

① البقرة: 267

صحيح البخاری: 1460

② صحيح البخاری: 1405، صحيح مسلم: 979

”پانچ وسق سے کم میں زکاۃ نہیں۔“

پانچ وسق کی مقدار موجودہ حساب کے اعتبار سے 653 کیلوگرام بنتی ہے، اس طرح زرعی پیداوار اگر اس وزن سے کم ہو تو اس میں زکاۃ فرض نہیں ہوگی۔ بعض علماء نے اس کا وزن 630 کیلوگرام لکھا ہے۔

زرعی پیداوار کا کتنا حصہ زکاۃ میں دیا جائے؟

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے: «فِيمَا سَقَتِ السَّمَاءُ وَالْعُيُونُ أَوْ كَانَ عَثَرِيًّا: الْعُشْرُ، وَمَا سُقِيَ بِالنَّضْحِ: نِصْفُ الْعُشْرِ»<sup>①</sup>

”جس کو بارش اور چشوں کے پانی نے سیراب کیا ہو یا وہ خود بخوبی پانی سے سیراب ہوا ہو اس میں دسوال حصہ ہے۔ اور جس کو آلات کے ذریعے یا محنت کر کے سیراب کیا گیا ہو اس میں بیسوال حصہ ہے۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ جو پیداوار بارشی پانی یا نہری پانی یا چشوں کے پانی سے حاصل ہوئی ہو اس کا دسوال حصہ اور جسے مشینوں کے ذریعے سیراب کر کے حاصل کیا گیا ہو اس کا بیسوال حصہ بطور زکاۃ ادا کرنا ہوگا۔

**مسئلہ (1):** زرعی پیداوار پر سال گذرنا ضروری نہیں بلکہ وہ جیسے ہی حاصل ہوگی اس کی زکاۃ فوراً دادا کرنی ہوگی۔ فرمان الہی ہے:

﴿وَاتُوا حَقَهُ يَوْمَ حَصَادِهِ﴾<sup>②</sup>

”اس کا حق اس کی کٹائی کے دن ادا کرو۔“

**مسئلہ (2):** تازہ استعمال ہونے والے چلوں اور سبزیوں پر زکاۃ نہیں ہے لہا یہ کہ ان کی تجارت کی جائے۔ تجارت کی صورت میں اگر ان کی قیمت نصاب زکاۃ کو پہنچ جائے اور وہ سال بھر اس کے پاس رہے تو اس کا اڑھائی فیصد ادا کرنا ہوگا۔

## مصارف زکاۃ

زکاۃ کے سائل میں یہ بھی جان لجئے کہ مصارف زکاۃ کیا ہیں یعنی کون لوگ زکاۃ لینے کے مستحق ہیں؟

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامَلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤْلَفَةُ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَأَيْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةٌ مِنَ اللَّهِ﴾<sup>③</sup>

④ التوبہ: 90

⑤ الأنعام: 141

① صحيح البخاری: 1483

”صدقات صرف فقیروں، مسکینوں اور ان کے وصول کرنے والوں کیلئے ہیں۔ اور ان کیلئے جن کی تالیف قلب مقصود ہو۔ اور گرد نمیں چھڑانے میں اور قرض داروں کیلئے اور اللہ کی راہ میں اور مسافر کیلئے۔ یہ فرض ہے اللہ کی طرف سے۔“

اس آیت سے معلوم ہوا کہ زکاۃ لینے کے مستحق یہی آٹھ ہیں، ان کو چھوڑ کر کسی اور مصرف پر زکاۃ خرچ نہیں کی جاسکتی۔ تاہم یہ ضروری نہیں کہ زکاۃ کی رقم ان آٹھوں پر خرچ کی جائے بلکہ ان میں سے جو زیادہ مناسب اور زیادہ ضرورتمند ہو اس پر اسے خرچ کر دیا جائے۔

(1) و (2) فقراء اور مسَاکِین سے مراد وہ لوگ ہیں جو ضرورتمند ہوں اور جن کے پاس اتنا مال نہ ہو کہ جس سے وہ اپنے اور اپنے بیوی بچوں کے اخراجات پورے کر سکیں۔ انھیں زکاۃ کی رقم سے اتنا پیسہ دیا جائے کہ جو زیادہ سے زیادہ ایک سال تک ان کی ضروریات کیلئے کافی ہو۔

(3) ”العاملين علیها“ سے مراد زکاۃ الکٹھی کرنے والے اور اسے مستحقین میں تقسیم کرنے والے لوگ ہیں۔ انھیں زکاۃ کی رقم سے ان کے کام کے بعد تخلوہ یا وظیفہ دیا جاسکتا ہے خواہ وہ مالدار یکوں نہ ہوں۔

(4) ”المؤلفة قلوبهم“ سے مراد کمزور ایمان والے نو مسلم لوگ ہیں، یا وہ لوگ جن کے مسلمان ہونے کی امید ہو، یا وہ کفار جن کو مال دینے سے توقع ہو کہ وہ اپنے قبیلے یا علاقے کے لوگوں کو مسلمانوں پر حملہ اور ہونے سے روکیں گے۔

(5) ”وفی الرقاب“ سے مراد ہے غلاموں کو ان کے آقاوں سے چھڑا کر آزاد کر دینا۔

(6) مقرض جو قرض واپس کرنے کی طاقت نہ رکھتا ہو اسے زکاۃ کی رقم دی جاسکتی ہے بشرطیکہ اس نے قرضہ جائز مقصد کیلئے لیا ہو۔ اسی طرح وہ لوگ جن پر چیز پڑ جائے یا ان کا کاروبار شدید خسارے کا شکار ہو جائے تو انھیں بھی زکاۃ دی جاسکتی ہے۔

(7) ”فی سبیل الله“ سے مراد جہاد اور دیگر تمام دینی مقاصد ہیں جو اللہ کی رضا کے موجب بنتے ہیں، مثلاً دینی مدارس میں زیر تعلیم طلبہ میں زکاۃ کی رقم خرچ کی جاسکتی ہے۔

(8) وہ مسافر جس کا سفر جائز مقصد کیلئے ہو اور اس کا زادِ راہ دوران سفر ختم ہو جائے اور وہ سفری ضروریات کو پورا کرنے کیلئے پسیے کا محتاج ہو تو اسے بھی بقدر ضرورت زکاۃ دی جاسکتی ہے۔

تفہیمی (1): یہ مستحقین زکاۃ اگر اپنے قریبی رشتہ داروں میں مل جائیں تو انھیں زکاۃ دینے سے دو گناہ جرمata ہے۔

حضرت سلمان بن عاصم رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«الصَّدَقَةُ عَلَى الْمِسْكِينِ صَدَقَةٌ، وَعَلَى ذِي الرَّحْمَةِ ثُنَانٌ: صَدَقَةٌ وَصِلَةٌ»<sup>①</sup>

”مسکین کو دیا جائے تو صدقہ ہوتا ہے اور اگر شترے دار کو دیا جائے تو صدقہ وصلہ رحمی دونوں ہوتے ہیں۔“

تبیہ(2) : اپنے بیوی پھوں اور والدین کو زکاۃ نہیں دی جاسکتی۔ ہاں بھائی اگر ضرور تمند ہوں تو انہیں زکاۃ دینے سے دو گناہ اجر ملے گا۔ اسی طرح دو تمند، سمانے والے تند رست لوگ، فاسق و فاجر لوگ اور آلی رسول ﷺ کو بھی زکاۃ نہیں دی جاسکتی۔ ہاں اگر فاسق و فاجر کے راہ راست پر آنے کی امید ہو تو توبہ کی تلقین کر کے دے سکتے ہیں۔

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو زکاۃ ادا کرنے اور انفاق فی سبیل اللہ کی توفیق دے۔ آمين

① سنن النسائي: 2582، سنن الترمذی: 658۔ وصححه الألباني

## رمضان المبارک - نیکیوں کا موسم بہار

اہم عناصر خطبہ:

- ① ماہِ رمضان المبارک کا پانانعت ہے
- ② رمضان المبارک کی خصوصیات
- ③ رمضان المبارک میں ضروری اعمال: ④ روزہ - فضائل روزہ ⑤ قیام ⑥ صدقہ ⑦ تلاوت قرآن  
⑧ دعا، ذکر، استغفار
- ⑨ آداب روزہ

### پہلا خطبہ

برادران اسلام!

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ماہِ رمضان المبارک کا آغاز ہو چکا ہے۔ اس لئے ہم سب کو اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنا چاہیے کہ اس نے ہمیں زندگی میں ایک بار پھر یہ مبارک مہینہ نصیب فرمایا۔ ایک ایسا مہینہ کہ جس میں اللہ تعالیٰ جنت کے دروازے کھول دیتا ہے، جہنم کے دروازے بند کر دیتا ہے اور شیطان کو جکڑ دیتا ہے تاکہ وہ اللہ کے بندوں کو اس طرح گمراہ نہ کر سکے جس طرح عام دنوں میں کرتا ہے۔ ایسا مہینہ کہ جس میں اللہ تعالیٰ سب سے زیادہ اپنے بندوں کو جہنم سے آزادی کا انعام عطا کرتا ہے، جس میں خصوصی طور پر اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کی مغفرت کرتا اور ان کی توبہ اور دعائیں قبول کرتا ہے..... تو ایسے عظیم الشان مہینے کا پانا یقیناً اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے اور اس نعمت کی قدر و منزلت کا اندازہ آپ اسی بات سے کر سکتے ہیں کہ سلف صالحین رحمہم اللہ چھ ماہ تک یہ دعا کرتے تھے کہ یا اللہ! ہمیں رمضان المبارک کا مہینہ نصیب فرماء، پھر جب رمضان المبارک کا مہینہ گذر جاتا تو وہ اس بات کی دعا کرتے کہ اے اللہ! ہم نے اس مہینے میں جو عبادات کیں ٹوٹنیں قبول فرماء۔ کیونکہ وہ اس بات کو جانتے تھے کہ یہ مہینہ کس قدر اہم ہے!<sup>①</sup>  
لہذا ہمیں بھی اس مہینے کو غنیمت سمجھتے ہوئے اس کی برکات سے بھر پور فائدہ اٹھانا چاہئے۔

حضرت طلحہ بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ دو آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور

① لطائف المعارف، ص: 280

دونوں نے بیک وقت اسلام قبول کیا، اس کے بعد ان میں سے ایک آدمی زیادہ عبادت کرتا تھا اور وہ اللہ کی راہ میں ہوا۔ حضرت طلحہؓ فرماتے ہیں کہ میں نے خواب میں دیکھا کہ یہ دوسرا آدمی شہادت پانے والے آدمی سے پہلے جنت میں داخل ہوا ہے اور جب صحیح ہوئی تو میں نے یہ خواب لوگوں کو سنایا جس پر انہوں نے تعجب کا اظہار کیا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْيَسِّ قَدْ مَكَثَ هَذَا بَعْدَهُ سَنَةً فَأَدْرَكَ رَمَضَانَ فَصَامَهُ، وَصَلَّى كَذَا وَكَذَا سَجَدَهُ فِي السَّنَةِ، فَلَمَّا بَيْنُهُمَا أَبْعَدَ مِمَّا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ»<sup>①</sup>

”کیا یہ (دوسرा آدمی) پہلے آدمی کے بعد ایک سال تک زندہ نہیں رہا؟ جس میں اس نے رمضان کا مہینہ پایا، اس کے روزے رکھے اور سال بھر اتنی نمازیں پڑھیں؟ تو ان دونوں کے درمیان (جنت میں) اتنا فاصلہ ہے جتنا زمین و آسمان کے درمیان ہے۔“

اس حدیث میں ذرا غور فرمائیں کہ دو آدمی اکٹھے مسلمان ہوئے، ان میں سے ایک دوسرے کی نسبت زیادہ عبادت گزار تھا اور اسے شہادت کی موت نصیب ہوئی۔ جبکہ دوسرا آدمی پہلے آدمی کی نسبت کم عبادت کرتا تھا اور اس کی موت عام موت تھی لیکن کیا وجہ ہے کہ یہ جنت میں پہلے داخل ہوا؟ اس کی وجہ یہ تھی کہ یہ پہلے آدمی کی شہادت کے بعد ایک سال تک زندہ رہا اور اس دوران اسے رمضان المبارک کا مہینہ نصیب ہوا جس میں اس نے روزے رکھے اور سال بھر نمازیں بھی پڑھتا رہا۔ تو روزہ وہ اور نمازوں کی بدولت وہ شہادت پانے والے آدمی سے پہلے جنت میں چلا گیا۔..... یہ اس بات کی دلیل ہے کہ رمضان المبارک کا پانا اور اس کے روزے رکھنا اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے۔

اور آپ ذرا غور کریں کہ ہمارے کتنے رشتہ دار اور کتنے دوست احباب پہلے سال رمضان المبارک میں ہمارے ساتھ تھے لیکن اس رمضان المبارک کے آنے سے پہلے ہی وہ اس دنیاۓ فانی سے رخصت ہو گئے اور انھیں یہ مبارک مہینہ نصیب نہ ہوا۔ جبکہ ہمیں اللہ تعالیٰ نے زندگی اور تدریتی دی اور یہ مبارک مہینہ نصیب فرمایا کہ ہمیں ایک بار پھر موقع دیا کہ ہم تمام گناہوں سے پچی تو بے کر لیں اور اپنے خالق و مالک اللہ تعالیٰ کو راضی کر لیں تو کیا یہ اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت نہیں؟

اور یہ بھی ہو سکتا ہے کہ یہ رمضان المبارک ہماری زندگی کا آخری رمضان ہو اور آئندہ رمضان کے آنے سے پہلے ہی ہم بھی اس جہاں فانی سے رخصت ہو جائیں اتو ہمیں یہ موقع غنیمت تصور کر کے اس کی برکات کو سینے کی

① سنن ابن ماجہ: 3925، صحيح ابن حبان: 2982، صحيح الجامع الصغیر للألبانی: 1316

بھر پور کوشش کرنی چاہئے۔

یہی وجہ ہے کہ جب رمضان المبارک کا مہینہ شروع ہوتا تو رسول اکرم ﷺ صحابہ کرام ﷺ کو اس کے آنے کی بشارت سناتے اور انھیں مبارکباد دیتے۔ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے رمضان المبارک کی آمد کی بشارت سناتے ہوئے فرمایا:

«أَتَأْكُمْ رَمَضَانُ، شَهْرُ مُبَارَكٌ، فَرَضَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْكُمْ صِيَامَهُ، تُفْتَحُ فِيهِ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ، وَتُغْلَقُ فِيهِ أَبْوَابُ الْجَحَّمِ، وَتُعْلَمُ فِيهِ مَرَدَّ الشَّيَاطِينِ، لِلَّهِ فِيهِ لَيْلَةُ خَيْرٍ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ، مَنْ حُرِمَ خَيْرَهَا فَقَدْ حُرِمَ»<sup>①</sup>

”تمہارے پاس ماوراء رمضان آچکا جو کہ با برکت مہینہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے تم پر اس کے روزے فرض کئے ہیں۔ اس میں جنت کے دروازے کھول دئے جاتے ہیں اور جہنم کے دروازے بند کردئے جاتے ہیں اور اس میں سرکش شیطان جگڑ دئے جاتے ہیں اور اس میں اللہ کی ایک رات ایسی ہے جو ہزار مہینوں سے افضل ہے۔ جو شخص اس کی خیر سے محروم رہ جائے وہی دراصل محروم ہوتا ہے۔“

## خصائص رمضان المبارک

اس مبارک مہینے کی متعدد خصوصیات ہیں جن کی بناء پر اسے دیگر مہینوں پر فضیلت حاصل ہے۔ ان میں سے چند خصوصیات یہ ہیں:

### (۱) نزول قرآن مجید

اللہ تعالیٰ نے آسمانی کتابوں میں سے سب سے افضل کتاب (قرآن مجید) کو مہینوں میں سے سب سے افضل مہینہ (رمضان المبارک) میں اتارا، بلکہ اس مبارک مہینے کی سب سے افضل رات (لیلۃ التدر) میں اسے لوح محفوظ سے آسمان دنیا پر یکبارگی نازل فرمایا اور اسے بیت العزة میں رکھ دیا۔ فرمان الہی ہے:

﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ﴾<sup>②</sup>

”وہ رمضان کا مہینہ تھا جس میں قرآن نازل کیا گیا جو لوگوں کیلئے باعثِ ہدایت ہے اور اس میں ہدایت کی اور (حق و باطل کے درمیان) فرق کرنے کی نشانیاں ہیں۔“

اور فرمایا: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدرِ﴾<sup>①</sup>  
 ”ہم نے اسے لیلۃ القدر میں نازل کیا“

## (۲) جہنم سے آزادی

اس مبارک مہینے کی دوسری خصوصیت یہ ہے کہ اس میں اللہ تعالیٰ اپنے بہت سارے بندوں کو جہنم سے آزادی نصیب کرتا ہے۔ جیسا کہ حضرت جابر بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ لِلَّهِ تَعَالَى عِنْدَ كُلِّ فِطْرٍ عُتْقَاءَ مِنَ النَّارِ، وَذَلِكَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ﴾<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ ہر افطاری کے وقت بہت سے لوگوں کو جہنم سے آزاد کرتا ہے اور ایسا ہر رات کرتا ہے۔“

اور حضرت ابو سعید الخدیری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ لِلَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عُتْقَاءَ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً - يَعْنِي فِي رَمَضَانَ - وَإِنَّ لِكُلِّ مُسْلِمٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةً دَعْوَةً مُسْتَجَابَةً﴾<sup>③</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ (رمضان المبارک میں) ہر دن اور ہر رات بہت سے لوگوں کو جہنم سے آزاد کرتا ہے اور ہر دن اور ہر رات ہر مسلمان کی ایک دعا قبول کی جاتی ہے۔“

ان احادیث کے پیش نظر ہمیں اللہ تعالیٰ سے خصوصی طور پر یہ دعا کرنی چاہئے کہ وہ ہمیں بھی اپنے ان خوش نصیب بندوں میں شامل کر لے جنسیں وہ اس مہینے میں جہنم سے آزاد کرتا ہے کیونکہ یہی اصل کامیابی ہے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿فَمَنْ رُحِزَّ عَنِ النَّارِ وَأَدْخَلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ﴾<sup>④</sup>

”پھر جس شخص کو آگ سے دور کر دیا گیا اور اسے جنت میں داخل کر دیا گیا یقیناً وہ کامیاب ہو گیا اور دنیا کی زندگی تو محض دھوکے کا سامان ہے۔“

① القدر 1:97

② سنن ابن ماجہ: 1643، صحیح الجامع الصغیر للألبانی: 2170

③ البزار - صحیح الترغیب والترہیب للألبانی: 1002

④ آل عمران: 185

## (۳) جنت کے دروازوں کا کھولنا جانا

## (۲) جہنم کے دروازوں کا بند کیا جانا

## (۵) سرکش شیطانوں کا جکڑ اجاتا

یہ تینوں امور بھی رمضان المبارک کی خصوصیات میں سے ہیں۔ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إِذَا كَانَ أَوَّلُ لَيْلَةٍ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ صُقْدَتِ الشَّيَاطِينُ وَمَرَدَةُ الْجِنِّ ، وَغُلْقَنْتُ أَبْوَابُ النَّارِ ، فَلَمْ يُفْتَحْ مِنْهَا بَابٌ ، وَفَتَحَتْ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ فَلَمْ يُغْلَقْ مِنْهَا بَابٌ ، وَيَنْبَدِي مُنَادٍ يَبَاغِي الْخَيْرِ أَقْلِيلٍ ، وَيَبَاغِي الشَّرَّ أَقْصَرُ<sup>①</sup>

”جب ماہ رمضان کی پہلی رات آتی ہے تو شیطانوں اور سرکش جنوں کو جکڑ دیا جاتا ہے۔ جہنم کے دروازے بند کر دے جاتے ہیں اور اس کا کوئی دروازہ کھلانہیں چھوڑا جاتا اور جنت کے دروازے کھول دے جاتے ہیں اور اس کا کوئی دروازہ بند نہیں چھوڑا جاتا اور ایک اعلان کرنے والا پاکار کر کہتا ہے: ”اے خیر کے طلبگار! آگے بڑھ اور اے شر کے طلبگار! اب تور ک جا۔“

## (۶) ایک رات... ہزار مہینوں سے بہتر

ماہ رمضان المبارک کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس میں ایک رات ایسی ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔ فرمان الله ہے:

لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ<sup>②</sup>

”لیلۃ القدر ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔“

اور حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ جب ماہ رمضان شروع ہوا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: إِنَّ هَذَا الشَّهْرَ قَدْ حَضَرَ كُمْ ، وَفِيهِ لَيْلَةٌ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ، مَنْ حُرِمَهَا فَقَدْ حُرِمَ الْخَيْرُ كُلَّهُ ، وَلَا يُحِرِّمُ خَيْرَهَا إِلَّا مَحْرُومٌ<sup>③</sup>

① سنن الترمذی وسنن ابن ماجہ، صحیح الترغیب والترہیب للألبانی: 998

② الفدر 3:97

③ سنن ابن ماجہ: 1644، صحیح الترغیب والترہیب: 1000

”بے شک یہ مہینہ تمہارے پاس آ جکا ہے۔ اس میں ایک رات ایسی ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے اور جو شخص اس سے محروم ہو جاتا ہے وہ تکمیل خیر سے محروم ہو جاتا ہے اور اس کی خیر سے تو کوئی حقیقی محروم ہی محروم رہ سکتا ہے۔“

### (۷) رمضان میں عمرہ حج کے برابر

اس عظیم الشان مہینے کی ساتویں خصوصیت یہ ہے کہ اس میں عمرہ حج کے برابر ہوتا ہے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک انصاری خاتون کو فرمایا:

«إِذَا جَاءَ رَمَضَانُ فَاعْتَمِرْيِ، فَإِنَّ عُمْرَةَ فِيهِ تَعْدِلُ حَجَّةً»<sup>①</sup>

”جب ماہ رمضان آجائے تو تم اس میں عمرہ کر لینا یوں کہ اس میں عمرہ حج کے برابر ہوتا ہے۔“

ایک روایت میں اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ایک انصاری خاتون سے، جسے ام سنان کہا جاتا تھا، کہا: تم نے ہمارے ساتھ حج کیوں نہیں کیا؟ تو اس نے سواری کے نہ ہونے کا عذر پوچش کیا، اس پر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ عُمْرَةَ فِي رَمَضَانٍ تَفْضِي حَجَّةَ مَعِينٍ»<sup>②</sup>

”رمضان میں عمرہ کرنا میرے ساتھ حج کی قضاۓ ہے۔“ یعنی جو شخص میرے ساتھ حج نہیں کر سکا وہ اگر رمضان میں عمرہ کر لے تو گویا اس نے میرے ساتھ حج کر لیا۔

### رمضان المبارک میں ضروری اعمال

رمضان المبارک کے چند خاص ذکر کرنے کے بعد اب ہم وہ اعمال بیان کرتے ہیں جن کی خصوصی طور پر اس مہینے میں تائید کی گئی ہے۔

### (۱) روزہ

رمضان المبارک کے خصوصی اعمال میں سب سے اہم عمل روزہ ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کے روزے ہر مکف مسلمان پر فرض کئے ہیں۔ فرمان الہی ہے:

① صحیح البخاری: 1782، صحیح مسلم: 1256.

② صحیح البخاری: 1863، صحیح مسلم: 1256.

﴿بِإِنَّمَا أَلْهَى الَّذِينَ آمَنُوا نُكَيْبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا نُكَيْبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾<sup>①</sup>  
 ”اے ایمان والو! تم پر روزے فرض کر دئے گئے ہیں، ویسے ہی جیسے تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے تاکہ تم تقویٰ کی راہ اختیار کرو۔“

اور فرمایا: ﴿فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلِيصُمِّهُ﴾<sup>②</sup>

”پس جو شخص بھی اس مہینہ کو پائے وہ اس کے روزے رکھے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے ماہ رمضان المبارک کے روزوں کو اسلام کے اركان خمسہ میں سے ایک رکن قرار دیا۔ جیسا کہ آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

”بُنْيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاتِ، وَحَجَّ بَيْتِ اللَّهِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ”<sup>③</sup>

”اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے۔ اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ ہی معبود برحق ہے اور محمد ﷺ کے بندے اور اس کے رسول ہیں۔ نماز قائم کرنا، زکاۃ ادا کرنا، حج بیت اللہ کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔“

ان دلائل سے ثابت ہوا کہ رمضان المبارک کے روزے ہر مکف مسلمان پر فرض ہیں، ہاں مریض اور مسافر کو اللہ تعالیٰ نے رخصت دی ہے کہ وہ رمضان کے جن دنوں میں بسبب مرض یا سفر روزے نہ رکھ سکیں ان کے روزے بعد میں قضا کر لیں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخْرَ﴾<sup>④</sup>

”پس تم میں سے جو شخص یا میر ہو یا سفر میں ہو، تو وہ اور دنوں میں کتنی کو پورا کر لے۔“

### فضائل روزہ

قرآن و حدیث میں روزہ کے متعدد فضائل ذکر کئے گئے ہیں۔ تو مجھے آپ بھی وہ فضائل سماعت فرمائیجئے:

(۱) مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ

اللہ تعالیٰ نے روزہ داروں سے مغفرت اور اجر عظیم کا وعدہ فرمایا ہے۔

④ متفق عليه      ⑤ البقرة: 184

⑥ البقرة: 185

⑦ البقرة: 183

فَإِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَنِيْتِينَ وَالْقَنِيْتَاتِ وَالصَّدِيقِينَ وَالصَّدِيقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَيْشِعِينَ وَالْخَيْشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّارِبِينَ وَالصَّارِبَاتِ وَالْحَفِظِينَ فُرُوجُهُمْ وَالْحَفِظَاتِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ إِنَّ اللَّهَ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا<sup>①</sup>

”بے شک مسلمان مرد اور مسلمان عورتیں، مومن مرد اور مومنہ عورتیں، فرمانبرداری کرنے والے مرد اور فرمانبرداری کرنے والی عورتیں، راست باز مرد اور راست باز عورتیں، صبر کرنے والے مرد اور صبر کرنے والی عورتیں، عاجزی کرنے والے مرد اور عاجزی کرنے والی عورتیں، صدقہ کرنے والے مرد اور صدقہ کرنے والی عورتیں، روزہ رکھنے والے مرد اور روزہ رکھنے والی عورتیں، اپنی شرمگاہ کی حفاظت کرنے والے مرد اور حفاظت کرنے والی عورتیں، بکثرت اللہ کا ذکر کرنے والے مرد اور ذکر کرنے والی عورتیں، ان سب کیلئے اللہ تعالیٰ نے مغفرت اور بڑا ثواب تیار کر رکھا ہے۔“

اور نبی اکرم ﷺ کا ارشاد ہے :

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفرَانَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبٍ»<sup>②</sup>

”جس نے حالت ایمان میں اللہ سے حصول ثواب کی نیت سے رمضان المبارک کے روزے رکھے اس کے سابقہ گناہ معاف کردئے جاتے ہیں۔“

(ایماناً وَاحْتِسَابًا) کا مفہوم یہ ہے کہ وہ نیت صادقة اور یقین کامل کے ساتھ، حضن اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کے اجر و ثواب کو حاصل کرنے کی خاطر، دل کی خوشی کے ساتھ اور روزوں کو بوجھ سمجھ کر نہیں بلکہ رمضان المبارک کے ایام کو غنیمت تصور کرتے ہوئے رکھے۔ اگر وہ اس کیفیت کے ساتھ روزے رکھے گا تو اس کے سابقہ گناہ معاف کردئے جائیں گے۔

## (۲) روزے کا اجر صرف اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«كُلُّ عَمَلٍ ابْنِ آدَمَ يُضَاعِفُ، الْحَسَنَةُ يُعَشَّرُ أَمْثَالَهَا إِلَى سَبْعِمَائِةٍ ضَعْفٍ، قَالَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَّا الصَّوْمُ فَإِنَّهُ لَيْ وَآنَا أَجْزِيُهُ، يَدْعُ شَهَوَتَهُ وَطَعَامَهُ مِنْ أَجْلِي»<sup>③</sup>

”ابن آدم کا ہر (نیک) عمل کئی گناہ تک بڑھا دیا جاتا ہے، ایک نیکی دس نیکیوں کے برابر، حتیٰ کہ سات سو گناہ تک بڑھا دی جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: سوائے روزے کے جو کہ صرف میرے لئے ہوتا ہے اور میں ہی اس کا بدلہ دوں گا کیونکہ وہ میری وجہ سے اپنی شہوت اور اپنے کھانے کو چھوڑتا ہے۔“

(إِلَّا الصَّوْمُ فِإِنَّهُ لَيْ) ”سوائے روزے کے جو کہ صرف میرے لئے ہوتا ہے“ سے مراد یہ ہے کہ مومن کے باقی نیک اعمال مثلاً نماز، صدقہ اور ذکر وغیرہ تو ظاہری ہوتے ہیں اور فرشتے انھیں نوٹ کر لیتے ہیں، جبکہ روزہ ایسا عمل نہیں جو ظاہر ہو بلکہ صرف نیت کرنے سے ہی انسان روزے کی حالت میں چلا جاتا ہے اور نیت کا علم سوائے اللہ تعالیٰ کے اور کسی کو نہیں ہوتا حتیٰ کہ فرشتے بھی نہیں جانتے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ روزہ صرف میرے لئے ہے اور اس کا بدلہ بھی میں ہی دوں گا اور شاید یہی وجہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے روزے کو بے مثال عمل قرار دیا ہے۔

چنانچہ حضرت ابو امامہ بنی الحنفیہ بیان کرتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی: اے اللہ کے رسول! مجھے کوئی حکم دیں جس پر میں عمل کروں (ایک روایت میں ہے کہ مجھے کوئی ایسا عمل بتا کیں جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ مجھے نفع پہنچائے اور ایک روایت میں ہے کہ مجھے کسی ایسے عمل کا حکم دیں جو مجھے جنت میں داخل کر دے۔) تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (عَلَيْكَ بِالصَّيَامِ فَإِنَّهُ لَا إِعْدَلَ لَهُ)

”تم روزہ رکھا کرو کیونکہ اس کے برابر کوئی عمل نہیں۔“<sup>①</sup>

لیعنی شہوت کو ختم کرنے اور نفس امارہ اور شیطان کا مقابلہ کرنے میں اور اجر و ثواب میں روزے جیسا کوئی عمل نہیں۔

اور چونکہ روزے کا اجر و ثواب بہت زیادہ ہے اور اسکی مقدار کا علم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے اس لئے روزہ وار جیب قیامت کے روز اللہ تعالیٰ سے طے گا اور اسے اللہ تعالیٰ روزے کا اجر و ثواب دے گا تو اسے بے انتہا خوشی ہو گی۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لِلصَّائِمِ فَرْحَانٌ يَفْرَحُهُمَا إِذَا أَفْطَرَ فَرَحَ، وَإِذَا لَقِيَ رَبَّهُ فَرَحَ بِصَوْمِهِ»<sup>②</sup>

”روزہ وار کیلئے دو خوشیاں ہیں، ایک افطاری کے وقت اور دوسرا اللہ تعالیٰ سے ملاقات کے وقت۔“

① سنن النسائي، الصيام، باب فضل الصيام: 2220، وسنن ابن خزيمة: 1893، وصحح إسناده الحافظ ابن حجر في الفتح: 4/126 والأبانى في الصحيح: 1937.

② صحيح البخاري: 1904، صحيح مسلم: 1151.

## (۳) روزہ ڈھال ہے

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«وَالصِّيَامُ جُنَاحٌ، وَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدُكُمْ فَلَا يَرْفُثُ، وَلَا يَضْخَبُ، فَإِنْ سَأَبَهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ إِنِّي أَمْرُ وَصَائِمٌ» <sup>①</sup>

”روزہ ڈھال ہے اور تم میں سے کوئی شخص جب روزے کی حالت میں ہوتا تو وہ ناشائستہ بات نہ کرے اور لڑائی بھگڑے سے پہیز کرے اور اگر کوئی شخص اسے گالی گلوچ کرے یا اس سے لڑائی کرے تو وہ کہے: میں روزہ دار ہوں۔“

”روزہ ڈھال ہے“ سے مراد یہ ہے کہ روزہ شہوات اور گناہوں سے روکتا ہے اور اسی طرح جہنم سے بچاتا ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«الصِّيَامُ جُنَاحٌ مِنَ النَّارِ كَجُنَاحِهِ أَحَدُكُمْ مِنَ الْقِتَالِ» <sup>②</sup>

”روزہ جہنم کی آگ سے ڈھال ہے جیسا کہ تم میں سے کوئی شخص جنگ سے بچنے کیلئے ڈھال لیتا ہے۔“

## (۴) باب الریان

جنت کے ایک دروازے کا نام (باب الریان) ہے، یہ دروازہ صرف روزہ داروں کیلئے مخصوص ہو گا۔

جیسا کہ ہش بن سعد رض سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنِّي فِي الْجَنَّةِ بَابًا يُقَالُ لَهُ الرَّيَانُ ، يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ ، يُقَالُ : أَيْنَ الصَّائِمُونَ؟ فَيَقُولُونَ لَا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ غَيْرُهُمْ ، فَإِذَا دَخَلُوا أَغْلِقَ فَلَمْ يَدْخُلْ مِنْهُ أَحَدٌ» <sup>③</sup>

”بے شک جنت میں ایک دروازہ ہے جسے باب الریان کہا جاتا ہے، اس سے قیامت کے دن صرف روزے دار ہی داخل ہو سکے اور ان کے علاوہ کوئی اور اس سے داخل نہیں ہو گا اور پکار کر کہا جائے گا: کہاں ہیں روزے دار؟ تو وہ کھڑے ہو جائیں گے اور ان کے علاوہ اور کوئی اس سے جنت میں داخل نہیں ہو گا اور جب وہ

① صحيح البخاري: 1904، صحيح مسلم: 1151

② سنن النسائي: 2231، سنن ابن ماجه: 1639، وصححة الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: 982

③ صحيح البخاري: 1896، صحيح مسلم: 1152

سب کے سب جنت میں چلے جائیں گے تو اس دروازے کو بند کر دیا جائے گا۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ أَنْفَقَ زَوْجِيْنِ فِي سَيْلِ اللَّهِ نُودَىْ مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ : يَا عَبْدَ اللَّهِ هَذَا خَيْرٌ ، فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلَاةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلَاةِ ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجِهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الْجِهَادِ ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّيَامِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الرَّيَانِ ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّدَقَةِ»

”جو شخص اللہ کے راستے میں جوڑا (ایک نہیں بلکہ دو) خرچ کرتا ہے اسے جنت کے دروازوں سے پکار کر کہا جائے گا: اے اللہ کے بندے! یہ (دروازہ) تمہارے لئے بہتر ہے۔ لہذا نمازی کو باب الصلاۃ سے پکارا جائے گا، مجاہد کو باب الجہاد سے پکارا جائے گا، روزہ دار کو باب الریان سے پکارا جائے گا اور صدقۃ کرنے والے کو باب الصدقۃ سے پکارا جائے گا۔“

چنانچہ حضرت ابو بکر رض نے کہا: اے اللہ کے رسول! میرے ماں باپ آپ پر قربان ہوں، جس شخص کو ان تمام دروازوں سے پکارا جائے گا اسے تو کسی چیز کی ضرورت نہیں ہوگی۔ تو کیا کوئی ایسا شخص بھی ہو گا جسے ان تمام دروازوں سے پکارا جائے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«تَعَمْ ، وَأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ» <sup>①</sup>

”ہاں اور مجھے امید ہے کہ آپ بھی انہی لوگوں میں سے ہوں گے۔“

## (۵) روزہ شفاعت کرے گا

قیامت کے دن روزہ روزہ دار کے حق میں شفاعت کرے گا اور اس کی شفاعت قبول کی جائے گی۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«الصَّيَامُ وَالْقُرْآنُ يُشْفَعُانَ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، يَقُولُ الصَّيَامُ : أَيْ رَبِّ ! مَنَعْتَهُ الطَّعَامَ وَالشَّهْوَةَ فَشَفَقْتَنِي فِيهِ ، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ : مَنَعْتَهُ النُّومَ بِاللَّيلِ فَشَفَقْتَنِي فِيهِ ، قَالَ : فَيُشَفَّعُانَ» <sup>②</sup>

”روزہ اور قرآن دونوں بندے کے حق میں روز قیمت شفاعت کریں گے۔ روزہ کہے گا: اے میرے

① صحیح البخاری: 1897، صحیح مسلم: 1027

② رواہ أحمد والحاکم وغيرهما وصححه الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 984.

رب ایں نے اسے کھانے سے اور شہوت سے روکے رکھا، اس لئے تو اس کے حق میں میری شفاعت قبول کر لے اور قرآن کہئے گا: میں نے اسے رات کو سونے سے روکے رکھا، لہذا تو اس کے حق میں میری شفاعت قبول کر لے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: چنانچہ ان دونوں کی شفاعت تبoul کر لی جائے گی۔“

(۶) روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک کستوری سے بھی زیادہ اچھی ہے  
جی ہاں! روزہ دار کے منہ کی بواللہ کے نزدیک کستوری سے بھی زیادہ اچھی ہے۔

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«وَالَّذِي نَفْسُهُ مُحَمَّدٌ بِيَدِهِ لَخَلُوفٌ فِيمَا الصَّائِمُ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ»<sup>①</sup>  
”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں محمد ﷺ کی جان ہے! روزہ دار کے منہ کی بواللہ تعالیٰ کے نزدیک  
کستوری سے بھی زیادہ اچھی ہے۔“

(۷) روزے کی حالت میں خاتمه ہو جائے تو وہ سیدھا جنت میں جائے گا

حضرت خدیثۃ النّعوۃ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ قَالَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَبْتَغَاهُ وَجْهَ اللَّهِ، خُتِمَ لَهُ بِهَا، دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ صَامَ يَوْمًا  
أَبْتَغَاهُ وَجْهَ اللَّهِ، خُتِمَ لَهُ بِهَا، دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ أَبْتَغَاهُ وَجْهَ اللَّهِ، خُتِمَ لَهُ  
بِهَا، دَخَلَ الْجَنَّةَ»<sup>②</sup>

”جس شخص نے لا إله إلا الله کہا اور اسی پر اس کا خاتمه ہو گیا وہ سیدھا جنت میں جائے گا اور جس شخص  
نے اللہ کی رضا کی خاطر ایک دن کا روزہ رکھا اور اسی حالت میں اس کا خاتمه ہو گیا تو وہ بھی سیدھا جنت میں  
جائے گا، اور جس شخص نے اللہ کی رضا کی خاطر صدقہ کیا اور اسی وقت اس کا خاتمه ہو گیا تو وہ بھی سیدھا جنت میں  
جائے گا۔“

① صحيح البخاري: 1904، صحيح مسلم: 1151

② مسند أحمد: 350/38: 23324 وہ حدیث صحیح لغیرہ کما قال محقق المسند، وصححه الألبانی  
فی صحيح الترغیب والترہیب: 985

(۸) روزہ جنت میں لے جانے والے اعمال میں سے ہے

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ ایک دیہاتی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے کوئی ایسی چیز بتائیں جس پر میں عمل کروں تو جنت میں داخل ہو جاؤں؟ تو رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَبْعُدُ اللَّهَ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقْيِيمُ الصَّلَاةَ الْمَكْتُوبَةَ، وَتُؤْدِي الرَّزَكَةَ الْمَفْرُوضَةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ» "وَاللَّهُ كَيْ عِبَادَتْ كَرَأَوْ إِنَّكَ مُتْبَناً - فَرِضْ نَمَازْ قَائِمَ كَرَ، فَرِضْ زَكَةَ ادَأْ كَرَ اور رمضان کے روزے رکھ۔"

یہ سن کر دیہاتی نے کہا: اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! میں ہمیشہ نہ اس سے زیادہ کروں گا اور نہ اس سے کم۔ پھر جب وہ چلا گیا تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ سَرَهُ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَلَيَنْظُرْ إِلَى هَذَا»<sup>①</sup>

"جو آدمی اہل جنت میں سے کسی شخص کو دیکھنا چاہتا ہو وہ اسے دیکھ لے۔"

### روزہ خوروں کا انجام

ماہ رمضان المبارک کی خصوصیات اور روزہ کے فضائل ساعت کرنے کے بعد آئیے اب یہ بھی جان لیجئے کہ رمضان المبارک میں بغیر عذر شرعی روزے نہ رکھنا کتنا بڑا اگناہ ہے اور اس کی کیا سزا ہے؟

حضرت ابو امامہ الباقی رض بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا: "میں سویا ہوا تھا کہ خواب میں میرے پاس دو آدمی آئے جنہوں نے میرے بازوں کو پکڑ کر مجھے اٹھایا اور ایک دشوار چڑھائی والے پہاڑ تک لے جا کر مجھے اس پر چڑھنے کے لئے کہا۔ میں نے کہا: میں اس پر چڑھنیں سکتا۔"

انہوں نے کہا: ہم اسے آپ کیلئے آسان بنادیں گے۔ چنانچہ میں نے اس پر چڑھنا شروع کیا حتیٰ کہ پہاڑ کی چوٹی تک پہنچ گیا تو میں نے وہاں چینٹے اور چلانے کی آوازیں سنیں۔ میں نے دریافت کیا کہ یہ جیخ و پکار کیسی ہے؟

انہوں نے جواب دیا کہ یہ جہنمیوں کی آہ و بکاء کا شور ہے۔ پھر مجھے اس سے آگے لے جایا گیا جہاں میں

① صحیح البخاری، الزکاة، باب وجوب الزکاة: 1397، صحیح مسلم، الإیمان: 14

نے کچھ لوگوں کو اُلٹا لکھے ہوئے دیکھا جن کی باچھیں چیر دی گئی تھیں اور ان سے خون بہر رہا تھا۔ میں نے پوچھا یہ کون لوگ ہیں؟ جواب ملا کہ یہ وہ لوگ ہیں جو روزوں کے ایام میں کھایا پیا کرتے تھے۔<sup>①</sup>

## (۲) قیامِ رمضان (نمازِ تراویح)

رمضان المبارک کے خصوصی اعمال، جن کی اس مہینے میں زیادہ تاکید کی گئی ہے ان میں سے ایک عمل قیامِ رمضان یعنی نمازِ تراویح ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ قیامِ رمضان کی ترغیب تو دلاتے تھے تاہم انھیں سختی سے اس کا حکم نہیں دیتے تھے اور آپ ﷺ ارشاد فرماتے:

«مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفرَلَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>②</sup>

”جس شخص نے ایمان کے ساتھ اور اللہ کی رضوی کو طلب کرتے ہوئے رمضان کا قیام کیا اس کے پچھلے گناہ معاف کر دیے جاتے ہیں۔“

اور حضرت عائشہ رض بیان فرماتی ہیں کہ ایک رات رسول اللہ ﷺ آدمی رات کے وقت مسجد میں تشریف لے گئے اور آپ ﷺ نے نماز پڑھی۔ چنانچہ لوگوں نے بھی آپ ﷺ کی اقتداء میں نماز پڑھی اور جب صبح ہوئی تو لوگوں نے ایک دوسرے کو (اس نماز کے بارے میں) بتایا۔ پھر جب اگلی رات آئی تو پہلی رات کی نسبت زیادہ لوگ جمع ہو گئے اور انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے پیچھے نماز پڑھی۔ پھر جب صبح ہوئی تو انہوں نے مزید لوگوں کو آگاہ کیا، اس طرح جب تیسرا رات آئی تو لوگوں کی تعداد اور زیادہ ہو گئی۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ مسجد میں تشریف لے گئے اور لوگوں نے آپ ﷺ کے پیچھے نماز ادا کی۔ پھر جب چوتھی رات آئی تو لوگ اتنے زیادہ تھے کہ مسجد چھوٹی پڑ گئی لیکن نبی کریم ﷺ اس رات مسجد میں تشریف نہ لے گئے یہاں تک کہ فجر کی اذان ہو گئی، پھر آپ ﷺ نے فجر کی نماز پڑھائی اور لوگوں کی طرف متوجہ ہو کر آپ ﷺ نے خطبہ مسنونہ پڑھا اور ارشاد فرمایا:

«أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَىٰ مَكَانُكُمْ، وَلَكِنَّنِي خَيَّثْتُ أَنْ تُفَرَّضَ عَلَيْكُمْ فَتَعْجِزُوا

عَنْهُ»<sup>③</sup>

① ابن خزيمة و ابن حبان وصححة الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: 1005

② صحيح البخاري: 37 ، 2008 ، صحيح مسلم: 759

③ صحيح البخاري: 2012 ، صحيح مسلم: 761

”لوگو! آج رات مسجد میں تمہاری موجودگی مجھ سے مخفی نہیں تھی لیکن (میں مسجد میں اس لئے نہ آیا کہ) مجھے اس بات کا اندریشہ ہوا کہ کہیں یہ نماز تم پر فرض ہی نہ ہو جائے اور پھر تم اس سے عاجز آ جاؤ۔“

اور چہاں تک رکعتی تراویح کی تعداد کا تعلق ہے تو اس کے متعلق بھی چند احادیث بغور ساعت فرمائیجئے۔

① صحیح بخاری میں مردی ہے کہ ابو سلمہ بن عبد الرحمن نے حضرت عائشہؓؑ سے پوچھا:

رمضان میں رسول اللہ ﷺ کی نماز کیسی تھی؟ تو انہوں نے جواب دیا:

『مَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَرِيدُ فِي رَمَضَانَ وَلَا فِيْ غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةِ رَكْعَةَ』<sup>①</sup>

”رسول اللہ ﷺ میں رمضان اور دیگر مہینوں میں گیارہ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے۔“

② حضرت جابر بن عبد اللہؓؑ نے بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ہمیں رمضان میں آٹھ رکعات اور نماز و تراویح کی تعداد آئی تو ہم جمع ہو گئے اور ہمیں اسید تھی کہ آپ ﷺ گھر سے باہر نکلیں گے لیکن ہم صح تک انتظار کرتے رہ گئے۔ پھر ہم نے رسول اللہ ﷺ سے اس سلسلے میں بات کی تو آپ ﷺ نے فرمایا:

『إِنِّي خَشِينُ - أَوْ كَرِهُتُ - أَنْ يُكَتَبَ عَلَيْكُمُ الْوِتْرُ』<sup>②</sup>

مجھے خطرہ تھا کہ کہیں تم پر وتر فرض نہ کر دیا جائے۔“

③ امام مالک نے السائب بن یزیدؓؑ سے روایت کیا ہے کہ ”حضرت عمرؓؑ نے ابی بن کعبؓؑ کو تمیم الداریؓؑ کو گیارہ رکعات پڑھانے کا حکم دیا۔“<sup>③</sup>  
ان احادیث سے معلوم ہوا کہ

۱۔ رمضان اور دیگر مہینوں میں رسول اللہ ﷺ کی رات کی نماز گیارہ رکعات تھی۔

۲۔ اور یہی گیارہ رکعات ہی آپ ﷺ نے رمضان میں صحابہ کرامؓؑ کو بھی باجماعت پڑھائیں۔

۳۔ پھر جب حضرت عمرؓؑ نے نماز تراویح کے لئے لوگوں کو جمع کیا تو انہوں نے بھی دو صحابہ کرام ابی بن کعبؓؑ اور تمیم الداریؓؑ کو گیارہ رکعات ہی پڑھانے کا حکم دیا۔

① صحیح البخاری: 2013، صحیح مسلم: 738:

② صحیح ابن خزیمه: 170، ابن حبان: 2409، 2415، ابو یعلی: 336/3 وحسن إسناده الشیخ الألبانی فی تحرییج صحیح ابن خزیمه

③ الموطأ، باب ماجاء فی قیام رمضان: 1/73، ابن أبي شیبة: 2/391

نماز تراویح ہی ماہ رمضان میں نماز تجد ہے

حضرت ابوذر ؓ بیان کرتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ رمضان کے روزے رکھے، آپ ﷺ نے اس دوران ہمیں قیام نہ کرایا یہاں تک کہ صرف سات روزے باقی رہ گئے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے ۲۳ کی رات کو ہمارے ساتھ قیام کیا اور اتنی لبی قراءت کی کہ ایک تھائی رات گزر گئی۔ پھر چھوٹیوں رات کو آپ ﷺ نے ہمارے ساتھ قیام نہ کیا۔ پھر چھوٹیوں رات کو آپ ﷺ نے ہمارے ساتھ قیام کیا یہاں تک کہ آدمی رات گزر گئی۔ تو میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! کاش آج آپ ساری رات ہی قیام کرتے!

رسول اللہ ﷺ نے جواب دیا:

«إِنَّهُ مَنْ قَامَ مَعَ الْإِمَامَ حَتَّىٰ يَنْصَرِفَ كُتُبَ لَهُ قِيَامُ لَيْلَةٍ»

”جو شخص امام کے ساتھ قیام کرے یہاں تک کہ امام قیام سے فارغ ہو جائے تو اس کیلئے پوری رات کے قیام کا اجر لکھ دیا جاتا ہے۔“

پھر چھوٹیوں رات گزر گئی، آپ ﷺ نے ہمارے ساتھ قیام نہ کیا۔ پھر ستا گیسوں رات کو آپ ﷺ نے ہمارے ساتھ قیام کیا اور اپنے گھر والوں اور اپنی ازواج مطہرات شیعۃ الرضاؑ کو بھی بلا لیا اور اتنا لبما قیام کیا کہ ہمیں سحری کے فوت ہو جانے کا خطرہ پیدا ہو گیا۔<sup>①</sup>

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ﷺ نے رمضان میں نماز تراویح پر ہی اکتفاء کیا اور اس کے بعد نماز تجد نہیں پڑھی کیونکہ سحری تک تو آپ ﷺ نماز تراویح ہی پڑھاتے رہیا اور اگر اس میں اور نماز تجد میں کوئی فرق ہوتا یا دونوں الگ الگ نمازیں ہوتیں تو آپ ﷺ نماز تراویح کے بعد تجد پڑھتے۔ لہذا رمضان میں تراویح ہی نماز تجد ہیا اور عام دنوں میں جسے نماز تجد کہتے ہیں وہی نماز رمضان میں نماز تراویح کہلاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی (پہلی) حدیث کو کتاب التراویح میں روایت کیا ہے، اس لئے اس سے نماز تجد مراد لینا اور پھر اس میں اور نماز تراویح میں فرق کرنا قطعاً درست نہیں۔

کیا حضرت عمر بن الخطاب نے میں رکعت تراویح پڑھانے کا حکم دیا تھا؟

ہم نے مؤطا اور ابن ابی شیبہ کے حوالے سے السائب بن یزیدؑ کا یہ اثر نقش کیا ہے کہ حضرت عمر بن الخطاب

① سنن الترمذی: ۱۶۰۵: حسن صحیح، سنن أبي داود: ۱۳۷۵، سنن النسائی: ۱۶۰۵، سنن ابن ماجہ: ۱۳۲۷ و صحیح الالبانی

نے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ اور حضرت تمیم الداری رضی اللہ عنہ کو گیارہ رکعات پڑھانے کا حکم دیا تھا، امام مالک نے جہاں یہ اثر روایت کیا ہے وہاں اس کے فوراً بعد ایک دوسرے اثر بھی لائے ہیں جس کے الفاظ یہ ہیں:  
 یزید بن رومان بیان کرتے ہیں کہ لوگ عہد عمر رضی اللہ عنہ میں رمضان کے دوران ۲۳ رکعات پڑھتے تھے۔<sup>۱</sup>  
 لیکن یہ اثر منقطع یعنی ضعیف ہے کیونکہ اس کے راوی یزید بن رومان نے عہد عمر رضی اللہ عنہ کو پایا ہی نہیں اور اگر اسے بالفرض صحیح بھی مان لیا جائے تو توب بھی پہلا اثر راجح ہے کیونکہ اس میں یہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے دو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو گیارہ رکعات پڑھانے کا حکم دیا تھا جبکہ دوسرے اثر میں یہ ہے کہ لوگ عہد عمر رضی اللہ عنہ میں ۲۳ رکعات پڑھا کرتے تھے۔ لہذا جس کام کا عمر رضی اللہ عنہ نے حکم دیا وہی راجح ہوگا کیونکہ وہ سنت کے مطابق ہے۔

### (۳) صدقہ کرنا اور دیگر نیکی کے کاموں میں بڑھ چڑھ کر حصہ لینا

رمضان المبارک میں صیام و قیام کے علاوہ حسب استطاعت صدقہ بھی کرنا چاہئے اور نیکی کے کام کثیر سے کرنے چاہئیں، کیونکہ رسول اللہ ﷺ اس مبارک مہینے میں خیر کے تمام کاموں کی طرف سبقت لے جاتے تھے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ

«کَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجْوَادَ النَّاسِ بِالْخَيْرِ، وَكَانَ أَجْوَادَ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَلْقَاهُ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي رَمَضَانَ حَتَّى يَنْسِلِخَ، يَعْرِضُ عَلَيْهِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْقُرْآنَ، فَإِذَا لَقَيْهِ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ أَجْوَادَ بِالْخَيْرِ مِنَ الرِّيحَانِ الْمُرْسَلَةِ»<sup>۲</sup>

”نبی کریم ﷺ لوگوں میں سب سے زیادہ خیر کے کام کرتے تھے اور آپ سب سے زیادہ خیر کے کام رمضان المبارک میں کرتے جبکہ حضرت جبریل آپ سے ملتے اور حضرت جبریل آپ سے رمضان المبارک کی ہر رات کو ملتے اور دورانِ ملاقات نبی کریم ﷺ اُنھیں قرآن مجید سناتے۔ لہذا جب حضرت جبریل ملتے تو آپ ﷺ تیز ہوا سے بھی زیادہ جلدی کرتے ہوئے خیر کے کاموں کی طرف سبقت لے جاتے۔“

خاص طور پر روزہ داروں کی افطاری کا اہتمام ضرور کرنا چاہئے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:  
 «مَنْ فَطَرَ صَائِمًا كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْرِهِ غَيْرَ أَنَّهُ لَا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الصَّائِمِ شَيْءٌ»<sup>۳</sup>

① المؤطأ إمام مالك: 73/1

② صحيح البخاري ، الصوم ، باب أجدود ما كان النبي ﷺ يكون في رمضان: 1902

③ سنن الترمذى ، سنن النسائي ، سنن ابن ماجه ، صحيح الترغيب والترهيب: 1078

”جو شخص کسی روزہ دار کا روزہ کھلوائے اسے بھی اتنا ہی اجر ملتا ہے جتنا روزہ دار کو ملتا ہے اور خود روزہ دار کے اجر میں بھی کوئی کمی نہیں آتی۔“

### (۳) تلاوتِ قرآن

رمضان المبارک میں جن اعمال صالحہ کا زیادہ اہتمام کرنا چاہئے ان میں سے ایک عمل تلاوتِ قرآن مجید ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں جہاں رمضان کے روزوں کی فرضیت ذکر کی ہے وہاں اس کے ساتھ ماہِ رمضان المبارک کی ایک خصوصیت یہ بھی ذکر فرمائی ہے کہ اس نے اس ماہ میں قرآن مجید کو نازل فرمایا جو کہ لوگوں کیلئے باعثِ ہدایت ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید کا رمضان المبارک سے گہرا تعلق ہے، اس لئے اس مبارک مہینے میں قرآن مجید کی تلاوت زیادہ سے زیادہ کرنی چاہئے۔ خود رسول اللہ ﷺ بھی اس ماہ میں اس کا خاص اہتمام فرماتے اور رمضان المبارک کی ہر رات حضرت جبریل علیہ السلام کو قرآن مجید سناتے تھے۔ جیسا کہ ہم صحیح بخاری کی حدیث کے حوالے سے پہلے عرض کر چکے ہیں۔

اور تلاوتِ قرآن مجید کے فضائل میں یہی فضیلت کافی ہے کہ اس کے ایک ایک حرف پر دس نیکیاں ملتی ہیں۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، لَا أَقُولُ إِلَّمْ حَرْفٌ، وَلِكِنْ الْفُ حَرْفٌ، وَلَامُ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ»

”جو آدمی کتابِ اللہ (قرآن مجید) کا ایک حرف پڑھتا ہے اسے ایک نیکی ملتی ہے اور ایک نیکی اس جیسی دس نیکیوں کے برابر ہوتی ہے۔ میں یہیں کہتا ہوں (الم) ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے، لام دوسرا اور میم تیسرا حرف ہے۔“<sup>①</sup>

واضح رہے کہ قرآن مجید کی تلاوت کے ساتھ ساتھ اس میں تذیراً اور غور و فکر بھی کرنا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے یہ کتاب اسی لئے اتاری ہے کہ اسے پڑھا جائے، اس میں غور و فکر کیا جائے اور اسے اپنا دستورِ حیات بنایا جائے۔ فرمانِ الٰہی ہے:

﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبُرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَلَعَّلَ عَكْرَ أُولُوا الْأُلْبَابِ﴾<sup>②</sup>

”یہ کتاب بارکت ہے جسے ہم نے آپ کی طرف اس لئے نازل فرمایا ہے کہ اس کی آیتوں میں غور و فکر

29:38 ص 2910: حسن صحيح غریب: وصححه الألباني

کریں اور عقائد اس سے نصیحت حاصل کریں۔“

### (۵) دعا، ذکر اور استغفار

رمضان المبارک کے اہم اعمال میں سے ایک عمل روزے کے دوران زیادہ سے زیادہ دعا، استغفار اور ذکر الہی کرتا ہے کیونکہ روزہ دار کی دعا ان دعاؤں میں سے ہے جو اللہ تعالیٰ کے ہاں قبول ہوتی ہیں۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«ثَلَاثُ دَعَوَاتٍ لَا تُرْدُ دَعْوَةُ الْوَالِدِ لِوَلِيْهِ، وَدَعْوَةُ الصَّائِمِ، وَدَعْوَةُ الْمُسَافِرِ»<sup>①</sup>

”تین دعائیں روئیں کی جاتیں۔ اپنی اولاد کے لیے والد کی دعا، روزہ دار کی دعا اور مسافر کی دعا۔“

ایک روایت میں فرمایا:

«ثَلَاثُ دَعَوَاتٍ مُسْتَجَابَاتٍ: دَعْوَةُ الصَّائِمِ، وَدَعْوَةُ الْمَظْلُومِ، وَدَعْوَةُ الْمُسَافِرِ»<sup>②</sup>

”تین دعائیں قبول کی جاتی ہیں: روزہ دار کی دعا، مظلوم کی دعا اور مسافر کی دعا۔“

خاص طور پر افطاری کے وقت ضرور دعا کرنی چاہئے کیونکہ وہ وقت قبولیت کے اوقات میں سے ہے۔

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«إِنَّ لِلصَّائِمِ عِنْدَ فِطْرِهِ لَدَعْوَةَ مَا تُرْدُ»<sup>③</sup>

”بے شک روزہ دار کی افطاری کے وقت ایک دعا ایسی ہوتی ہے جسے روئیں کیا جاتا۔“

اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو اس ماہ مبارک کی برکات سے فائدہ اٹھانے کی توفیق دے۔ آمین

### دوسرा خطہ

پہلے خطہ میں ہم نے رمضان المبارک کی اہمیت و فضیلت اور رمضان المبارک کے خصوصی اعمال ذکر کئے، اب آئیے روزے کے چند ضروری آداب و مسائل بھی سن لیجئے۔

### (۱) روزہ کی نیت:

فرض روزے کی نیت طوع فخر سے پہلے کرنا ضروری ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

② أيضاً: 3032

صحیح الجامع الصغیر لللبانی: 3032

③ ابن ماجہ: 1753 قال فی الزوائد : إسناده صحيح

«مَنْ لَمْ يُبَيِّنِ الصِّيَامَ قَبْلَ طُلُوعِ الْفَجْرِ، فَلَا صِيَامَ لَهُ»<sup>①</sup>  
 ”جس نے طلوع فجر سے پہلے روزے کی نیت نہ کی اس کا روزہ نہیں ہے۔“  
 لیکن نقلی روزے کی نیت طلوع فجر کے بعد ظہر سے پہلے بھی کی جاسکتی ہے بشرطیکہ طلوع فجر کے بعد کچھ نہ  
 کھایا پیا ہو۔

واضح رہے کہ نیت کا تعلق دل سے ہے، لہذا دل ہی میں روزہ کی نیت کی جائے اور جہاں تک نیت کے  
 مروجہ الفاظ (وَيَصُومُ غَدَنَوْيَتُ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ) کا تعلق ہے تو یہ کسی صحیح حدیث سے ثابت نہیں ہیں۔

## (۲) سحری کھانا

حضرت انس بن مالک رض کا بیان ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

«تَسَحَّرُوا فَإِنَّ فِي السَّحُورِ بَرَكَةً»<sup>②</sup>

”سحری کھاؤ کیونکہ سحری کھانے میں برکت ہے۔“

اور دوسری حدیث میں ارشاد فرمایا: (السَّحُورُ كُلُّهُ بَرَكَةٌ، فَلَا تَدْعُوهُ، وَلَوْ أَنْ يَجْرِعَ أَحَدُكُمْ  
 جُرْعَةً مِنْ مَاءٍ، فَإِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَمَلَائِكَتَهُ يُصَلِّوْنَ عَلَى الْمُتَسَعِّرِيْنَ»<sup>③</sup>

”سحری“ پوری کی پوری برکت ہے، اس لئے اسے مت چھوڑا کرو اگرچہ پانی کا ایک گھونٹ ہی کیوں نہ ہو،  
 کیونکہ اللہ تعالیٰ سحری کرنے والوں پر رحمت بھیجا ہے اور اس کے فرشتے ان کیلئے دعا کرتے ہیں۔“

سحری تاخیر سے کھانا افضل ہے۔ جیسا کہ حضرت سہل بن سعد رض کا بیان ہے کہ میں اپنے گھر والوں کے  
 ساتھ سحری کھاتا، پھر جلدی جلدی آتا کہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھ لوں۔<sup>④</sup>

اور حضرت زید بن ثابت رض کا بیان ہے کہ ہم نبی ﷺ کے ساتھ سحری کرتے، پھر آپ ﷺ نماز کی  
 طرف چلے جاتے۔ حضرت انس رض کہتے ہیں: میں نے پوچھا: اذان اور سحری کے درمیان کتنا وقفہ ہوتا تھا؟ تو  
 انہوں نے کہا: پچاس آیات کی تلاوت کے بعد۔<sup>⑤</sup>

① صحيح الجامع الصغير للألباني: 6534

② صحيح البخاري: 1923، صحيح مسلم: 1095

③ أحمد، صحيح الترغيب والترهيب للألباني: 1070

④ صحيح البخاري: 1920

⑤ صحيح البخاري: 1921

اور اگر رات کو روزے کی نیت کر کے سوئے اور صبح سحری کے لئے بیدار نہ ہو سکے تو ایسی صورت میں بغیر کچھ کھائے پیئے روزہ مکمل کر لے تو روزہ صحیح ہو گا۔

اور اگر غسل واجب کی حاجت ہو اور سحری کا وقت کم ہو تو ایسی صورت میں وضو کر کے پہلے سحری کھالی جائے اور بعد میں غسل کر کے نماز ادا کر لیں۔ جیسا کہ حضرت ام سلمہ رض اور حضرت عائشہ رض کا بیان ہے کہ بعض اوقات نبی کریم ﷺ فجر کے وقت اس حالت میں بیدار ہوتے کہ آپ اپنے گھر والوں سے جبکی ہوتے تو آپ ﷺ غسل کرتے اور اس دن کا روزہ بھی رکھتے۔<sup>①</sup>

(۳) جھوٹ، بہتان طرازی، غیبت، چغلی، گالی گلوچی اور طعن و تشنیع سے بچنا روزے کے دوران ان تمام چیزوں سے بچنا ضروری ہے۔

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ لَمْ يَدْعُ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةً أَنْ يَدْعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ»<sup>②</sup>  
”جو شخص جھوٹی بات اور اس پر عمل کرنیں چھوڑتا تو اللہ کو کوئی ضرورت نہیں کہ وہ کھانا پینا چھوڑ دے۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:  
『لَيْسَ الصَّيَامُ مِنَ الْأَكْلِ وَالشُّرْبِ، إِنَّمَا الصَّيَامُ مِنَ اللَّغْوِ وَالرَّفَثِ، فَإِنْ سَأَلَكَ أَحَدٌ أَوْ جَهِلَ عَلَيْكَ فَقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ، إِنِّي صَائِمٌ』<sup>③</sup>  
”روزہ صرف کھانا پینا چھوڑنے کا نام نہیں بلکہ یہ ہو دگی اور بے حیائی کو چھوڑنا بھی روزے میں شامل ہے۔ پس اگر تمہیں کوئی شخص گالی دے یا بد تیزی کرے تو تم کہو: میں تو روزے کی حالت میں ہوں، میں تو روزے کی حالت میں ہوں۔“

(۴) اظماری

آفتاب غروب ہوتے ہی روزہ اظمار کر لینا چاہئے اور اس میں تاخیر نہیں کرنی چاہئے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

① صحیح البخاری: 1903

② صحیح البخاری: 1925

③ ابن خزيمة و ابن حبان ، صحیح الترغیب والترہیب: 1082

«لَا يَزَالُ النَّاسُ يُخَيِّرُ مَا عَجَلُوا الْفِطْرَ»<sup>①</sup>

”جب تک لوگ جلدی افطاری کرتے رہیں گے وہ خیر کے ساتھ رہیں گے۔“

بہتر یہ ہے کہ افطاری تازہ کھجور کے ساتھ کی جائے اور اگر تازہ کھجور میسر نہ ہو تو پرانی کھجور سے کر لی جائے اور اگر پرانی کھجور بھی نہ ہو تو پانی سے افطاری کی جا سکتی ہے۔

حضرت انس رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نماز (مغرب) سے پہلے تازہ کھجوروں سے افطاری کرتے، اگر تازہ کھجور نہ ملتی تو پرانی کھجور سے کر لیتے اور اگر پرانی کھجور بھی نہ ملتی تو پانی کے چند گھونٹ پی کر افطاری کر لیتے۔<sup>②</sup>

### افطاری کی دعا

حضرت ابن عمر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ جب افطار فرماتے تو یہ دعا پڑھتے:

«ذَهَبَ الظَّمَاءُ وَابْتَلَتِ الْعُرُوقُ وَثَبَتَ الْأَجْرُ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»<sup>③</sup>

”پیاس بمحض گئی اور رگیں تر ہو گئیں اور اللہ نے چاہا تو اجر بھی ثابت ہو گیا۔“

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو اس مبارک مہینے میں زیادہ اپنی عبادت کرنے کی توفیق دے اور ہمیں ان خوش نصیبوں میں شامل کر دے جن کی وہ اس میں مغفرت کرے گا اور ان کی گرد نہیں جہنم سے آزاد کرے گا۔ آمین

① صحیح البخاری: 1957، صحیح مسلم: 1098

② سنن أبي داؤد: 2356 وصححه الألبانی ، صحيح الترغیب والترہیب: 1077

③ سنن أبي داؤد: 2357 وهو حسن عند الشيخ الألباني

## فضائل قرآن مجید

اہم عناصر خطبہ:

- ① ماہ رمضان اور قرآن مجید
- ② قرآن مجید کی قدر و منزلت
- ③ قرآن مجید کے بعض فضائل
- ④ قرآن مجید کو کیوں نازل کیا گیا؟
- ⑤ قرآن مجید کی تاثیر
- ⑥ قرآن مجید کو مضمبوطی سے تھانے کا حکم

پہلا خطبہ

برادران اسلام!

اللہ تعالیٰ نے آسمانی کتابوں میں سے سب سے افضل کتاب (قرآن مجید) کو مہینوں میں سے سب سے افضل مہینہ (رمضان المبارک) میں اتنا رات، بلکہ اس مبارک مہینے کی سب سے افضل رات (لیلۃ القدر) میں اسے لوح محفوظ سے آسمان دنیا پر کیبارگی نازل فرمایا اور اسے بیت العزة میں رکھ دیا۔ فرمان اللہ ہے:

﴿شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبُشِّرَاتُ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ﴾<sup>①</sup>

”وہ رمضان کا مہینہ تھا جس میں قرآن نازل کیا گیا جو لوگوں کیلئے باعثِ ہدایت ہے اور اس میں ہدایت کی اور (حق و باطل کے درمیان) فرق کرنے کی نشانیاں ہیں۔“

اور فرمایا: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدْرِ﴾<sup>②</sup>

”ہم نے اسے لیلۃ القدر میں نازل کیا۔“

اس سے معلوم ہوا کہ قرآن مجید کا رمضان المبارک سے گہرا تعلق ہے، اس لئے اس مبارک مہینے میں قرآن مجید کی حلاوت زیادہ سے زیادہ کرنی چاہئے۔ خود رسول اللہ ﷺ بھی اس ماہ میں اس کا خاص اہتمام فرماتے اور رمضان المبارک کی ہر رات حضرت جبریل علیہ السلام کو قرآن مجید سناتے تھے۔ جیسا کہ صحیح بخاری کی ایک حدیث میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ (كَانَ النَّبِيُّ ﷺ أَجْوَدُ النَّاسِ بِالْخَيْرِ، وَكَانَ أَجْوَدَ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ، وَكَانَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَلْقَاهُ كُلَّ لَيْلَةً فِي رَمَضَانَ حَتَّى يُنْسَلِخَ، يَعْرِضُ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ الْقُرْآنَ، فَإِذَا لَقَيْهُ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَانَ أَجْوَدَ بِالْخَيْرِ مِنَ

الرَّبِيعُ الْمُرْسَلَةُ<sup>①</sup>

”نبی کریم ﷺ لوگوں میں سب سے زیادہ خیر کے کام کرتے تھے آپ سب سے زیادہ خیر کے کام رمضان المبارک میں کرتے جبکہ حضرت جبریل آپ سے ملتے۔ اور حضرت جبریل آپ سے رمضان المبارک کی ہر رات کو ملتے اور دورانِ ملاقات نبی کریم ﷺ اخیس قرآن مجید سانتے۔ لہذا جب حضرت جبریل ملتے تو آپ ﷺ تیز ہوا سے بھی زیادہ جلدی کرتے ہوئے خیر کے کاموں کی طرف سبقت لے جاتے۔“  
تو آئیے اللہ تعالیٰ کی اس عظیم الشان کتاب کے فضائل سماعت کر کے اپنے ایمان کو تروتازہ کیجئے۔

قرآن مجید اللہ تعالیٰ کا کلام ہے

عزیزان گرای! قرآن مجید انتہائی عظیم کتاب ہے اور اس کی عظمت کیلئے یہی بات کافی ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کا کلام مبین ہے اور اس کی طرف سے نازل کردہ ہے۔ خود اللہ تعالیٰ اس کی عظمت مختلف انداز سے بیان فرماتے ہیں:

کہیں یوں فرماتے ہیں: ﴿وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۚ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الْأَمِينُ ۖ عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ۗ يُلَسِّنُ عَرَبَيِّي مُبِينٍ ۗ وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ الْأَوَّلِينَ﴾<sup>②</sup>  
”یقیناً یہ (قرآن) رب العالمین کا نازل کردہ ہے۔ جس کو روح الامین نے آپ کے دل پر اتنا تاکہ آپ ذرا نے والوں میں شامل ہو جائیں۔ یہ فتح عربی زبان میں ہے اور اس کا ذکر پہلے صحیفوں میں بھی ہے۔“  
اور کہیں یوں فرماتے ہیں:

﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا﴾<sup>③</sup>  
”با برکت ہے وہ اللہ جس نے اپنے بندے پر حق و باطل میں فرق کرنے والا (قرآن) اتنا تاکہ وہ تمام لوگوں کیلئے ذرا نے والا بن جائے۔“

اور کہیں اللہ تعالیٰ ستاروں کے محل و قوع کی قسم اٹھا کر اس کتاب کو معزز کتاب قرار دیتے ہیں:  
﴿فَلَا أُقِيمُ بِمَوَاقِعِ النُّجُومِ ۖ وَإِنَّهُ لَقَسْمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ۖ إِنَّهُ لِقُرْآنٍ، كَرِيمٍ ۖ فِي كِتَابٍ مَّكْتُوبٍ ۖ لَا يَمْسِهُ إِلَّا الْمُطْهَرُونَ ۖ تَنْزِيلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَالَمِينَ﴾<sup>④</sup>

① صحيح البخاري ، الصوم ، باب أجود ما كان النبي ﷺ يكون في رمضان: 1902

80-75: الواقعه

② الفرقان: 25

196-192: الشعراء 26

”میں ستاروں کے محل وقوع کی قسم کھاتا ہوں اور اگر تم جانو تو یقیناً یہ بہت بڑی قسم ہے! یہ قرآن ایک بلند پایہ (کتاب) ہے جو لوح محفوظ میں درج ہے۔ جسے پاکیزہ لوگوں کے سوا کوئی نہیں چھو سکتا۔ یہ رب العالمین کی نازل کردہ ہے۔“

اللہ تعالیٰ اس کتاب کو کہیں ﴿الْكِتَابُ الْعَكِيمُ﴾، کہیں ﴿تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَكِيمِ﴾ اور کہیں اس کی قسم کھا کر فرماتے ہیں: ﴿هُدًى وَالْكِتَابُ الْمُبِينُ﴾ ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾ اور کہیں ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ اور کہیں ﴿ص﴾ ﴿وَالْقُرْآنِ ذِي الدِّينِ﴾ الغرض یہ کہ اللہ تعالیٰ اس کے مختلف اوصاف ذکر کر کے اور اس کی قسم کھا کر اس کی عظمت کو واضح فرماتے ہیں تاکہ اس کے ماننے والے بھی اپنے دل کی گہرائی سے اس کی قدر و منزلت کا اعتراف کریں اور اس کو اپنا دستور حیات بنائیں۔

### قرآن مجید بے مثال کتاب ہے

قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی سب سے افضل کتاب ہے اور اپنی فصاحت و بلاحوت کے اعتبار سے بے مثال ہے۔ اسی نے اللہ تعالیٰ نے اس میں بار بار یہ چیلنج فرمایا کہ تمام فصحاء و بلغاء اکٹھے مل کر اس جیسی ایک سورت بھی لا کے دکھائیں۔ پھر اس نے یہ کھلا اعلان کیا کہ تمام جن و انس مل کر بھی اس جیسا قرآن لانا چاہیں تو نہیں لاسکتے۔

﴿قُلْ لَيْسَ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِيقَلٍ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمُؤْلِهِ وَلَوْ كَانَ بِعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ اگر تمام انس و جن مل کر اس قرآن جیسا لانا چاہیں تو اس جیسا نہیں لاسکیں گے، چاہے وہ ایک دوسرے کے مددگار ہن جائیں۔“

### قرآن مجید سیدھا راستہ دکھلاتا ہے

قرآن مجید دینیوں اور اخروی بھائیوں کی طرف انسان کی راہنمائی کرتا ہے اور ایسا مضبوط اور سیدھا راستہ دکھلاتا ہے جو انسان کو جنت تک پہنچادیتا ہے۔

فرمان الہی ہے: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يِهْدِي لِلْيَقِинِ هِيَ أَقْوَمُ وَيَهْشِرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ﴾

الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ۝

”یقیناً یہ قرآن وہ راستہ دکھاتا ہے جو بہت ہی سیدھا ہے اور ان موننوں کو جو نیک عمل کرتے ہیں اس بات کی خوشخبری دیتا ہے کہ ان کیلئے بہت بڑا اجر ہے۔“

نیز فرمایا: ﴿قُلْ جَاءَكُم مِّنَ اللَّهِ نُورٌ وَّكِتَابٌ مُّبِينٌ ۚ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبْلَ السَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ يَأْذِنُهُ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ﴾<sup>①</sup>  
 ”تمہارے پاس اللہ کی طرف سے نور اور (ایسی) واضح کتاب آچکی ہے جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو سلامتی کی راہیں دکھاتا ہے جو اس کی رضا کی اتباع کرتے ہیں اور اپنے حکم سے اندھیروں سے نکال کر روشنی کی طرف لے جاتا ہے اور صراطِ مستقیم کی طرف ان کی راہنمائی کرتا ہے۔“

قرآن مجید باطل کی آمیزش سے بالکل پاک اور شک و شبہ سے بالآخر کتاب ہے  
 اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّهِ مَرْجَأُهُمْ هُمْ وَإِنَّهُ لِكِتَابٌ عَزِيزٌ ۚ لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيمٍ﴾<sup>②</sup>  
 ”یہ وہ لوگ ہیں کہ جب ان کے پاس ذکر (قرآن) آیا تو انہوں نے اس کا انکار کر دیا حالانکہ یہ ایک زبردست کتاب ہے۔ جس میں باطل نہ آگے سے راہ پاسکتا ہے اور نہ پیچھے سے۔ یہ حکمت والے اور لائق ستائش اللہ کی طرف سے نازل ہوا ہے۔“

ای طرح فرمایا: ﴿ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَبَّ لَهُ فِيهِ﴾<sup>③</sup>  
 ”یہ وہ کتاب ہے جس میں شک کی کوئی گنجائش نہیں۔“

قرآن مجید کی حفاظت کا ذمہ اللہ تعالیٰ نے لے رکھا ہے  
 اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الِّيْحَرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ﴾<sup>④</sup>  
 ”بے شک ہم نے ہی ذکر (قرآن) کو تارا اور یقیناً ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔“  
 چنانچہ اللہ تعالیٰ اپنے بندے حضرت جبریل امین ﷺ کے ذریعے قرآن مجید کو اتارتے جو حضرت محمد ﷺ

④ حم السجدة 41:41-42

② المائدۃ 5:15-16

① الإسراء 17:10

⑤ الحجر 15:9

⑦ البقرة 2:2

کی خدمت میں حاضر ہو کر آپ کو آیات قرآنیہ پڑھ کر سناتے۔ آپ ﷺ اس خدشے کے پیش نظر کر کہیں قرآن مجید کی نازل کی گئی آیات کو آپ بھول نہ جائیں، آپ جریں امین ﷺ کی قراءت کے ساتھ قراءت کرنا شروع کر دیتے۔

اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿ لَا تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۚ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ۚ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتِّيغْ قُرْآنَهُ ۚ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ۚ ۝ ①﴾

”اور (اے محمد ﷺ) وحی کے پڑھنے کے لئے اپنی زبان نہ چلایا کرو کہ اس کو جلد یاد کرو۔ اس کا جمع کرنا اور پڑھوانا ہمارے ذمے ہے۔ جب ہم وحی پڑھا کریں تو تم (اس کو سنا کرو اور) پھر اسی طرح پڑھا کرو۔ پھر اس (کے معانی) کا بیان بھی ہمارے ذمے ہے۔“

اس طرح قرآن مجید نبی کریم ﷺ کے سینہ اطہر میں محفوظ ہو جاتا۔ پھر آپ ﷺ حضرت جبریل ﷺ سے قرآن کا دور کرتے رہتے یعنی مسلسل اسے دہراتے رہتے جیسا کہ ہم نے اس خطبہ کے آغاز میں صحیح بخاری کی ایک حدیث کے حوالے سے ذکر کیا ہے۔ اسی طرح آپ ﷺ قرآنی آیات اپنے صحابہ کرام ﷺ کو بھی سناتے جو سننے کے بعد انھیں اپنے سینوں میں محفوظ کر لیتے تھے۔

اس کے علاوہ صحابہ کرام ﷺ میں سے جن کو آپ ﷺ نے کاتباں وحی مقرر کیا تھا ان میں سے کسی کے ذریعے اتری ہوئی آیات یا سورتیں لکھوانے کا اہتمام کر دیتے۔

یوں قرآن مجید آپ ﷺ کی حیات مبارکہ میں ہی لکھا ہوا بھی تھا اور صحابہ کرام ﷺ کے سینوں میں بھی محفوظ تھا۔ پھر حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے حکم پر حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ نے متفرق چیزوں پر لکھا ہوا قرآن مجید یکجا جمع کر دیا جو غیر مرتب صحیفوں کی شکل میں تھا۔ اس کے بعد حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے ان مختلف صحیفوں کو ایک ہی نسخہ میں مرتب کر دیا، پھر اس سے مختلف نسخے نقل کئے گئے اور انھیں پوری مملکت اسلامیہ میں پھیلایا گیا اور آج بھی دنیا کے ہر ہر کونے میں وہ مصحف موجود ہے، اور اگر اس کا ایک نسخہ مشرق سے اور دوسرا مغرب سے لے کر دونوں میں مقارنہ کیا جائے تو الفاظ کا فرق تو کبھی ان میں زبرزیر کافر قبھی نہیں ہو گا۔

اس کے علاوہ دنیا بھر میں قرآن مجید کے حفاظ موجود ہیں اور مسلمانوں میں حفظ قرآن کا ایک ایسا جذبہ پایا جاتا ہے کہ اس جیسا جذبہ دنیا کی کسی کتاب کو حفظ کرنے کے متعلق نہیں پایا جاتا۔ والدین اپنے بچوں کو قرآن حفظ کرانا اپنے اولاد کیلئے سعادت مندی تصور کرتے ہیں۔ مساجد میں حفظ قرآن کا ایک نظام پایا جاتا ہے

اور دن رات اللہ کے گھروں میں اللہ کے کلام کی تلاوت کی جاتی اور اسے حفظ کیا جاتا ہے۔ بچے تو بچے حتیٰ کہ بڑی عمر کے لوگ بھی جو حافظ قرآن نہیں ہوتے ان میں یہ تمبا خرور ہوتی ہے کہ کاش وہ بھی قرآن حفظ کر لیتے! سو مسلمانوں کا قرآن مجید سے یہ لگاؤ اور اہتمام اس بات کا نتیجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام کی حفاظت کا ذمہ لے رکھا ہے اور وہ اپنے بندوں کے ذریعے اس کی حفاظت کرتا رہے گا۔

## قرآن مجید میں شفایہ

بجی ہاں! قرآن مجید دل کی اعتقادی پیماریوں مثلاً کفر، شرک اور نفاق اور اخلاقی پیماریوں مثلاً حسد، بغض، کینہ اور حرص و لالچ کیلئے شفایہ ہے۔

الله تعالى کا فرمان ہے: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصُّدُورِ وَهُدًىٰ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ﴾<sup>①</sup>

”اے لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے نصیحت آچکی، یہ دلوں کے امراض کی شفا اور موننوں کلئے بُدایت اور رحمت ہے۔“

﴿إِنَّ طَرْحَ فِرْمَاتِي: قُلْ هُوَ لِلَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ آمَنُوا هُدًى وَشَفَاءٌ﴾<sup>٢</sup>

”کہہ دیکھئے کہ سر (قرآن) ایمان والوں کلئے مداریت اور شفا ہے۔“

نَيْزِ فَرَمَا يَهُوَ: ﴿وَنَنْزِلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شَفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ الطَّالِبِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾<sup>١٠</sup>

”اور ہم قرآن سے جو کچھ نازل کرتے ہیں وہ موننوں کیلئے خفا اور رحمت ہے اور ظالموں کے خسارہ میں تو

اضافہ ہی کرتا ہے۔

یاد رہے کہ قرآن مجید دل کی اعتقادی اور اخلاقی بیماریوں کیلئے بھی شفا ہے اور جسمانی بیماریوں کیلئے بھی شفا ہے۔ اسی لئے نبی کریم ﷺ جب بیمار ہوتے تو معوذات پڑھ کر اینے اور دم کرتے تھے۔

حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ (آن) رسول اللہ ﷺ کَانَ إِذَا اشْتَكَى يَقْرَأُ عَلَى نَفْسِهِ

بِالْمُعَوَّذَاتِ وَيَنْفُثُ - فَلَمَّا أَشْتَدَّ وَجْهُهُ كَنْتُ أَقْرَأُ عَلَيْهِ وَامْسَحُ بِيَدِهِ رَجَاءً بِرَكْتَهَا<sup>(١)</sup>

”رسول اللہ ﷺ جب بیمار ہوتے تو اپنے اور منوذات پڑھ کر دم کرتے۔ پھر جب آپ کی بیماری میں

٤٤:٤١ حم السجدة ②

صحيح البخاري: 5016

یونس 57:10 ①

الإسراء ١٧: ٨٢

شدت پیدا ہوئی تو میں آپ پر دم کرتی تھی لیکن آپ ہی کا ہاتھ پکڑ کر آپ پر پھیرتی تھی آپ کے ہاتھ کی برکت کی امید رکھتے ہوئے۔“

یہ حدیث دلیل ہے معوذات پڑھ کر دم کرنے کی۔ اسی طرح سورۃ الفاتحہ پڑھ کر بھی کسی بیمار پر دم کیا جائے تو اللہ تعالیٰ اسے شفادے دیتا ہے۔

حضرت ابو سعید الخدري رض بیان کرتے ہیں کہ نبی رَسُولُهُ صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کچھ لوگ عرب کے قبائل میں سے ایک قبیلہ کے ہاں آئے تو اس نے ان کی کوئی مہمان نوازی نہ کی۔ پھر ہوا یہ کہ ان کے سردار کو ایک پچھونے ڈس لیا۔ چنانچہ انہوں نے اس کا ہر طرح سے علاج کیا لیکن اسے کوئی فائدہ نہ ہوا۔ آخر کار وہ صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاں آئے اور کہا: ہمارے سردار کو پچھونے کاٹ لیا ہے تو کیا آپ میں سے کسی کے پاس اس کا کوئی علاج ہے؟ ان میں سے ایک نے کہا: ہاں میں اسے دم کر سکتا ہوں لیکن بات یہ ہے کہ تم لوگ تو وہ ہو کہ تم نے ہماری مہمان نوازی ہی نہیں کی۔ اس لئے میں اس وقت تک دم نہیں کروں گا جب تک تم ہمیں اس کا معاوضہ نہ دو۔ ان لوگوں نے کہا: ٹھیک ہے ہم آپ کو کچھ بکریاں بطور معاوضہ دیں گے۔

چنانچہ وہ صحابی گئے اور اس پر سورۃ الفاتحہ کو پڑھا اور جس جگہ پر اس کو پچھونے ڈسا تھا وہاں اس نے ہلکا سا تھوک دیا۔ اس سے وہ بالکل ٹھیک ہو گیا انہوں نے جو بکریاں انھیں دینے کا وعدہ کیا تھا وہ انھیں دے دیں۔ صحابہ کرام صلی اللہ علیہ وسلم نے آپس میں کہا: یہ بکریاں تقسیم کر لیں تو جس صحابی نے دم کیا تھا اس نے کہا: نہیں، جب تک ہم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر نہیں ہوتے اس وقت تک کچھ بھی نہ کریں۔ چنانچہ وہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو پورا واقعہ عرض کیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: «تمھیں کیسے پڑھتا کہ سورۃ الفاتحہ پڑھ کر دم کرتے ہیں؟» پھر آپ نے فرمایا: «قدْ أَصَبْتُمْ ، إِفْسُمُوا وَأَسْرِبُوا لِيَ مَعْكُمْ سَهْمًا»

”تم نے ٹھیک کیا۔ لہذا تم یہ بکریاں آپس میں تقسیم کرو اور میرا حصہ بھی نکالو۔“

اس حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ مریض پر سورۃ الفاتحہ پڑھ کر دم کیا جائے تو اسے اللہ کے حکم سے شفا ہو گی۔ لہذا طب نبوی کے اس علاج سے ضرور فائدہ اٹھانا چاہئے۔ علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ نے ذکر کیا ہے کہ اگر بندہ فاتحہ کے ساتھ اپنا علاج کرے تو اسے اس کی عجیب تاثیر نظر آئے گی۔ وہ کہتے ہیں کہ میں مکرمہ میں کچھ عرصہ مقیم رہا، اس دوران مجھ پر ایسی مختلف بیماریاں آئیں کہ مجھے ان کیلئے نہ کوئی طبیب ملا اور نہ علاج میسر آیا۔ چنانچہ میں اپنا علاج سورۃ الفاتحہ کے ساتھ کرتا تھا جس کی مجھے عجیب تاثیر نظر آئی۔ پھر میں نے یہ علاج کئی لوگوں کو بتایا جنھیں

درد وغیرہ کی کوئی تکلیف ہوتی تو ان میں سے بیشتر لوگ شفا یا ب ہو گئے۔<sup>①</sup>

ایسا کیوں نہ ہو جبکہ سورۃ الفاتحہ ای قرآن مجید کی سب سے عظیم سورت ہے۔

حضرت ابوسعید رض المععلی رض بیان کرتے ہیں کہ میں مسجد میں نماز پڑھ رہا تھا کہ اس دوران رسول اللہ ﷺ میں

میرے پاس سے گزرے۔ آپ ﷺ نے مجھے بلا یا لیکن میں آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ ﷺ نے پوچھا:

«مَا مَنَعَكَ أَنْ تَأْتِيَ؟» «تمہیں کس بات نے میرے پاس آنے سے روکا؟»

میں نے عرض کی: اے اللہ کے رسول! میں نماز پڑھ رہا تھا۔

تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

الْأَمْ يَقُلُّ اللَّهُ: (هُيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِبِّبُكُمْ) «کیا اللہ تعالیٰ نے نہیں فرمایا: اے ایمان والو! اللہ اور رسول ﷺ کا حکم مانو جبکہ رسول تمہیں اس چیز کی طرف بلائے جو تمہارے لئے زندگی بخش ہو۔»

پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

«أَلَا أَعْلَمُكَ أَعْظَمَ سُورَةً فِي الْقُرْآنِ قَبْلَ أَنْ تَخْرُجَ مِنَ الْمَسْجِدِ؟»

«کیا میں تمہیں مسجد سے نکلنے سے پہلے قرآن کی سب سے عظیم سورت کے بارے میں نہ بتاؤں؟»

اس کے بعد جب ہم مسجد سے باہر نکلنے لگے تو میں نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! آپ نے فرمایا تھا کہ میں تمہیں قرآن مجید کی سب سے عظیم سورت کے بارے میں بتاؤں گا! تو آپ ﷺ نے فرمایا: «الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ هِيَ السَّبُعُ الْمَثَانِيُّ وَالْقُرْآنُ الْعَظِيمُ الَّذِي أُوْتِيَتُهُ»<sup>②</sup>

”وہ سورۃ الفاتحہ ہے اور یہ وہی سورت ہے جس کی سات آیات بار بار دھرائی جاتی ہیں اور یہی سورت وہ قرآن عظیم ہے جو مجھے دیا گیا ہے۔“

### تلاوت قرآن مجید کی فضیلت

قرآن مجید دنیا میں اللہ تعالیٰ کی واحد کتاب ہے جس کی تلاوت کی جائے تو اس کے ایک ایک حرف پر وہ دس نیکیاں ملتی ہیں۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 4647، ص 5006

<sup>②</sup> الجواب الکافی، ص 16

«مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِّنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا، لَا أَقُولُ: أَلَمْ  
حَرْفٌ، وَلِكِنْ أَلْفٌ حَرْفٌ، وَلَامٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ»<sup>①</sup>

”جو آدمی کتاب اللہ (قرآن مجید) کا ایک حرف پڑھتا ہے اسے ایک نیکی ملتی ہے اور ایک نیکی اس جیسی  
دس نیکیوں کے برابر ہوتی ہے۔ میں یہ نہیں کہتا کہ (الم) ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے، لام دوسرا  
اور میم تیسرا حرف ہے۔“

### قرآن مجید اپنے پڑھنے والوں کیلئے شفاعت کرے گا

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِقْرَأُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ»<sup>②</sup>

”تم قرآن پڑھتے رہا کرو کیونکہ یہ قیامت کے دن اپنے پڑھنے والوں (اور اس پر عمل کرنے والوں) کیلئے  
شفاعت کرے گا۔“

### خلافت قرآن سے شیطان گھر سے بھاگ جاتا ہے

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا تَجْعَلُوا بَيْوَكُشُّكُمْ مَقَابِرًا، إِنَّ الشَّيْطَانَ يَنْفِرُ مِنَ الْبَيْتِ الَّذِي تَقْرَأُ فِيهِ سُورَةُ الْبَقَرَةِ»<sup>③</sup>

”تم اپنے گھروں کو قبرستان نہ بناؤ۔ بے شک شیطان اس گھر سے بھاگ جاتا ہے جس میں سورۃ البقرۃ کی  
خلافت کی جاتی رہے۔“

### قرآن سیکھنے اور سکھلانے والے سب سے بہتر ہیں

حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«خَيْرُكُمْ مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلَمَهُ»<sup>④</sup>

”تم میں سب سے بہتر ہے جس نے قرآن سیکھا اور دوسروں کو سکھلایا۔“

دوسری روایت میں ارشاد فرمایا:

① سنن الترمذی: 2910: حسن صحيح غريب: وصححه الألباني

② صحيح مسلم: 1337

③ صحيح البخاری: 5027

④ صحيح مسلم: 780

«إِنَّ أَفْضَلَكُمْ مِنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلَمَهُ»<sup>①</sup>

”یقیناً تم میں سب سے افضل وہ ہے جس نے قرآن سیکھا اور رسول کو سکھایا۔“

اور شافع بن عبد الحارث بیان کرتے ہیں کہ ”عسفان“ میں ان کی ملاقات حضرت عمر بن الخطاب سے ہوئی جو انھیں مکہ مکرمہ کا ذمہ دار مقرر کیا کرتے تھے۔ انھوں نے حضرت عمر بن الخطاب سے پوچھا: اب آپ نے اہل وادی پر کس کو ذمہ دار مقرر کیا ہے؟ انھوں نے فرمایا: ابن ابزی کو۔ انھوں نے کہا: وہ کون ہے؟ حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا: وہ ہمارے آزاد کردہ غلاموں میں سے ایک ہے۔ انھوں نے کہا: تو کیا آپ نے آزاد کردہ غلام کو ذمہ دار بنا دیا؟

حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا:

(إِنَّهُ قَارِيءٌ لِكِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ وَإِنَّهُ عَالَمٌ بِالْفَرَائِضِ)

”بے شک وہ قاریٰ قرآن ہے اور وراثت کے احکام کا عالم بھی ہے۔“

پھر حضرت عمر بن الخطاب نے فرمایا: خبردار! تمہارے نبی ﷺ کا ارشاد ہے:

«إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ بِهِذَا الْكِتَابِ أَقْوَاماً وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ»<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ اس کتاب کے ذریعے کچھ لوگوں کو بلندیاں نصیب کرتا ہے اور کچھ لوگوں کو یونچ گردانا ہے۔“

قرآن پڑھنے اور اس پر عمل کرنے والے اللہ کے خاص بندے ہیں

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ لِلَّهِ أَهْلِيْنَ مِنَ النَّاسِ»

”بے شک لوگوں میں سے کچھ لوگ اللہ تعالیٰ کے خاص بندے ہیں۔“

صحابہ کرام ﷺ نے کہا: اللہ کے رسول! وہ کون ہیں؟

آپ ﷺ نے فرمایا: «هُمْ أَهْلُ الْقُرْآنِ، أَهْلُ اللَّهِ وَخَاصَّتُهُ»<sup>③</sup>

”قرآن پڑھنے اور اس پر عمل کرنے والے اللہ تعالیٰ کے دوست اور اس کے خاص بندے ہیں۔“

② صحيح مسلم: 817

① صحيح البخاري: 5028

③ سنن ابن ماجہ: 215 و صحیح الابنی

## حافظ قرآن کی فضیلت

قرآن مجید ایسی عظیم کتاب ہے کہ اس کو حفظ کرنے والے اور اس پر عمل کرنے والے شخص کی بھی بڑی فضیلت ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ: إِنْفِرْأًا وَارْتَقِ وَرَتِيلْ كَمَا كُنْتَ تُرْتِيلُ فِي الدُّنْيَا، فَإِنَّ مَنْتِلَتَكَ عِنْدَ آخِرِ آيَةٍ تَقْرُوْهَا»<sup>①</sup>

”صاحب قرآن (حافظ قرآن اور اس پر عمل کرنے والے) کو کہا جائے گا: قراءات کرتے جاؤ اور (جنت کی سیر ہیوں پر) چڑھتے جاؤ، اور تریل کے ساتھ پڑھو جیسا کہ تم دنیا میں تریل کے ساتھ پڑھتے تھے، پس تمہاری منزل وہاں ہو گی جہاں تم آخری آیت ختم کرو گے۔“

ای طرح آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«الْمَاهِرُ بِالْقُرْآنِ مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَّةِ، وَالَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَتَعَثَّعُ فِيهِ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرٌ»<sup>②</sup>

”جو شخص قرآن مجید کا ماہر ہو (یعنی جس کا حفظ بہت اچھا ہو اور نہایت خوبصورت تلاوت کرتا ہو) وہ معزز اور مطبع فرشتوں کے ساتھ ہو گا۔ (یعنی قیامت کے روز وہ ان منازل پر فائز ہو گا جہاں معزز فرشتے اس کے ساتھ ہو گے۔) اور جو شخص قرآن پڑھتا ہو اور اس میں اسے ترد ہوتا ہو اور وہ مشقت محسوس کرتا ہو تو اس کیلئے دو اجر ہیں۔“ یعنی ایک اجر تلاوت کا اور دوسرا بار بار اسے دہرانے کا۔

تاہم اس حدیث کا یہ معني ہر گز نہیں کہ جس کا حفظ کمزور ہو اس کو اچھے حفظ والے شخص سے زیادہ اجر ملے گا۔ بلکہ اس میں تو اچھے قاری اور حافظ کے بارے میں یہ بتایا گیا ہے کہ وہ قیامت کے روز فرشتوں کے ساتھ ہو گا، رہا اس کا اجر و ثواب تو وہ اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ اس کو کتنے اجر و ثواب سے نوازے گا۔

## نماز میں قراءت قرآن کی فضیلت

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَعْجَبُ أَحَدُكُمْ إِذَا رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ أَنْ يَجِدَ فِيهِ ثَلَاثَ خَلَفَاتٍ عَظَامٍ سِمَانٌ؟» کیا تم میں سے کوئی شخص یہ بات پسند کرتا ہے کہ جب وہ اپنے گھر والوں کے پاس واپس لوئے تو وہاں تین موٹی تازی

<sup>①</sup> سنن أبي داؤد: 1464، سنن الترمذی: 2914۔ قال الألبانی: حسن صحيح <sup>②</sup> متفق عليه

حالمہ اوثنیاں پائے؟“

ہم نے کہا: جی ہاں

آپ ﷺ نے فرمایا: «فَثَلَاثُ آيَاتٍ يَقْرَأُ بِهِنَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلَاتِهِ خَيْرٌ لَهُ مِنْ ثَلَاثٍ خَلِفَاتٍ عَظَامٍ سِمَانٍ»<sup>①</sup>

”تم میں سے کوئی شخص اپنی نماز میں تین آیات کی تلاوت کرے، یہ اس کیلئے تم مولیٰ تازی حالمہ اوثنیوں سے بہتر ہے۔“

اور حضرت عقبہ بن عامر رض بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ ہم ‘صفہ’ میں بیٹھے ہوئے تھے کہ رسول اللہ ﷺ

ہمارے پاس تشریف لائے اور فرمایا:

”تم میں سے کون ہے جو یہ پسند کرتا ہو کہ وہ ہر روز صحیح سوریے ‘بطحان’ یا ‘عقيق’ میں جائے، پھر وہاں سے دو مولیٰ تازی اوثنیاں بغیر کسی گناہ اور قطع رحمی کے لے آئے؟“

ہم نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم سب یہ پسند کرتے ہیں۔

تو آپ ﷺ نے فرمایا: «أَفَلَا يَغْدُو أَحَدُكُمْ إِلَى الْمَسْجِدِ فَيَعْلَمَ أَوْ يَقْرَأُ آيَتِينَ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ خَيْرٌ لَهُ مِنْ نَاقَتِينَ، وَثَلَاثٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ ثَلَاثٍ، وَأَرْبَعٌ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَرْبَعٍ، وَمَنْ أَعْدَادِهِنَّ مِنَ الْأَبْلِيلِ»<sup>②</sup>

”تو کیا تم میں سے کوئی شخص صحیح سوریے مسجد میں نہیں جاتا جہاں وہ کتاب اللہ کی دو آیات کا علم حاصل کرے یا ان کی تلاوت کرے، یہ اس کیلئے دو اوثنیوں سے بہتر ہے۔ اور تین آیات تین اوثنیوں سے اور چار آیات چار اوثنیوں سے بہتر ہیں۔ پھر اسی طرح ہر آیت ایک ایک اونٹ سے بہتر ہوگی۔“

نماز میں بکثرت قرآن مجید پڑھنے والا آدمی قابل رشک ہے

حضرت عبد اللہ بن عمر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا حَسَدَ إِلَّا فِي اثْتَنِينِ: رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَقُومُ بِهِ أَنَاءَ اللَّيْلِ وَأَنَاءَ النَّهَارِ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَا لَا فَهُوَ يُنْفَقُهُ أَنَاءَ اللَّيْلِ وَأَنَاءَ النَّهَارِ»<sup>③</sup>

④ صحیح مسلم: 803

① صحیح مسلم: 802

② صحیح البخاری: 5025، صحیح مسلم: 815

”صرف دو آدمی ہی قابل رشک ہیں۔ ایک وہ جسے اللہ تعالیٰ نے قرآن دیا (اسے حفظ کرنے کی توفیق دی) اور وہ اس کے ساتھ دن اور رات کے اوقات میں قیام کرتا ہے اور دوسرا وہ جسے اللہ تعالیٰ نے مال عطا کیا اور وہ اسے دن اور رات کے اوقات میں خرچ کرتا ہے۔“

قراءت قرآن کے دوران رحمت باری تعالیٰ کا نزول ہوتا ہے

حضرت براء بن عقبہؓ بیان کرتے ہیں کہ ایک شخص سورۃ الکھف کی تلاوت کر رہا تھا، اس کے پاس اس کا گھوڑا دور سیوں کے ساتھ بندھا ہوا تھا، اچانک ایک بادل آیا اور اس شخص کے اوپر چھا گیا۔ پھر وہ گھومنے اور اس کے قریب ہونے لگا جس سے اس کا گھوڑا ذر کے مارے اچھلتے لگا۔ جب صحیح ہوئی تو وہ نبی کریم ﷺ کے پاس آیا اور اپنا یہ واقعہ ذکر کیا۔ تب آپ ﷺ نے فرمایا:

«تَلْكَ السَّكِينَةُ تَنَزَّلُ لِلْقُرْآنِ»<sup>①</sup>

”یہ باری تعالیٰ کی رحمت تھی جو قرآن کیلئے نازل ہوئی تھی۔“

امام نوویؒ نے (السکینۃ) کے معنی کے بارے میں ذکر کیا ہے کہ اس میں کئی اقوال ہیں، سب سے بہتر یہ ہے کہ اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی پیدا کردہ وہ چیز ہے جس میں اطمینان، رحمت اور فرشتے ہوتے ہیں۔ یعنی قرآن مجید کی تلاوت کے وقت فرشتے اللہ تعالیٰ کی رحمت کے ساتھ نازل ہوتے ہیں جس سے تلاوت کرنے والے کو ایک عجیب سی راحت محسوس ہوتی ہے۔

اور حضرت اسید بن حضیرؓ بیان کرتے ہیں کہ میں رات کو (نمایز میں) سورۃ البقرۃ پڑھ رہا تھا اور میرا گھوڑا قریب ہی بندھا ہوا تھا، اچانک گھوڑا بدکا تو میں خاموش ہوا تو وہ بھی پر سکون ہو گیا۔ میں نے پھر قراءت شروع کی تو وہ ایک بار پھر بدکا۔ ادھر میرا بیٹا ”میخی“ بھی تھا، مجھے اندیشہ ہوا کہ کہیں وہ اسے کچل نہ دے۔ چنانچہ میں سلام پھیر کر اس کے پاس آیا اور اسے اس سے دور کر دیا۔ پھر میں نے آسمان کی طرف نظر اٹھائی تو کیا دیکھتا ہوں کہ ایک چھتری سی ہے اور اس میں چراغ سے چمک رہے ہیں۔ پھر یہ چھتری نما چیز آسمان کی طرف چلی گئی حتیٰ کہ میری نظروں سے اچھل ہو گئی۔

صحیح ہوئی تو میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اپنا پورا واقعہ سنایا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ”اے

① صحیح البخاری: 5011، صحیح مسلم: 795

ابن حضير اقصیں اپنی قراءت جاری رکھنی چاہئے تھی!“  
میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے اپنے بیٹے پر ترس آ رہا تھا اس لئے میں نے سلام پھیر دیا، اس کے بعد میں نے ایک چھتری نما چیز دیکھی جس میں چراغ چمک رہے تھے، وہ اوپر کو چلی گئی اور میری نظروں سے غائب ہو گئی۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «تُلِكَ الْمَلَائِكَةُ دَنَتْ لِصَوْتِكَ، وَلَوْ قَرَأْتَ لَا صَبَحْتَ يَنْظُرُ النَّاسُ إِلَيْهَا لَا تَنَوَّرِي مِنْهُمْ»<sup>①</sup>  
”یہ فرشتے تھے جو تمہاری آواز کے قریب آگئے تھے اور اگر تم قراءت جاری رکھتے تو صبح کے وقت لوگ بھی اسے دیکھ لیتے اور وہ ان سے نہ چھپ سکتے۔“

یہ تھے قرآن مجید کے بعض فضائل۔ اب سوال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس عظیم کتاب کو کیوں نازل کیا؟

### قرآن مجید کو کیوں نازل کیا گیا؟

① اس لئے کہ اس پر ایمان لانے والے اس کی اس طرح تلاوت کریں جیسا کہ اسکی تلاوت کا حق ہے۔  
ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتَلَوَنَهُ حَقًّا تَلَوَتْهُ أُولَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَنْ يَكْفُرْ بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ﴾<sup>②</sup>  
”وہ لوگ جن کو ہم نے کتاب دی وہ اس کی تلاوت کرتے ہیں جیسا کہ اس کی تلاوت کا حق ہے۔ یہی لوگ اس پر ایمان رکھنے والے ہیں اور جو شخص اس سے انکار کرے گا تو یقیناً ایسے ہی لوگ خسارہ پانے والے ہیں۔“  
حق تلاوت یہ ہے کہ قرآن مجید کو اس طرح پڑھا جائے جس طرح یہ آسمان سے نازل ہوا، جس طرح حضرت جبریل علیہ السلام نے نبی کریم ﷺ کو سنایا، پھر جس طرح آپ ﷺ نے صحابہ کرام عن اللہ کو سکھلایا۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿وَقَرَأْنَا فَرَقَنَاهُ يَتَنَقَّرُكُاهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثَثٍ وَنَزَلَنَاهُ تَنْزِيلًا﴾<sup>③</sup>  
”اور قرآن کو ہم نے اجزاء میں نازل کیا تاکہ آپ لوگوں کو آہستہ آہستہ پڑھ کر سنائیں اور ہم نے اسے بتدریج اتنا رہے۔“

اسی طرح فرمایا: ﴿وَرَتَلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلًا﴾<sup>④</sup>

① البقرة: 121

① صحيح البخاري: 5018، صحيح مسلم: 796

② المزمل: 5:73

② الإسراء: 17:106

”اور قرآن کو خوب بخہر بخہر کے پڑھتے۔“

لہذا قرآن مجید کو بخہر بخہر کے اور اس کے حروف کو ان کے مخارج سے ادا کرتے ہوئے پڑھنا چاہئے اور اس کے کلمات کا تلفظ بالکل درست ہونا چاہئے۔ کیونکہ مخارج کی تبدیلی سے یا تلفظ میں بگاڑ سے معانی میں تبدیلی آتی ہے اور یوں قرآن مجید کی معنوی تحریف ہوتی ہے۔

خصوصاً نماز میں، خواہ فرض نماز ہو یا نفل، قرآن مجید کو ترتیل کے ساتھ پڑھنا چاہئے جیسا کہ نبی کریم ﷺ نے ترتیل کے ساتھ پڑھتے تھے۔

حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يُقْطَعُ قِرَاءَتُهُ ، يَقْرَأُ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ) ثمَّ يَقْفُ (الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) ثُمَّ يَقْفُ ، وَكَانَ يَقْرُوْهَا (مَلِكَ يَوْمِ الدِّيْنِ) رسول اکرم ﷺ قراءت میں ایک ایک آیت الگ کر کے پڑھتے تھے۔ آپ ﷺ الحمد لله رب العالمین پڑھتے، پھر وقفہ کرتے۔ اس کے بعد (الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ) پڑھتے اور پھر وقفہ کرتے اور آپ ﷺ (مَلِكَ يَوْمِ الدِّيْنِ) پڑھتے تھے۔<sup>①</sup>

اور قادہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے پوچھا گیا کہ نبی کریم ﷺ کی قراءت کیسی تھی؟ تو انہوں نے کہا: آپ ﷺ خوب کھینچ کر پڑھتے تھے۔ پھر انہوں نے ﷺ بسم الله الرحمن الرحيم کو پڑھا تو (بسم الله) کو کھینچا، (الرحمن) کو بھی کھینچا اور (الرحيم) کو بھی کھینچا۔ یعنی ان کلمات میں حروف مدد کو خوب لبایا۔<sup>②</sup>

اسی طرح قرآن مجید کی تلاوت پر ترجم آواز کے ساتھ کرنی چاہئے۔ جیسا کہ رسول اکرم ﷺ کرتے تھے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا أَذِنَ اللَّهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيٍّ يَتَغَيَّرُ بِالْقُرْآنِ»<sup>③</sup>

”اللہ تعالیٰ کسی چیز کو اس طرح توجہ سے نہیں سنتا جیسا کہ اس نبی کی آواز کو توجہ سے سنتا ہے جو قرآن مجید کو خوش المانی سے پڑھتا ہے۔“

اس کا معنی یہ ہے کہ نبی کریم ﷺ نہایت خوش المان تھے اور پر ترجم آواز میں قرآن مجید کی تلاوت کرتے تھے اور اس حدیث میں اس شخص کی فضیلت بیان کی گئی ہے جو قرآن کو خوش المانی سے پڑھتا ہو کہ اللہ تعالیٰ اس کو

① سنن الترمذی: 2927، سنن أبي داؤد: 4001۔ وصحیح الألبانی

② صحيح البخاری: 5023، صحيح مسلم: 792

③ صحيح البخاری: 4046

اپنے قریب کرتا ہے اور اس کو بڑا جزو و ثواب عطا کرتا ہے۔

اسی طرح نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«زَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ»<sup>①</sup>

”تم قرآن کو اپنی خوبصورت آوازوں کے ساتھ مزین کرو۔“

بلکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے کہ «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَمْ يَتَعَنَّ بِالْقُرْآنِ»<sup>②</sup>

یعنی ”وہ شخص ہم میں سے نہیں جو قرآن مجید کو ترجمہ کے ساتھ نہ پڑھے۔“

لہذا اس سلسلہ میں انسان کو سنتی نہیں کرنی چاہئے اور تلاوت قرآن مجید اچھی اور خوبصورت آواز میں کرنی

چاہئے۔

③ قرآن مجید کی تلاوت کے ساتھ ساتھ اس میں مذہر اور غور و فکر بھی کرنا چاہئے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے یہ کتاب اسی لئے اتاری ہے کہ اسے پڑھا جائے، اس میں غور و فکر کیا جائے اور اسے اپنا دستور حیات بنایا جائے۔ فرمان الہی ہے:

﴿كِتَابُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَّيَدَبُرُوا آيَاتِهِ وَلَيَتَدَعَّ عَنْ أُولُوا الْأَلْبَابِ﴾<sup>④</sup>

”یہ کتاب بارکت ہے جسے ہم نے آپ کی طرف اس لئے نازل فرمایا ہے کہ اس کی آیتوں میں غور و فکر کریں اور انقلمند اس سے نصیحت حاصل کریں۔“

اسی طرح فرمایا: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا﴾<sup>⑤</sup>

”کیا وہ قرآن میں غور و فکر نہیں کرتے یا ان کے دلوں پر تالے پڑے ہوئے ہیں؟“

اس لئے ہمارا فرض ہے کہ ہم اسے خود بھی سیکھیں اور اپنی اولاد کو بھی سکھلائیں۔ خود بھی اس میں غور فکر کریں اور اولاد کو بھی حفظ قرآن کے ساتھ ساتھ اس کا ترجمہ و تفسیر بھی پڑھائیں تاکہ اس سے نصیحت حاصل ہو سکے، کیونکہ قرآن مجید کا معنی و مفہوم معلوم کئے بغیر اس سے نصیحت حاصل کرنا ناممکن ہے۔

### قرآن مجید کی تاثیر

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ جب قرآن مجید کی تلاوت مذہر اور غور و فکر کے ساتھ کی جائے تو اس سے

④ سنن أبي داؤد: 1468 و صحیح البخاری: 7527

⑤ سنن أبي داؤد: 1468 و صحیح البخاری

⑥ محمد: 47: 24

⑦ ص: 38: 29

تلاوت کرنے والے پر اور اسی طرح سننے والوں پر بھی بڑا اثر ہوتا ہے۔  
قرآن مجید کی تاثیر کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿إِنَّ اللَّهَ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كَتَابًا مُتَّشَابِهًا مَفَانِيَ تَقْشِيرٌ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ فُمُّ تَلِيهِنْ جُلُودُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ ذَلِكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ﴾<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ نے بہترین کلام نازل کیا جو ایسی کتاب ہے کہ اس کے مضامین ملتے جلتے اور بار بار دہراتے جاتے ہیں۔ اس سے ان لوگوں کے روغنی کھڑے ہو جاتے ہیں جو اپنے رب سے ڈرتے ہیں۔ پھر ان کی جلد اور ان کے دل نرم ہو کر اللہ کے ذکر کی طرف راغب ہوتے ہیں۔ یہی اللہ کی ہدایت ہے، اس کے ذریعے اللہ جس کو چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے اور جسے اللہ گمراہ کرے اسے کوئی ہدایت دینے والا نہیں۔“

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ جو لوگ واقعۃ اللہ سے ڈرنے والے ہوں، خشوع کے ساتھ کلام اللہ کی تلاوت کرنے والے ہوں اور اس میں غور و فکر کرنے والے ہوں تلاوت قرآن سے ان کے روغنی کھڑے ہو جاتے ہیں اور ان کے دلوں پر رفت طاری ہوتی ہے۔ پھر اس سے ان کے دلوں میں اللہ کے ذکر کی طرف اور زیادہ رغبت پیدا ہوتی ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ رسول اکرم ﷺ نے مجھے ارشاد فرمایا کہ «إِقْرَأْ عَلَى الْقُرْآنَ» ”مجھے قرآن پڑھ کر سناؤ۔“

تو میں نے کہا: میں آپ کو پڑھ کر سناؤں جبکہ آپ پڑھ کر سناؤ۔ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں میں یہ پسند کرتا ہوں کہ کسی اور سے سنوں۔

چنانچہ میں نے سورۃ النساء سے پڑھنا شروع کیا۔ جب میں اس آیت پر پہنچا ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هُوَ لَاءِ شَهِيدًا﴾ تو میں نے دیکھا کہ آپ ﷺ کے آنسو بہرہ ہے ہیں۔<sup>②</sup>  
قرآن مجید اس قدر مؤثر ہے کہ اگر اسے پہاڑ پر نازل کیا جاتا تو وہ اللہ تعالیٰ کے ذر کی وجہ سے ریزہ ریزہ ہو جاتا۔  
اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلٍ لَرَأَيْتَهُ خَاصِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ حَشْيَةِ اللَّهِ وَتَلْكَ الْأَمْقَالُ نَضْرِيْهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ﴾<sup>③</sup>

”اگر ہم اس قرآن کو کسی پہاڑ پر نازل کرتے تو آپ دیکھتے کہ وہ دبا جا رہا ہے اور اللہ کے خوف کی وجہ سے

پھٹ رہا ہے اور یہ مثالیں ہم لوگوں کیلئے اس لئے بیان کرتے ہیں کہ وہ غور و فکر کریں۔“  
لیکن لگتا ہے کہ ہمارے دل پھر سے بھی سخت ہو گئے ہیں کہ ان پر رقت طاری نہیں ہوتی، تلاوت کرنے یا  
سننے کے بعد ان میں اللہ کے ذکر کی طرف اور زیادہ رغبت پیدا نہیں ہوتی اور نہ ہی ہم پر قرآن مجید کی تلاوت کا  
کوئی اثر ہوتا ہے کہ کئی کئی ختم ہو جاتے ہیں مگر ایمان میں اضافہ نہیں ہوتا۔ قرآن کی تلاوت کرتے ہیں مگر اس کی  
مقرر کردہ حدود پر ہم نہیں رکتے بلکہ ان سے تجاوز کر جاتے ہیں۔ قرآن کی تلاوت کرتے ہیں مگر اس میں بیان  
کردہ اللہ تعالیٰ کے احکامات پر عمل نہیں کرتے۔ قرآن کے الفاظ کو پڑھتے ہیں مگر ان میں اللہ تعالیٰ نے جن  
کاموں کو حرام قرار دیا ہے، ہم ان سے اجتناب نہیں کرتے۔ قرآن مجید میں مختلف قوموں کے قصے پڑھتے ہیں مگر  
ان سے عبرت حاصل نہیں کرتے!

جبکہ قرآن مجید کی تاثیر اس قدر شدید ہے کہ جو لوگ اس کے دشمن تھے وہ بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ  
سکے۔ جیسا کہ کئی صحابہ کرام کے واقعات ہیں جو قبول اسلام سے پہلے اسلام کے سخت دشمن تھے لیکن جب قرآن  
مجید کی تلاوت سنی تو ان کے دل زم ہو گئے اور انہوں نے اسلام قبول کر لیا۔ مثلاً حضرت عمر بن خطاب (رض) کا  
وقعہ ہے کہ جو اسلام کے بہت بڑے دشمن تھے حتیٰ کہ ایک مرتبہ رسول اکرم ﷺ کو قتل کرنے کے ارادے سے  
لکھ تھے کہ راستے میں نعیم بن عبد اللہ سے ملاقات ہو گئی۔ انہوں نے کہا: عمر! آج کہاں جا رہے ہو؟ جواب دیا  
کہ میں محمد ﷺ کو قتل کرنے جا رہا ہوں۔ انہوں نے کہا: تم محمد ﷺ کو قتل کر کے بنواشم اور بنو زہرا سے فی  
جاوے گے؟ جواب دیا کہ شاید تم بھی بے دین ہو گئے ہو؟ انہوں نے کہا: میں تھیں اس سے بھی زیادہ تعجب والی  
بات نہ بتاؤں؟ تمہاری بہن اور تمہارے بہنوئی بھی بے دین ہو چکے ہیں اور تمہارے دین کو چھوڑ چکے ہیں۔ عمر  
(رض) سید ہے ان کے گھر گئے جہاں حضرت خباب (رض) ان دونوں کو سورۃ طہ پڑھا رہے تھے۔ تصدیقہ فیہ یہ ہے کہ  
پہلے اپنے بہنوئی کو مارا، پھر اپنی بہن کو بھی زخمی کیا۔ اس کے بعد شرمندہ ہوئے اور کہا: یہ جو تم پڑھ رہے تھے مجھے  
دوتا کہ میں بھی پڑھوں۔ بہن نے کہا: تم ناپاک ہو پہلے عسل کرو۔ انہوں نے عسل کیا تو صحیفہ ان کے ہاتھ میں  
دے دیا۔ عمر (رض) نے سورۃ طہ کو پڑھنا شروع کیا تو انہی اس کی ابتدائی آیات ہی پڑھی تھیں کہ کہنے لگے: (ما  
أَحْسَنَ هَذَا الْكَلَامُ وَأَكْرَمَهُ!) ”یہ کتنا اچھا اور کتنا معزز کلام ہے!“ پھر حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی خدمت میں  
حاضر ہو کر اسلام قبول کر لیا۔<sup>①</sup>

یہ ہے قرآن مجید کی تاثیر۔

اسی طرح جب حضرت مصعب بن عمیر رضی اللہ عنہ نے ہجرت سے پہلے مدینہ منورہ میں دعوت کا آغاز کیا تو حضرت اسحد بن زرارۃ رضی اللہ عنہ کے ہمراہ سعد بن معاذ اور اسید بن حضرت کے پاس گئے جو اُس وقت تک مسلمان نہیں ہوئے تھے۔ ان دونوں نے حضرت مصعب رضی اللہ عنہ اور حضرت اسحد رضی اللہ عنہ کو دھمکی دی کہ وہ چلے جائیں ورنہ انھیں قتل کر دیا جائے گا۔ حضرت مصعب رضی اللہ عنہ نے کہا: آپ ہماری بات سن لیں، اگر آپ کو پسند آئے تو قبول کر لیں اور نہ ہم چلے جائیں گے۔ وہ دونوں جب ان کی بات سننے پر راضی ہو گئے تو حضرت مصعب رضی اللہ عنہ نے انھیں اسلام کے بارے میں بتایا اور قرآن پڑھ کر سنایا۔ چنانچہ وہ دونوں مسلمان ہو گئے۔ نہ صرف وہ دونوں بلکہ ان کے قبیلوں کے تمام لوگ بھی مسلمان ہو گئے۔<sup>①</sup>

یہ اور اس طرح کے دیگر کئی واقعات اس بات کی دلیل ہیں کہ قرآن کے دشمن بھی اس سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے۔ لہذا مسلمانوں کو چاہئے کہ وہ اس قرآن کی طرف راغب ہوں اور اُسکی تلاوت کے ساتھ اس میں غور و فکر بھی کریں تاکہ ان پر بھی اس کا اثر ہو۔ یاد رہے کہ قرآن کا اثر اسی شخص پر ہوتا ہے جو اسے حاضر دماغی سے پڑھے یا سنے اور پوری توجہ اس کی طرف رکھے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَدُغَرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أُو أُلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ﴾<sup>②</sup>  
 ”بے شک اس میں اُس شخص کیلئے نصیحت ہے جو (زندہ) دل رکھتا ہو، اور حضور قلب کے ساتھ متوجہ ہو کر مستتا ہو۔“

(۱) تلاوت اور تذہیر کے ساتھ ساتھ قرآن مجید پر عمل بھی کرنا چاہئے بلکہ اسے دستور حیات بناتے ہوئے اسی کی روشنی میں زندگی بسر کرنی چاہئے۔ اس میں اللہ تعالیٰ کے جواہر کامات مذکور ہیں ان پر عمل کرنا چاہئے اور جو اللہ تعالیٰ کی محمرمات ہیں ان سے پرہیز کرنا چاہئے۔ قرآن مجید میں جو پہلی قوموں کے عبر تناک واقعات مذکور ہیں ان سے سبق حاصل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی نافرمانیوں سے پہنچا چاہئے۔ قرآن مجید میں اخلاق و کردار کے متعلق جو تعلیمات ہیں ان کو مد نظر رکھتے ہوئے اپنی اصلاح کرنی چاہئے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَهَذَا إِكْتَابٌ أَنزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا اللَّعْلَكُمْ تُرْحَمُونَ﴾<sup>③</sup>  
 ”یہ کتاب جو ہم نے نازل کی ہے یہ بڑی با برکت ہے۔ لہذا تم اس کی اتباع کرو اور (اللہ تعالیٰ سے) ڈرتے رہو تاکہ تم پر حرم کیا جائے۔“

اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق دے اور قرآن مجید کو ہمارے لئے جلت بنائے۔

① الأنعام: 155

② ۳۷:۵۰

③ الرحمن المختوم، ص 144-145

## کتاب اللہ کو مضبوطی سے تھا منے کا حکم

اللہ رب العزت نے ہمیں قرآن مجید کو مضبوطی سے تھا منے کی ترغیب دی ہے اور اسے مضبوطی سے تھا منے والوں کو خوشخبری دی ہے کہ وہ انھیں اپنی آغوش رحمت میں لیتے ہوئے ان کی صراط مستقیم کی طرف را ہمنائی فرمائے گا۔

فرمان ہے: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَأَنَّزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُّبِينًا فَإِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَاعْتَصَمُوا بِهِ فَسَيُدْخَلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِّنْهُ وَفَضْلٍ وَّيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا﴾<sup>①</sup>

”اے لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے واضح دلیل آچکی ہے اور ہم نے تمہاری طرف صاف راہ دکھلانے والا نور (قرآن مجید) نازل کیا۔ اب جو لوگ اللہ پر ایمان لائے اور اس (قرآن) کو مضبوطی سے تھا منے رہے انھیں اللہ تعالیٰ اپنی رحمت اور اپنے فضل میں شامل کر لے گا اور اپنی طرف آنے کی سیدھی راہ انھیں دکھادے گا۔“

جبکہ بنی کریم ﷺ نے میدانِ عرفات میں جو خطبہ جمعۃ الوداع ارشاد فرمایا تھا اس کی ایک اہم بات یہ تھی کہ آپ ﷺ نے اپنی امت کو تلقین فرمائی کہ وہ کتاب اللہ (قرآن مجید) کو مضبوطی سے تھام لے، اس طرح وہ کبھی گمراہ نہیں ہوگی۔ ارشاد فرمایا:

”وَقَدْ تَرَكْتُ فِيْكُمْ مَا لَنْ تَضْلُلُوا بَعْدَهُ إِنْ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ كِتَابَ اللَّهِ“

”(جان لو) میں تم میں ایک ایسی چیز چھوڑ کر جا رہا ہوں جسے تم نے مضبوطی سے تھام لیا تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے اور وہ ہے کتاب اللہ۔“<sup>②</sup>

دوسری روایت میں یہ الفاظ ہیں:

”فَاعْقِلُوا أَيُّهَا النَّاسُ قُولِيٌّ، فَإِنَّمَا قَدْ بَلَغْتُ، وَقَدْ تَرَكْتُ فِيْكُمْ مَا لَنْ تَضْلُلُوا بَعْدَهُ إِنْ

”تَمَسَّكْتُمْ بِهِ : كِتَابَ اللَّهِ وَسُنَّةَ رَسُولِهِ ﷺ“<sup>③</sup>

<sup>①</sup> صحیح مسلم: 1218

② النساء 4: 174-175

③ السنۃ للمرزوqi: 68 من حدیث ابن عباس

”اے لوگو! میری باتوں کو اچھی طرح سے سمجھلو، میں نے یقیناً اللہ کا دین آپ تک پہنچا دیا اور میں تم میں اسی چیز چھوڑ کر جارہا ہوں کہ اگر تم نے اسے مضبوطی سے تحام لیا تو کبھی گراہ نہیں ہو گے وہ ہے: اللہ کی کتاب اور اس کے رسول ﷺ کی سنت۔“

اس سے معلوم ہوا کہ کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ دونوں ہدایت کے چشمے ہیں اور انہی دو چیزوں کو مضبوطی سے تحام لیا جائے تو گراہی سے بچا جاسکتا ہے۔

اسی طرح آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ سَبَبٌ طَرَفَهُ بِيَدِ اللَّهِ وَ طَرَفَهُ بِأَيْدِيهِنَّ، فَتَمَسَّكُوا فَإِنَّكُمْ لَنْ تَهْلِكُوا وَلَنْ تَضُلُّوا بَعْدَهُ أَبَدًا“<sup>①</sup>

”یہ قرآن مجید ایک مضبوط رہی ہے جس کا ایک سراللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے اور دوسرا تھارے ہاتھوں میں۔ پس تم اسے مضبوطی سے کپڑا لو، تم کبھی اس کے بعد ہلاک ہو گے اور نہ گراہ ہو گے۔“

اور طلحہ بیان کرتے ہیں کہ میں نے عبد اللہ بن ابی اوفرؑ سے پوچھا: کیا رسول اللہ ﷺ نے وصیت کی تھی؟ انہوں نے کہا: نہیں۔ تو میں نے کہا: لوگوں پر تو وصیت فرض کی گئی اور انھیں حکم دیا گیا کہ وہ وصیت کریں جبکہ آپ ﷺ نے وصیت نہیں کی؟ انہوں نے کہا: (اوّل صیٰ بِكِتَابِ اللَّهِ) ”آپ ﷺ نے بس کتاب اللہ کی وصیت کی تھی۔“<sup>②</sup>

لیکن انہوں ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اس تاکید شدید کے باوجود آپ کی امت آج قرآن مجید سے دور ہو چکی ہے اور قرآن مجید محض الماریوں کی زینت بن کر رہ گیا ہے۔ بہت سارے مسلمان اسے پڑھنا تک نہیں جانتے اور جو پڑھنا جانتے ہیں ان میں سے اکثر کو پورا قرآن مجید تو کجا سورت فاتحہ تک کامنی و مفہوم بھی معلوم نہیں، حفاظت قرآن مجید تو ماشاء اللہ بہت ہیں لیکن اس پر عمل کرنے والے اور اسے اپنی زندگی کا دستور بنانے والے بہت کم ہیں!

مسلمانو! آج اس بات کی اشد ضرورت ہے کہ ہم قرآن مجید کے متعلق اپنے اس طرز عمل کو بدیں، اور قرآن مجید کو سیکھیں، پڑھیں، اس میں غور و فکر کریں اور اس پر عمل کریں۔ ورنہ اگر ہم یہ روایہ تبدیل نہیں کرتے تو پھر ہمیں یاد رکھنا چاہئے کہ قیامت کے روز اللہ کے رسول نبھارت محمد ﷺ کے سامنے ہمارے بارے میں یوں شکایت کریں گے:

② صحیح البخاری: 5022

① السلسلة الصحيحة: 713

﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾<sup>①</sup>

”اور رسول ﷺ کہیں گے : اے میرے رب ! بے شک میری قوم نے اس قرآن کو چھوڑ کھا تھا۔“

علامہ ابن القیم<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup> کی تفسیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ

”ہجر (قرآن کو چھوڑنے) کی کئی اقسام ہیں : پہلی یہ ہے کہ قرآن کو توجہ سے سننے اور اس پر ایمان لانے کو چھوڑ دیا جائے۔ دوسری یہ کہ اس کو پڑھا تو جائے اور اس پر ایمان بھی لا جائے لیکن اس پر عمل کو چھوڑ دیا جائے اور اس کے حلال و حرام کی پابندی نہ کی جائے۔ تیسری یہ کہ اسے قیصل تسلیم نہ کیا جائے اور دین کے اصول و فروع میں اس سے فیصلہ نہ کرایا جائے اور یہ نظریہ اپنا لایا جائے کہ اس کے دلائل محض لفظی ہیں جو قطعی یقین کا فائدہ نہیں دیتے۔ چوتھی یہ کہ اس میں غور و فکر کرنا چھوڑ دیا جائے اور اللہ تعالیٰ کی مراد کو سمجھنے کی کوشش نہ کی جائے۔ پانچویں یہ کہ دل کی تمام بیماریوں کا علاج اس کے ساتھ کیا جائے اور اس کے ساتھ علاج کرنے کو چھوڑ دیا جائے۔ یہ

پانچویں اقسام اللہ تعالیٰ کے اس فرمان ﴿إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾ میں شامل ہیں۔“<sup>②</sup>

آخر میں ہم دعا گو ہیں کہ اللہ رب العزت ہم سب کو تلاوت قرآن اور حفظ قرآن کے ساتھ ساتھ اس میں مدد اور غور و فکر کی بھی توفیق دے اور اس پر عمل کرنے کی بھی توفیق دے۔

## توبہ اور استغفار... فوائد و ثمرات

اہم عناصر خطبہ:

① بہترین خطا کار کون؟ ② گناہوں کے بو جھ کا احساس  
 ③ مونین کو توبہ کرنے کا حکم ④ توبہ کرنا انبياء کرام ﷺ کا شیوه ہے  
 ⑤ وسعتِ رحمتِ الٰہی ⑥ قبولیتِ توبہ کی شرائط ⑦ ثمراتِ توبہ و استغفار  
 برادرانِ اسلام! ہم میں سے ہر شخص خطا کار اور گناہگار ہے لیکن خطا کاروں میں بہتر وہ ہے جو ہم میں سب  
 سے زیادہ توبہ کرنے والا، اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے والا اور اس سے صدق دل کے ساتھ بار بار معافی  
 طلب کرنے والا ہو۔

حضرت انس بن مالکؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاءٌ وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَابُونَ»<sup>①</sup>

”حضرت آدم علیہ السلام کی ساری اولاد انتہائی خطا کار ہے اور خطا کاروں میں سب سے بہتر وہ ہیں جو سب  
 سے زیادہ توبہ کرنے والے ہوں۔“

اور خطا کار انسان اپنی خطاوں سے توبہ تب کرتا ہے جب وہ ان کا بوجھ محسوس کرتا ہے بلکہ سچا مومن تو ہوتا ہی  
 وہ ہے جو خاتق کائنات کی نافرمانی کرنے کے بعد اسے راضی کرنے کیلئے بے تاب ہو جاتا ہے۔ اور گناہوں کا  
 ارتکاب کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ کی نارِ انگی اور اس کے عذاب سے بچنے کیلئے فوراً اس سے معافی مانگ لیتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ فرماتے ہیں:

(إِنَّ الْمُؤْمِنَ يَرَى ذُنُوبَهُ كَانَهُ قَاعِدًا تَحْتَ جَبَلٍ يَخَافُ أَنْ يَقَعَ عَلَيْهِ، وَإِنَّ الْفَاجِرَ يَرَى  
 ذُنُوبَهُ كَذِبَابٍ مَرَّ عَلَى أَنْفِهِ فَقَالَ بِهِ هَكَذا) قَالَ أَبُو شَهَابٍ: إِنَّهُ فَوْقَ أَنْفِهِ

”ایک مومن اپنے گناہوں کو یوں محسوس کرتا ہے کہ جیسے وہ کسی پہاڑ کے نیچے بیٹھا ہو اور اسے اندر یہ ہو کہ یہ  
 ابھی مجھ پر گرپڑے گا (اور میں ہلاک ہو جاؤں گا) جبکہ ایک فاجر اپنے گناہوں کو یوں محسوس کرتا ہے جیسے ایک  
 کمھی اڑتے اڑتے اس کی ناک پر آ کر بیٹھی اور اس نے ہاتھ کا اشارہ کیا اور وہ اڑ کر چل گئی۔“

① سنن الترمذی: 2499، سنن ابن ماجہ: 4251۔ وحسنہ الألبانی

② صحيح البخاری: کتاب الدعوات، باب التوبۃ: 6308

جبکہ ہماری حالت یہ ہے کہ ہم متعدد گناہ بار بار کرتے ہیں اور ہمیں احساس بھی نہیں ہوتا کہ ہم اللہ ملک الملوك کی نافرمانی کر رہے ہیں۔ اس لئے ہم اس سے معافی مانگ کرائے راضی کر لیں اور اس کے عذاب سے فتح جائیں۔

اور بہت سارے مسلمان بڑے بڑے گناہوں کا ارتکاب کرتے ہیں لیکن ایسے لگتا ہے کہ جیسے انہیں ان گناہوں کے عذاب کا کوئی ڈر نہیں، مثلاً درباروں مزاروں پر جا کر غیر اللہ کے سامنے سجدہ ریز ہوتے ہیں، ان کے نام کی نذر و نیاز پیش کرتے ہیں، انہیں حاجت رو اور مشکل کشا تصور کرتے ہوئے ان سے مانگتے ہیں، ان سے امیدیں وابستہ کرتے ہیں یا انھیں اپنی حاجات کیلئے اللہ تعالیٰ کی طرف وسیلہ بناتے ہیں اور مشکلات میں ان کو پکارتے ہیں..... یہ سب کچھ کرنے کے باوجود انہیں احساس تک نہیں ہوتا کہ وہ ان شرکیہ افعال کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی نار انگکی مول لے رہے ہیں اور اللہ نہ کرے اگر اسی حالت میں وہ مر جائیں تو سیدھے جہنم میں جائیں گے۔ (والعياذ بالله) اس کے برعکس وہ اپنے اس طرز عمل پر بالکل مطمین دکھائی دیتے ہیں اور اگر کوئی موحد انھیں شرک سے ڈرائے اور عقیدہ توحید کو اختیار کرنے کی فصیحت کرے تو وہ شرک سے براءت اور پچے دل سے توبہ کرنے کی بجائے اس کے لگلے پڑ جاتے ہیں، یا کم از کم اسے مختلف القاب سے نوازتے ہوئے اس کی دعوت کو قابل اعتناء ہی نہیں سمجھتے۔

اسی طرح آپ بہت سارے مسلمانوں کو کئی بدعتات میں اس طرح منہک پائیں گے کہ وہ انھیں دین کا لازمی حصہ تصور کرتے ہیں اور اگر کوئی تبعیت سنت انھیں دین میں بدعتات ایجاد کرنے کی ٹنگی پر متنبہ کرے اور انھیں اس بات سے آگاہ کرے کہ دین میں ہر نیا کام جس کا ثبوت قرآن و حدیث اور تعامل صحابہ صلوات اللہ علیہ وسلم سے نہ ملتا ہو وہ بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے تو وہ توبہ اور استغفار کی بجائے اس کے جواب میں یہ کہتے ہیں کہ یہ کوئی برا کام تھوڑا ہے، یہ تو نیکی کا کام ہے۔ گویا وہ ان بدعتات پر یوں مطمین نظر آتے ہیں کہ انھیں اس بات کا احساس ہی نہیں ہوتا کہ وہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کی بجائے اس کو ناراض کر رہے ہیں اور قیامت کے روز جب یہ لوگ حوض کوڑ کی طرف بڑھ رہے ہونگے تو انھیں دھکے دے کر چیچھے ہٹادیا جائے گا اور نبی کریم صلوات اللہ علیہ وسلم ان کے بارے میں کہیں گے کہ ”وہ لوگ دور چلے جائیں جھنوں نے میرے دین کا علیہ بگاڑ دیا تھا۔“

شرک و بدعت کے علاوہ اور بھی بہت سے ایسے جرائم ہیں جو آج مسلمانوں میں بڑی طرح رج بس چکے ہیں اور مسلمان ان کے ایسے خوگر ہیں کہ انھیں گناہ ہی نہیں سمجھتے، مثلاً پانچ فرض نمازوں کی عدم ادا یا ان میں سستی اور غفلت کرنا، فرض روزے رکھنے اور زکاۃ و نیتے سے کنارہ کشی اختیار کرنا، استطاعت کے باوجود فریضہ

حج کی ادائیگی سے ثال مثول کرنا، والدین کی نافرمانی اور رشتہ داروں سے بدسلوکی کرنا، لین دین کے معاملات میں جھوٹ بولنا، دھوکہ دینا اور فراڈ کرنا، جوے بازی، رشوت خوری اور سودی لین دین کرنا، مسلمانوں سے حسد کرنا، ان کے بارے میں بعض اور کینہ رکھنا وغیرہ.... یہ ایسے گناہ ہیں کہ انہیں انتہائی معمولی سمجھ کر ان کا ارتکاب کیا جاتا ہے چنانچہ ان کا ارتکاب کرنے والے اپنے اندر ان کی حرارت محسوس کریں یا اپنے اوپر پہاڑ جیسا بوجھ تصور کریں یا اللہ کی پکڑ اور اس کے عذاب سے خوف کھائیں اور پھر اس کی طرف رجوع کرتے ہوئے اس سے مغفرت طلب کریں اور اسے راضی کر کے اپنی اصلاح شروع کر دیں!

حضرت انس رض اپنے دور کے لوگوں سے کہا کرتے تھے:

(إِنَّكُمْ لَتَعْمَلُونَ أَعْمَالًا هِيَ أَدْقُ فِي أَعْيُنِكُمْ مِنَ الشَّعْرِ، إِنْ كُنَّا لَنَعْدُهَا عَلَىٰ عَهْدِ النَّبِيِّ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْمُؤْنَقَاتِ) <sup>①</sup>

”بے شک تم ایسے عمل کرتے ہو جو تمہاری نظروں میں بال سے بھی باریک (یعنی معمولی) ہیں جبکہ ہم انھیں نبی کریم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے عہد میں مہلک گناہوں میں شمار کرتے تھے۔“

یہ اس دور کی بات ہے جب حضرات صحابہ کرام رض اور ان کے تربیت یافتہ لوگ (تابعین کرام) موجود تھے اور یقیناً وہ دور نبی کریم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی وفات کے بعد سب سے بہتر دور تھا اور اس میں وہ بڑے بڑے گناہ یا تو بالکل ناپید تھے یا انتہائی کم تھے جنہیں آج کے دور میں یا تو گناہ ہی نہیں سمجھا جاتا یا انتہائی معمولی سمجھ کر ان کا سر عالم ارتکاب کیا جاتا ہے۔ حضرت انس رض اپنے دور میں لوگوں کو جن معمولی گناہوں کا ارتکاب کرتے ہوئے دیکھتے تھے ان کے بارے میں فرمایا کرتے تھے کہ ہم انھیں رسول اللہ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے عہد میں مہلک گناہوں میں شمار کیا کرتے تھے۔ اگر حضرت انس رض آج کے دور میں ہوتے اور لوگوں کو شرک و بدعت، بدکاری، ڈاکہ زنی، قتل و غارت، سودی لین دین اور فحاشی و عربانی جیسے کبیرہ گناہوں میں پہنچا دیکھتے تو معلوم نہیں وہ کیا کہتے!

اور جہاں تک نبی کریم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کے عہد کا تعلق ہے تو اس میں اگر کسی مسلمان سے کوئی بڑا گناہ سرزد ہو جاتا تو وہ اس وقت تک چین سے نہ بیٹھتا جب تک وہ سچی توبہ کرتے ہوئے اپنے آپ کو اس گناہ کی سزا کیلئے پیش نہ کر دیتا۔ اس سلسلے میں تین واقعات ذکر کئے جاتے ہیں۔

① حضرت عمران بن حصین رض بیان کرتے ہیں کہ

چہینہ قبیلے کی ایک عورت نبی کریم صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ کی خدمت میں حاضر ہوئی جوزنا کی وجہ سے حاملہ تھی۔ اس نے کہا:

① صحیح البخاری: 6492

اے اللہ کے رسول! میں نے اللہ کی حد کو پامال کیا ہے لہذا آپ مجھ پر وہ حد قائم کریں۔

تو نبی کریم ﷺ نے اس کے سر پرست کو بلا یا اور اسے حکم دیا کہ  
(أَخْسِنْ إِلَيْهَا، فَإِذَا وَضَعَتْ فَاتِنْيْ بِهَا)

”اس سے اچھا سلوک کرو اور جب یہ بچہ جنم دے تو اسے میرے پاس لے آنا۔“

چنانچہ اس شخص نے ایسا ہی کیا۔ پھر آپ ﷺ نے حکم دیا کہ اس کے کپڑے اُس پر کس دیئے جائیں اور

اسے رجم کر دیا جائے۔

جب اسے رجم کی سزا دے دی گئی تو آپ ﷺ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی۔ تب حضرت عمر بن الخطاب نے کہا:

اے اللہ کے نبی! آپ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی حالانکہ اس نے بدکاری کا ارتکاب کیا تھا!

تو آپ ﷺ نے جواب دیا: «اللَّهُدْ تَبَّأْتْ تَوْبَةً لَوْ قُسِّيَّتْ بَيْنَ سَبْعِينَ مِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ لَوْ سَعَتُهُمْ، وَهُلْ وَجَدْتُ تَوْبَةً أَفْضَلَ مِنْ أَنْ جَادَتْ بِنَفْسِهَا لِلَّهِ تَعَالَى»<sup>①</sup>

”اس خاتون نے ایسی توبہ کی ہے کہ اگر اسے اہل مدینہ کے ستر افراد میں تقسیم کیا جائے تو سب کیلئے کافی ہو

جائے۔ اس سے اچھی توبہ کیا ہو سکتی ہے کہ اُس نے اپنی جان ہی اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے قربان کر دی۔“

۲) حضرت بریدہ رض بیان کرتے ہیں کہ ماعز بن مالک رض نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے

اور کہنے لگے:

(يَارَسُولَ اللَّهِ، طَهِيرْنِي) ”اے اللہ کے رسول! مجھے پاک کیجھے۔“

آپ ﷺ نے فرمایا: «وَيَحْكَ إِرْجِعْ فَاسْتَغْفِرِ اللَّهُ وَتُبْ إِلَيْهِ»

”تم پر افسوس ہے، جاؤ اللہ سے معافی مانگو اور توبہ کرلو۔“

ماعز رض تھوڑی دور گئے اور پھر واپس لوٹ آئے، دوبارہ کہا:

(يَارَسُولَ اللَّهِ، طَهِيرْنِي) ”اے اللہ کے رسول! مجھے پاک کیجھے۔“

آپ ﷺ نے اُنھیں پھر بھی وہی جواب دیا کہ جاؤ، اللہ سے معافی مانگو اور توبہ کرلو۔

وہ تھوڑی دور جا کر پھر واپس لوٹ آئے اور پھر بھی یہی عرض کیا کہ اللہ کے رسول! مجھے پاک کیجھے۔

آپ ﷺ نے تیسرا بار بھی انہیں وہی جواب دیا۔

اس کے بعد جب وہ چوتھی مرتبہ آئے اور وہی بات کی تو آپ ﷺ نے فرمایا:

① صحیح مسلم: 1696

«فِيمَ أَطْهِرُكَ؟» «تمھیں کس چیز سے پاک کروں؟» تو انھوں نے کہا: زنا سے۔

آپ ﷺ نے لوگوں سے اس کے بارے میں پوچھا کہ کیا ان کا دماغی توازن ٹھیک ہے؟ لوگوں نے آپ ﷺ کو بتایا کہ ہاں ان کا دماغی توازن بالکل ٹھیک ہے۔ پھر آپ ﷺ نے پوچھا کہ انھوں نے کہیں شراب تو نہیں پی رکھی؟ چنانچہ ایک آدمی ان کے پاس گیا اور ان کے منہ کو سونگھا۔ پھر آپ ﷺ کو آگاہ کیا کہ ان کے منہ سے شراب کی بوجھوں نہیں ہوتی۔ تب آپ ﷺ نے ان سے پوچھا: کیا تم نے واقعہ زنا کیا ہے؟ انھوں نے کہا: جی ہاں۔

تو آپ ﷺ نے ان پر برمج کی سزا نافذ کرنے کا حکم صادر فرمادیا اور اس کے مطابق ان پر یہ سزا نافذ کر دی گئی۔

پھر لوگوں میں دو گروہ بن گئے۔ ایک نے کہا: ما عز ہلاک، ہو گئے اور ان کے گناہوں نے انھیں گھیر لیا اور دوسرے نے کہا: ما عز کی توبہ سے اچھی توبہ کوئی نہیں ہو سکتی کیونکہ وہ خود رسول اکرم ﷺ کے پاس آئے اور آپ کے ہاتھ میں ہاتھ ڈال کر گزارش کی کر مجھے پھر مار کر قتل کر دیں۔

بعد ازاں دو تین روز گزر گئے۔ پھر رسول اکرم ﷺ صحابہ کرام ﷺ کی مجلس میں تشریف لائے، انھیں سلام کہا اور بیٹھ گئے۔ اس کے بعد فرمایا:

«إسْتَغْفِرُوا لِمَا عَزِيزٌ بْنُ مَالِكٍ» «تم ما عز کیلئے مغفرت کی دعا کرو۔»

چنانچہ صحابہ کرام ﷺ نے دعا کرتے ہوئے کہا: اللہ تعالیٰ ما عز بن مالک کو معاف کرے۔

تب آپ ﷺ نے فرمایا: «اللَّهُمَّ تَابَ تَوَبَّهُ لَوْ قُسِّمَتْ بَيْنَ أُمَّةٍ لَوَسِعَتُهُمْ»

«انھوں نے ایسی توبہ کی ہے کہ اگر اسے لوگوں کے ایک گروہ میں تقسیم کیا جائے تو ان سب کو کافی ہو جائے۔»

حضرت بریدہ رضی اللہ عنہ کہتے ہیں: پھر آپ ﷺ کے پاس ایک غامدیہ عورت آئی اور اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے بھی پاک کیجئے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «وَيَحْلِكُ إِرْجِعُنِي فَاسْتَغْفِرِي اللَّهُ وَتُؤْبِي إِلَيْهِ»

«تم پر افسوس ہے، جاؤ اللہ سے معافی مانگو اور توبہ کرو۔»

اس نے کہا: مجھے لگتا ہے کہ آپ مجھے بھی اسی طرح واپس لوٹا رہے ہیں جیسے آپ نے ما عز کو لوٹا دیا تھا!

آپ ﷺ نے فرمایا: اس سے تمہارا کیا تعلق ہے؟

اس نے کہا: میں اسی سے ہی تو حاملہ ہوں۔

آپ ﷺ نے فرمایا: اچھا وہ تم ہو؟ اس نے کہا: جی ہاں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:  
”ابھی نہیں، یہاں تک کہ تم بچے کو جنم دو۔“

حضرت بریدہ کہتے ہیں: ایک انصاری صحابی نے اس خاتون کی کفالت کی یہاں تک کہ اس نے بچہ جنم دے دیا۔ پھر وہ نبی کریم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کو اطلاع دی کہ اس خاتون نے بچہ جنم دے دیا ہے۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”اسے ہم ابھی رجم نہیں کرتے کہ اس کے بچے کو اس طرح چھوڑ دیں اور اسے دودھ پلانے والا کوئی نہ ہو۔“  
تو ایک انصاری نے کہا: اے اللہ کے بنی! اس کی رضاعت میرے ذمے ہے، چنانچہ آپ ﷺ نے اسے  
رجم کرنے کا حکم صادر کر دیا۔

اور ایک روایت میں ہے کہ بچہ جنم دینے کے فوراً بعد وہ خاتون آپ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی، اس نے اپنے بچے کو کپڑے کے ایک ٹکڑے میں لپیٹا ہوا تھا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”جاوے اسے دودھ پلاو یہاں تک کہ یہ دودھ پینا چھوڑ دے۔“

چنانچہ وہ عورت چلی گئی، پھر کچھ عرصہ بعد واپس لوٹی تو اس کے بچے کے ہاتھ میں روٹی کا ایک ٹکڑا اتھا، اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! اس بچے نے دودھ چھوڑ دیا ہے اور اب کھانا کھانے کے قابل ہو گیا ہے۔

تب آپ ﷺ نے اس بچے کو ایک مسلمان کے سرپردازی اور خاتون کے بارے میں حکم صادر فرمایا کہ اس کے سینے تک کھدائی کر کے اسے رجم کر دیا جائے۔ چنانچہ لوگوں نے اسے رجم کیا۔ اسی دوران حضرت خالد بن ولید رضی اللہ عنہ آئے، ایک پھر اٹھایا اور اس کے سرپردازی مارا جس سے اس کے خون کے کچھ چھینٹے ان کے چہرے پر بھی آگئے۔ انہوں نے اسے برا بھلا کہا جسے نبی کریم ﷺ نے سن لیا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”مَهْلَا يَا خَالِدُ، فَوَاللَّذِي نَفْسِي يَبْدِهِ لَقَدْ تَابَتْ تَوْبَةً لَوْ تَابَهَا صَاحِبُ مَكْبِسٍ لَغُفرَلَهُ“<sup>①</sup>

”خالد! ٹھہر جاؤ، اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے، اس نے ایسی توبہ کی ہے کہ ایک نیکیں  
لینے والا ظالم بھی ایسی توبہ کرتا تو اسے بھی معاف کر دیا جاتا۔“

پھر آپ ﷺ نے اس کی نماز جنازہ پڑھائی اور اسے دفن کر دیا گیا۔

ان عینوں واقعات سے ثابت ہوا کہ اس امت کے اویس دور میں ’جو کہ سب سے بہتر درحقا‘، اگر کسی مسلمان سے کوئی بڑا گناہ سرزد ہو جاتا تو وہ اپنے اوپر اس کے شدید بوجھ کو محسوس کرتا اور اس سے اپنے آپ کو

پاک کرنے کیلئے بے تاب ہو جاتا اور یہی ایک سچے موسمن کی شان ہے کہ وہ گناہ کرنے کے بعد پھر توہہ کے ذریعے اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کیلئے بے چین ہو جائے اور اس وقت تک اسے سکون حاصل نہ ہو جب تک وہ پے در پے حسناً کر کے اس گناہ کے داغ و جبوں کو صاف نہ کر لے۔

فرمان الٰہی ہے: ﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْلِهِنَ السَّيِّئَاتِ﴾<sup>①</sup>  
”بے شک نیکیاں برا نیکوں کو لے جاتی ہیں۔“

اور برا نیکوں کو اپنے نامہ اعمال سے مٹانے کیلئے سب سے پہلی نیکی توبہ و استغفار ہے۔

### مومنوں کو توبہ و استغفار کا حکم

اللہ رب العزت نے اپنے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کو استغفار کا حکم دیا ہے۔

ارشاد باری ہے: ﴿وَاسْتَغْفِرِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾<sup>②</sup>

”اور آپ اللہ تعالیٰ سے بخشش طلب کیجئے، بے شک اللہ تعالیٰ بڑا معاف کرنے والا اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔“

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے تمام مومنوں کو بھی توبہ کرنے کا حکم دیا ہے:

﴿وَتُوبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَئِمَّةُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّعُونَ﴾<sup>③</sup>

”اور اے مومنو! تم سب کے سب اللہ کی جناب میں توبہ کروتا کہ تم کامیاب ہو جاؤ۔“

یعنی اگر مومنین سچے دل سے اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کریں اور اس سے معافی طلب کر لیں تو دنیا و آخرت میں کامیابیاں ان کے قدم چویں گی۔

نیز فرمایا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تُوبَةً نَّصُوحاً عَسَى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَيَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَّبَرِّى مِنْ تَعْبُثُهَا الْأَنْهَارُ يَوْمَ لَا يُغْرِيُ اللَّهُ النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ نُورُهُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبَأَيْمَانِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَتُوْمَدُ لَنَا نُورَنَا وَأَغْفِرْ لَنَا إِنَّكَ عَلَىٰ مُّكِلٌ شَيْءٌ قَدِيرٌ﴾<sup>④</sup>

”اے ایمان والو! تم اللہ کے سامنے سچی اور خالص توبہ کرو، قریب ہے کہ تمہارا رب تمہارے گناہ مٹا دے اور تمہیں ان جنتوں میں داخل کر دے جن کے نیچے نہیں جاری ہیں۔ اس دن اللہ تعالیٰ نبی اور ان کے ساتھ ایمان والوں کو رسوانہ کرے گا، ان کا نور ان کے سامنے اور ان کے دائیں دوڑ رہا ہو گا۔ یہ دعائیں کرتے ہوئے

④ التحریر 66: 8

⑤ النور 24: 31

⑥ النساء 4: 106

⑦ هود 114: 11

کہ اے ہمارے رب ! ہمیں کامل نور عطا فرم اور ہمیں بخش دے، یقیناً تو ہر چیز پر قادر ہے۔“  
اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے پھی توہبہ کے چار نوائد ذکر فرمائے ہیں: پہلا گناہوں کی معانی، دوسرا ان جنتوں میں داخلہ جن کے نیچے نہرس جاری ہیں، تیسرا روز قیامت کی رسائی سے تحفظ اور چوتھا اُس روز ان کا نور جوان کے آگے اور داکیں دوڑ رہا ہو گا۔

ان تمام آیات سے معلوم ہوا کہ سارے مومنین اللہ تعالیٰ کی طرف سے مامور ہیں کہ وہ اپنے گناہوں سے توبہ کریں اور اس سے معانی طلب کریں۔

اللہ تعالیٰ اپنے ان بندوں کی تعریف کرتا ہے جو اس سے مغفرت طلب کرتے ہیں۔

ارشاد باری ہے: ﴿الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا إِنَّا آمَنَّا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ الصَّابِرُونَ  
وَالصَّادِقُونَ وَالْقَانِتُونَ وَالْمُنْفِقُونَ وَالْمُسْتَغْفِرُونَ بِالْأَسْحَارِ<sup>①</sup>﴾

”جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے رب ! ہم ایمان لا پکے، اس لئے ہمارے گناہ معاف فرم اور ہمیں آگ کے عذاب سے بچا۔ جو صبر کرنے والے، حق بولنے والے، فرمابندراری کرنے والے، اللہ کی راہ میں خرچ کرنے والے اور پچھلی رات کو بخشش مانگنے والے ہیں۔“

اور رسول اللہ ﷺ فرمایا کرتے تھے: «یا ایها النَّاسُ تُوبُوا إلَى رَبِّکُمْ، فَوَاللَّهِ إِنَّى لَأَتُوبُ إِلَيْهِ  
اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْيَوْمِ مِائَةً مَرَّةً»<sup>②</sup>  
”اے لوگو ! تم اپنے رب کی طرف توبہ کرتے رہا کرو۔ اللہ کی قسم ! میں ایک دن میں سو مرتبہ اللہ کی جناب میں توبہ کرتا ہوں۔“

جب خود رسول اللہ ﷺ ایک دن میں سو مرتبہ توبہ کرتے حالانکہ آپ امام الانبیاء ہیں اور اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی تمام اگلی پچھلی خطائیں معاف فرمادی تھیں تو آپ ﷺ کی امت کو اور زیادہ توبہ کا اہتمام کرنا چاہئے۔

## توبہ کرنا انبیاء کرام ﷺ کا شیوه ہے

بھی ہاں ! توبہ کرنا انبیاء کرام ﷺ کا شیوه ہے، چنانچہ حضرت آدم ﷺ اور ان کی زوجہ حضرت حواء کو جب شیطان نے بہکایا اور وہ دونوں اس درخت کو چکھ بیٹھے جس کے قریب جانے سے انہیں منع کیا گیا تھا تو انہوں نے اعتراف خطا کے ساتھ یوں توبہ کی: ﴿رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفَسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَا مِنَ

② احمد: 17880، صحیح مسلم: 2702

① آل عمران 16:3-17

الْخَاسِرِينَ ﴿١﴾

”اے ہمارے رب! ہم نے اپنے آپ پر ظلم کیا ہے اور اگر تو نے ہمیں معاف نہ کیا اور ہم پر رحم نہ کیا تو ہم یقیناً خسارہ پانے والوں میں سے ہو جائیں گے۔“

اور حضرت نوح ﷺ نے جب اپنے لجھت جگر کو طوفان کی موجوں میں ڈوبتے ہوئے دیکھا تو شفقت پدری سے متاثر ہو کر وہ اللہ تعالیٰ کو پکارا ہے کہ میرا بیٹا میرے گھر والوں میں سے ہے اور تیرا وعدہ برحق ہے اور تو سب سے بڑا حاکم ہے۔ تب اللہ تعالیٰ نے انھیں یہ بتاتے ہوئے کہ آپ کا بیٹا چونکہ آپ پر ایمان نہیں لایا اس لئے وہ آپ کے گھر والوں میں سے نہیں ہے، آپ کو تنبیہ کی کہ جس بات کا آپ کو علم نہیں اس کا سوال مت سمجھئے ورنہ آپ نادانوں میں سے ہو جائیں گے۔ اس پر حضرت نوح ﷺ نے فوراً اللہ تعالیٰ سے معافی مانگتے ہوئے کہا:

﴿رَبِّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ أَنْ أَسْأَلَكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَلَا تَغْفِرُ لِي وَتَرْحَمُنِي أَكُنْ مِنْ

الْخَاسِرِينَ ﴿٢﴾

”اے میرے رب! میں تیری پناہ مانگتا ہوں اس سے کہ میں تجھ سے اس چیز کا سوال کروں جس کا مجھے علم نہیں اور اگر تو نے مجھے معاف نہ کیا اور مجھے آغوش رحمت میں نہ لیا تو میں خسارہ پانے والوں میں سے ہو جاؤں گا۔“

اور حضرت موسیٰ ﷺ نے جب ایک آدمی کو مکا مارا اور اس سے اس کی صوت واقع ہو گئی تو فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کیا اور اپنی خططا کا اعتراف کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے یوں بخشش طلب کی:

﴿رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي﴾

”اے میرے رب! میں نے اپنے آپ پر ظلم کیا ہے لہذا تو مجھے معاف کر دے۔“  
تو اللہ تعالیٰ نے انھیں معاف کر دیا۔

اور جب حضرت داؤد ﷺ کو آزمایا گیا اور وہ یہ سمجھ گئے کہ انھیں واقعًا آزمائش میں ڈالا گیا ہے تو فوراً سجدے میں پڑ گئے اور اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرتے ہوئے اس سے مغفرت طلب کی۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَظَنَّ دَاؤُدُّ أَنَّهَا فَتَنَةٌ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَأَ كَعَّا وَأَنَابَ﴾

”اور داؤد (ﷺ) سمجھ گئے کہ ہم نے انھیں آزمایا ہے، پس وہ اپنے رب سے مغفرت طلب کرنے لگے اور سجدے میں گر گئے اور ہماری طرف پوری طرح رجوع کیا۔“

اسی طرح حضرت یونس ﷺ نے بھی مچھلی کے پیٹ میں اپنی خططا کا اعتراف کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے

یوں معافی مانگی:

﴿لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنَّى كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾<sup>①</sup>

”تیرے سوا کوئی معبود برق نہیں، تو پاک ہے، بے شک میں ظالموں میں سے تھا۔“

اور جہاں تک امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کا تعلق ہے تو آپ اس قدر کثرت سے استغفار اور توبہ کرتے کہ صحابہ کرام ﷺ صرف ایک مجلس میں آپ ﷺ کی زبان مبارک سے یہ دعا سمرتبہ سنتے تھے:

«رَبِّ اغْفِرْ لِي وَتُبْ عَلَىٰ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَابُ الْغَفُورُ»<sup>②</sup>

”اے میرے رب! مجھے معاف کر دے اور میری توبہ قبول فرماء، یقیناً تو ہی خوب توبہ قبول کرنے والا، بڑا معاف کرنے والا ہے۔“

اور آپ ﷺ نے اپنے پیارے صحابی حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کو استغفار اور توبہ کیلئے ایک دعا سکھلائی اور انھیں ہر نماز میں اس کے پڑھنے کا حکم دیا جو یہ ہے:

«اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا وَلَا يَغْفِرُ الذُّنُوبُ إِلَّا أَنْتَ فَاغْفِرْ لِي مَغْفِرَةً مِنْ عِنْدِكَ وَأَرْحَمْنِي إِنَّكَ أَنْتَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ»<sup>③</sup>

”اے اللہ! میں نے اپنے آپ پر بہت ظلم کیا ہے اور تیرے سوا گناہوں کو معاف کرنے والا کوئی نہیں، لہذا تو مجھے اپنے فضل و کرم سے معاف کر دے اور مجھ پر حرم کر۔ یقیناً تو ہی بڑا معاف کرنے والا اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔“

یاد رہے کہ استغفار و توبہ صرف انبیاء کرام ﷺ کا ہی شیوه نہ تھا بلکہ اللہ تعالیٰ نے اسے ہر عقلمند اور تمام اہل دانش کی ایک اہم صفت قرار دیا ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَخْلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لَآيَاتٍ لَّا يُؤْلِمُ الْأَلْيَابَ وَالْلَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ وَرَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلُ النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ وَرَبَّنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًّا يُنَادِي لِلْمُبْيَمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرِبِّكُمْ فَأَمَّا رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَلَكُفْرَ عَنَا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَيْمَارِ﴾<sup>④</sup>

② الصحیحة: 556

① الانبیاء: 87:21

③ آل عمران: 190:3

④ صحيح البخاری: 834، صحيح مسلم: 2705

”بے شک آسمانوں اور زمین کی تخلیق اور لیل و نہار کی گردش میں ان عقل والوں کیلئے بہت سی نشانیاں ہیں جو کھڑے اور بیٹھے اور اپنے پہلووں کے بل لیٹھے ہوئے اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے رہتے ہیں اور آسمانوں اور زمین کی پیدائش میں غور و فکر کرتے رہتے ہیں۔ (اور کہتے ہیں کہ) اے ہمارے رب! تو نے انہیں بے کار نہیں پیدا کیا ہے، تو ہر عیب سے پاک ہے، پس تو ہمیں آگ کے عذاب سے بچا۔ اے ہمارے رب! تو جس کو جہنم میں داخل کر دے گا اس کو ذلیل و رسوا کر دے گا اور ظالموں کا کوئی مددگار نہ ہو گا۔ اے ہمارے رب! ہم نے ایک منادی کو سنایا جو ایمان لانے کیلئے پکار رہا تھا اور کہہ رہا تھا کہ تم اپنے رب پر ایمان لے آؤ۔ چنانچہ ہم ایمان لے آئے۔ اے ہمارے رب! الہذا تو ہمارے گناہوں کو معاف کر دے اور ہماری خطاؤں سے درگذر فرم اور ہمیں نیک لوگوں کے ساتھ فوت کرنا۔“

### اللہ تعالیٰ انہائی معاف کرنے والا اور بڑا رحم کرنے والا ہے

جو چیز انسان کو بار بار اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرنے اور اس کی طرف رجوع کرنے پر زیادہ آمادہ کرتی ہے وہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ”غفور رحیم“ ہے، توبہ قبول کرنے والا اور کثرت سے توبہ کرنے والوں سے محبت کرنے والا ہے۔

ارشاد پاری تعالیٰ ہے: ﴿أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُوَ يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنِ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَابُ الرَّحِيمُ﴾  
 ”کیا یہ نہیں جانتے کہ اللہ ہی اپنے بندوں کی توبہ قبول کرتا اور وہی صدقات کو قبول فرماتا ہے؟ اور یقیناً اللہ تعالیٰ ہی انہائی توبہ قبول کرنے والا اور بڑا رحم کرنے والا ہے۔“

نیز فرمایا : ﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبِلُ التَّوْبَةَ عَنِ عِبَادِهِ وَيَعْفُو عَنِ السَّيِّئَاتِ وَيَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ وَيَسْتَجِيبُ إِلَيْنَاهُمْ أَمْنًا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَيَرِيدُهُمْ مِنْ فَضْلِهِ﴾  
 ”اور وہی ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول فرماتا اور گناہوں سے درگذر کرتا ہے اور جو کچھ تم کر رہے ہو (سب) جانتا ہے اور ایمان والوں اور نیکوکار لوگوں کی دعائیں قبول کرتا اور انہیں اپنے فضل سے اور زیادہ عطا کرتا ہے۔“

﴿اللَّهُ تَعَالَى أَنِّي رَحْمَةٌ وَمَغْفِرَةٌ كَذَكْرَكَ كَإِنْتَ گَنَاهُگَارِ بَنْدوں کو دعوت دیتا ہے کہ آؤ مجھ سے معافی

ما نگ لو، میں تمہارے سارے گناہ معاف کر دوں گا۔

ارشاد باری ہے: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللُّؤُبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ اے میرے وہ بندو جھنوں نے (گناہوں کا ارتکاب کر کے) اپنے اوپر زیادتی کی ہے! تم اللہ کی رحمت سے نا امید نہ ہو، بے شک اللہ تعالیٰ تمام گناہوں کو معاف کر دیتا ہے۔ یقیناً وہی تو ہے جو بڑا معاف کرنے والا اور بے حد مہربان ہے۔“

اس آیت کریمہ کا شان نزول بیان کرتے ہوئے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ مشرکین میں سے کئی لوگ ایسے تھے جنہوں نے بہت زیادہ قتل و غارت اور بدکاری کی تھی انہوں نے رسول اللہ ﷺ سے کہا کہ آپ جس بات کی طرف دعوت دیتے ہیں وہ اچھی ہے لیکن یہ فرمائیے کہ کیا اللہ تعالیٰ کے ہاں ہماری توبہ قبل قبول ہے یا نہیں؟ تب اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی۔<sup>②</sup>

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ تو مشرکین اور قتل و غارت کرنے والوں کو بھی امید دلاتا ہے کہ اگر وہ چچے دل سے توبہ کر لیں تو وہ انھیں معاف کرے گا اور ان سے راضی ہو جائے گا، چہ جائیکہ اس کی دھدائیت کو دل سے تسلیم کرنے والے اور اس کے نبی حضرت محمد ﷺ پر ایمان لانے والے مسلمان اس کی طرف رجوع کریں اور اس سے معافی مانگیں تو یقیناً اللہ تعالیٰ انہیں بھی معاف کر دے گا۔

بلکہ اللہ تعالیٰ تو نصاری کو بھی، جو حضرت مسیح عیاں ﷺ کو اس کا بیٹا قرار دیتے اور اللہ تعالیٰ کو تین میں سے ایک تصور کرتے ہیں، توبہ واستغفار کی ترغیب دلاتا ہے اور فرماتا ہے:

﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِنْ إِلَهٖ إِلَّا إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِنْ لَهُ مَا يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمْسِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾<sup>③</sup> اَفَلَا يَتَوَبُونَ إِلَى اللَّهِ وَيَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ<sup>④</sup>

”بے شک ان لوگوں نے کفر کا ارتکاب کیا جھنوں نے کہا کہ اللہ تین (معبدوں) میں سے ایک ہے حالانکہ ایک معبد کے علاوہ کوئی معبد برحق نہیں اور اگر وہ لوگ اپنی اس بات سے باز نہیں آئیں گے تو ان میں سے کافروں کو دردناک عذاب ہو گا۔ کیا وہ اللہ کے حضور توبہ نہیں کرتے اور اس سے مغفرت طلب نہیں کرتے؟ اور

② تفسیر القرطبی: 228/8، ط دار الحديث القاهرة

① الزمر 39: 53

③ المائدۃ: 5: 73-74

اللہ تو بڑا معاف کرنے والا اور بے حد مہربان ہے۔“

✿ اللہ تعالیٰ ہر اس شخص کو جو برائی کا ارتکاب کرے یقین دلاتا ہے کہ اگر وہ استغفار کر کے معافی مانگ لے تو میں ”غفور رحیم“ ہوں، اسے معاف کروں گا۔

ارشاد پاری ہے:

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَعْدِ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾<sup>①</sup>

”جو شخص کوئی برائی کرے یا (گناہ کا ارتکاب کرے) اپنی جان پر ظلم کرے، پھر اللہ تعالیٰ سے معافی طلب کر لے تو وہ اللہ تعالیٰ کو انتہائی بخششے والا، بے حد مہربان پائے گا۔“

اور ایک حدیث قدیٰ میں ارشاد ہے: (یا ابنَ آدَمَ ! إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ فِيلَكَ وَلَا أُبَالِي ، یا ابنَ آدَمَ ! لَوْ بَلَغْتَ ذُنُوبُكَ عَنَّ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ وَلَا أُبَالِي ، یا ابنَ آدَمَ ! إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَاً ثُمَّ لَقَيْتَنِي لَا تُشَرِّكُ بِي شَيْئًا لَا تَيْتَكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً)<sup>②</sup>

”ایے ابن آدم! اگر تو صرف مجھے پکارتا رہے اور تمام امیدیں مجھ سے وابستہ رکھے تو خواہ تم سے جو بھی گناہ سرزد ہوا ہو میں تمہیں معاف کرتا رہوں گا اور میں کوئی پرواہ نہیں کروں گا اور اگر تیرے گناہ آسمان تک پہنچ جائیں، پھر تم مجھ سے معافی طلب کر لو تو میں تمہیں معاف کر دوں گا اور میں کوئی پرواہ نہیں کروں گا اور اگر تو میرے پاس زمین کے برابر گناہ لیکر آئے، پھر تمہاری مجھ سے ملاقات اس حال میں ہو کہ تم میرے ساتھ کسی کو شریک نہیں بناتے تھے تو میں زمین کے برابر تجھے مغفرت سے نوازوں گا۔“

اور حضرت ابو موسیؓ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ يَسْطُطُ يَدُهُ بِاللَّيْلِ لِيَتُوْبَ مُسِيْءُ النَّهَارِ، وَيَسْطُطُ يَدُهُ بِالنَّهَارِ لِيَتُوْبَ مُسِيْءُ اللَّيْلِ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا»<sup>③</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ اپنا دستِ رحمت رات کے وقت پھیلاتا ہے تاکہ دن میں گناہ کرنے والا شخص توبہ کر لے۔ اسی طرح دن کے وقت بھی اپنا دستِ رحمت پھیلاتا ہے تاکہ رات میں گناہ کرنے والا آدمی توبہ کر لے یہاں تک کہ سورج مغرب سے طلوع ہو جائے۔“

① سنن الترمذی: 3540 وصححه الألبانی

115: النساء

② صحيح مسلم: 2759

﴿اللَّهُ تَعَالَى أَنْتَ بِنَدِيْرٍ كَمَا تَبَرَّعْتَ بِهِ حَدْنَوْشٍ هُوَ تَبَرَّعْتَ بِهِ -﴾

جیسا کہ حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«اللَّهُ أَشَدُ فَرَحًا بِتَوْبَةِ عَبْدٍ حِينَ يَتُوبُ إِلَيْهِ مِنْ أَحَدِكُمْ كَانَ عَلَى رَاجِلَتِهِ بِأَرْضِ فَلَاءَ، فَانْفَلَقَتْ مِنْهُ، وَعَلَيْهَا طَاعُمٌ وَشَرَابٌ، فَأَيْسَ مِنْهَا، فَأَتَى شَجَرَةً فَاضْطَبَعَ فِي ظِلِّهَا، قَدْ أَيْسَ مِنْ رَاجِلَتِهِ، فَبَيْنَا هُوَ كَذَلِكَ إِذَا هُوَ بِهَا قَائِمٌ عِنْدَهُ، فَأَخْدَ بِعَظَامِهَا، ثُمَّ قَالَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللَّهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطُأُ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ»<sup>①</sup>

”اللہ کا بندہ جب توبہ کرتا ہے تو وہ اس کی توبہ پر اس آدمی سے زیادہ خوش ہوتا ہے جو کسی صحراء میں اپنی سواری پر جا رہا ہو، پھر وہ چکے سے کہیں چلی جائے اور اس پر اس آدمی کے کھانے پینے کا سامان بھی ہو، پھر وہ اسے تلاش کر کر کے مایوس ہو جائے اور ایک درخت کے سامنے تلے آ کر لیت جائے اور وہ اپنی سواری سے بالکل مایوس ہو چکا ہو بلکہ اسے اپنی موت کا یقین ہو چکا ہو [پھر اچانک وہ سواری اس کے سامنے آ کر کھڑی ہو جائے اور وہ اس کی نکیل کو تھام لے اور فرط مسرت میں اس کے منہ سے یہ الفاظ کل جائیں کہ اے اللہ! تو میرا بندہ اور میں تیرارب، یعنی شدید خوشی کے عالم میں وہ غلطی کر جائے۔“

یعنی جنی خوشی اس آدمی کو سواری کے ملنے پر ہوتی ہے اس سے کہیں زیادہ خوشی اللہ تعالیٰ کو اس وقت ہوتی ہے جب اس کا کوئی گناہ کا بندہ توبہ کرتا ہے۔

﴿اللَّهُ تَعَالَى كَوَافِنَ بَنِيْدُولَ كَاسْتَغْفَارَ اتَّا مَحْبُوبٍ هُوَ تَرَكَ كَرْدِيْسَ تَوَاهَ انَّ كَيْ جَلَّهُ پَرَ اِيْسَ لَوْگُوْنَ كَوَلَّهُ اِيْسَ جَوَاسْتَغْفَارَ كَرِيْسَ اورَوَهُ اِنْجِسِسَ مَعَافَ كَرِيْسَ -﴾

ارشاد نبوی ہے: «وَالَّذِيْ نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ لَمْ تُذْنِبُوا لَذَهَبَ اللَّهُ بِكُمْ، وَلَجَاءَ بِقَوْمٍ يُذْنِبُونَ، فَيَسْتَغْفِرُوْنَ اللَّهَ، فَيَغْفِرُ لَهُمْ»<sup>②</sup>

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! اگر تم گناہ نہ کرتے (اور اللہ تعالیٰ سے معانی نہ مانگتے) تو اللہ تعالیٰ تھیس ختم کر کے دوسرے لوگوں کو لے آتا جو گناہ کرتے، پھر اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرتے تو وہ انھیں معاف کر دیتا۔“

﴿بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى كُحْفِ نَبِيِّتْ تَوَبَّهَ صَادِقَهُ پَرِيِّ اِنْسَانَ كَوَمَعَافَ كَرِيْتَهَا -﴾

جیسا کہ حضرت ابو سعید الخدري رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”تم سے پہلی امتوں میں ایک شخص نے ننانوے افراد کو قتل کر دیا تھا، پھر اس نے دنیا میں سب سے بڑے عالم کے بارے میں پوچھ گئی تو ایک پادری کی طرف اس کی راہنمائی کی گئی، چنانچہ وہ اس کے پاس آیا اور اسے آگاہ کیا کہ وہ ننانوے افراد کا قاتل ہے تو کیا اس کی توبہ کی کوئی صورت ہے؟  
اس نے کہا: نہیں۔

تو اس نے اسے بھی قتل کر ڈالا اور سوکی گفتگی پوری کر دی۔

پھر اس نے لوگوں سے دنیا کے کسی اور بڑے عالم کے بارے میں پوچھا تو اسے ایک عالم کے پاس بھیجا گیا۔ اس نے اسے بتایا کہ وہ سو افراد کو قتل کر چکا ہے تو کیا اس کی توبہ کی کوئی شکل ہے؟

عالم نے کہا: ہاں، توبہ اور تمہارے درمیان کون حائل ہو سکتا ہے! تم ایسا کرو کہ فلاں علاقے میں چلے جاؤ، وہاں لوگ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں، تم بھی ان کے ساتھ مل کر اللہ کی عبادت کرتے رہو اور دیکھنا اپنے علاقے کی طرف مت لوٹنا کیونکہ وہاں برے لوگ رہتے ہیں۔

چنانچہ وہ چل پڑا یہاں تک کہ جب درمیان میں پہنچا تو اس کو موت آگئی، اب اس کے بارے میں رحمت کے فرشتوں اور عذاب کے فرشتوں کے درمیان جھگڑا ہو گیا۔ رحمت کے فرشتوں نے کہا: یہ دلی طور پر توبہ کرنے کیلئے جارہا تھا اور اللہ کی طرف متوجہ تھا۔ عذاب کے فرشتوں نے کہا: اس نے تو کبھی خیر کا کوئی کام کیا ہی نہ تھا۔ وہ بحث و تکرار کر رہے تھے کہ ایک اور فرشتہ آدمی کی شکل میں آپنچا۔ چنانچہ انہوں نے اسے اپنے درمیان فیصل تسلیم کر لیا۔ اس نے کہا:

(قِيسُوا مَا يَبْيَنَ الْأَرْضَيْنِ : فَإِلَى أَيْتِهِمَا كَانَ أَدْلَى فَهُوَ لَهُ)

”تم دونوں مسافتوں کو ناپ لو۔ (جو اس نے طے کر لی تھی اور جو ابھی طے کرنا تھی) پھر جس کے زیادہ قریب ہوا سی کے مطابق اس کے انجام کا فیصلہ کیا جائے۔“

لہذا انہوں نے جب دونوں مسافتوں کو ناپا تو وہ اس مسافت کے زیادہ قریب تھا جو اس نے ابھی طے کرنا تھی۔ اس نے اس کی روح کو رحمت کے فرشتے لے گئے۔<sup>①</sup>

اور صحیح مسلم کی ایک روایت میں ہے کہ

(فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَى هَذِهِ : أَنْ تَبَاعِدِيْنِ ، وَإِلَى هَذِهِ : أَنْ تَقْرَبِيْ)

”اللہ تعالیٰ نے اس زمین کو حکم دیا ہے وہ طے کر چکا تھا کہ تم بڑھ جاؤ، اور جسے اس نے ابھی طے کرنا تھا اس

① صحیح البخاری: 3470، صحیح مسلم: 2766

کو حکم دیا کہ تم سمت جاؤ۔“

غور کیجئے کہ یہ آدمی سو افراد کا قاتل تھا اور اس نے کبھی خیر کا ایک عمل بھی نہ کیا تھا لیکن چونکہ پچھی توبہ کے ارادے سے لکھا تھا اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس کی نیت کے مطابق اس کی توبہ قبول کر لی اور اس کی روح کو رحمت کے فرشتوں کے سپرد کر دیا۔

﴿ نہ صرف یہ کہ اللہ تعالیٰ محض توبہ صادقہ کی نیت کرنے پر ہی اپنے بندے کو معاف کر دیتا ہے بلکہ اس کا بندہ جب ایک طرف اپنے گناہوں کو دیکھے اور دوسری طرف اس کے دل میں اللہ تعالیٰ کے عذاب کا خوف پیدا ہو جائے تو وہ محض اسی بات پر ہی اسے معاف کر دیتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”ایک آدمی نے بے انہا گناہ کئے اور کبھی ایک نیک عمل بھی نہ کیا تھا، جب اس کی موت کا وقت قریب آیا تو اس نے اپنے بیٹوں سے کہا: میں جب مرجاوں تو مجھے جلا دینا اور میری راکھ لے کر آدمی خشکی میں اڑا دینا اور آدمی سمندر میں پھینک دینا۔ پس اللہ کی قسم! اگر میرے رب کے پاس قدرت ہوئی تو وہ مجھے ایسا عذاب دے گا جو اس نے کبھی کسی کو نہ دیا ہو گا۔

چنانچہ اس کے بیٹوں نے ایسا ہی کیا۔

پھر اللہ تعالیٰ نے خشک زمین کو حکم دیا کہ وہ اس کی راکھ کو ایک جگہ پر جمع کر دے اور اسی طرح سمندر کو بھی یہی حکم دیا کہ وہ اس کی راکھ کو جمع کر دے، بعد ازاں اس نے اسے زندہ کر کے اس سے پوچھا: (لَمْ فَعَلْتَ هَذَا؟) ”تم نے ایسا کیوں کیا؟“

اس نے کہا: (مِنْ خَشِيتِكَ يَارَتِ وَأَنْتَ أَعْلَمُ) ”اے میرے رب! محض تیرے ڈر کی وجہ سے اور تو اس بات کو بخوبی جانتا ہے۔“ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اسے معاف کر دیا۔<sup>①</sup>

﴿ اللہ تعالیٰ اس قدر غفور رحیم ہے کہ بظاہر چھوٹی چھوٹی نیکیوں پر ہی اپنے بندوں کو معاف کر دیتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

(يَنِّمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ وَجَدَ عُصْنَ شَوْكٍ عَلَى الطَّرِيقِ فَأَخَرَهُ، فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ

فَغَفَرَ لَهُ)<sup>②</sup>

① صحیح البخاری: 7506 ، صحیح مسلم: 2755

② صحیح البخاری: 652 ، صحیح مسلم: 1914

”ایک آدمی ایک راستے پر چل کر جا رہا تھا کہ اس کو راستے پر ایک کاٹنے دار ہنسی ملی، اس نے اسے راستے پر سے ہٹا دیا۔ تو اللہ تعالیٰ نے اس کے اس (چھوٹے سے عمل) کی قدر کی اور اس کی مغفرت کر دی۔“

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”ایک شخص ایک راستے پر چل کر جا رہا تھا کہ اسے شدید پیاس محسوس ہوئی، اسے ایک کتوں ملا، وہ اس میں اتر اور پانی نوش کر لیا۔

باہر نکلا تو اس نے ایک کتے کو ہانپتے ہوئے دیکھا جو شدید پیاس کی وجہ سے گیلی منی کھا رہا تھا، وہ (اپنے دل میں) کہنے لگا: پیاس نے اس کتے کا برا حال کر رکھا ہے جیسا کہ میرا برا حال تھا۔

پھر وہ دوبارہ کنویں میں اترا، اپنے موزے میں پانی پھرا، اسے اپنے منہ کے ساتھ کپڑ کروپر کو چڑھا اور باہر آ کر کتے کو پانی پلایا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: (فَشَكَرَ اللَّهُ لَهُ فَغَفَرَ لَهُ) ”اللہ تعالیٰ نے اس کی قدر کی اور اسے معاف کر دیا۔“<sup>①</sup>

صحیحین کی ایک اور روایت میں ہے کہ ایک زاویہ عورت نے ایک کتے کو دیکھا جو سخت گرم دن میں ایک کنویں کے ارد گرد چکر لگا رہا تھا اور شدید پیاس کے عالم میں ہانپ رہا تھا۔ اس نے اپنا موزا اتارا اور اس کے ذریعے کنویں سے پانی کھینچا، پھر اسے پانی پلایا۔ چنانچہ اس کے اسی عمل کی وجہ سے اسے معاف کر دیا گیا۔<sup>②</sup> ان تمام احادیث سے ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ انتہائی قدر دان، نہایت رحم کرنے والا اور براہی معاف کرنے والا ہے اور اپنے بندوں کے چھوٹے چھوٹے نیک اعمال پر بھی ان کی مغفرت کرنے والا ہے۔ اسی سلسلے کی مزید دو احادیث ساعت کیجئے۔

① حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”ایک بندے نے ایک گناہ کا ارتکاب کیا، پھر اس نے دعا کرتے ہوئے کہا:

(اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِي ذَنْبِي) ”اے اللہ! میرا گناہ معاف فرم۔“

تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

(أَذْنَبَ عَبْدِيْ ذَنْبًا ، فَعَلِمَ أَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ)

”میرے بندے نے گناہ کا ارتکاب کیا، پھر اسے معلوم ہوا کہ اس کا ایک رب ہے جو گناہ معاف بھی کر سکتا

① صحیح البخاری: 2363، صحیح مسلم: 2244

② صحیح البخاری: 3467، صحیح مسلم: 2244

ہے اور اس پر موآخذہ بھی کر سکتا ہے۔“

اس کے بعد اس نے ایک اور گناہ کیا، پھر توبہ کرتے ہوئے کہا:

(أَيْ رَبِّ ، اغْفِرْ لِي ذَنْبِي) ”اے میرے رب! میرا گناہ معاف فرم۔“

تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے کہا:

(اَذْنَبَ عَبْدِيْ ذَنْبًا ، فَعَلِمَ اَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ بِالذَّنْبِ)

”میرے بندے نے گناہ کا ارتکاب کیا، پھر اسے معلوم ہوا کہ اس کا ایک رب ہے جو گناہ معاف بھی کر سکتا

ہے اور اس پر موآخذہ بھی کر سکتا ہے۔“

پھر اس نے ایک اور گناہ کیا اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرتے ہوئے کہا:

(أَيْ رَبِّ ، اغْفِرْ لِي ذَنْبِي) ”اے میرے رب! میرا گناہ معاف فرم۔“

تو اللہ تبارک و تعالیٰ نے کہا: (اَذْنَبَ عَبْدِيْ ذَنْبًا ، فَعَلِمَ اَنَّ لَهُ رَبًّا يَغْفِرُ الذَّنْبَ وَيَأْخُذُ

بِالذَّنْبِ ، اَعْمَلْ مَا شِئْتَ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكَ)

”میرے بندے نے گناہ کا ارتکاب کیا، پھر اسے معلوم ہوا کہ اس کا ایک رب ہے جو گناہ معاف بھی کر سکتا

ہے اور اس پر موآخذہ بھی کر سکتا ہے، جاؤ اب جو چاہو کرو میں نے تمھیں معاف کر دیا۔“<sup>①</sup>

اس سے مقصود یہ ہے کہ اگر تم بار بار گناہ کرتے رہو اور ہر مرتبہ اللہ تعالیٰ سے معافی مانگتے رہو تو اللہ تعالیٰ تمھیں معاف کرتا رہے گا، گویا اللہ تعالیٰ کی معافی توبہ اور استغفار سے مشروط ہے۔ لہذا مسلمان کو ہر وقت اللہ تعالیٰ سے معافی مانگتے رہنا چاہئے تاکہ جب اس کا خاتمہ ہو تو اس حالت میں ہو کہ اس کے رب نے اسے معاف کر دیا ہو۔

② حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”اللہ تعالیٰ مون کو روز قیامت اپنے قریب کرے گا یہاں تک کہ اس پر پردہ ڈال دے گا، پھر اس سے اس کے گناہوں کا اعتراف کروائے گا اور کہے گا: کیا تمھیں معلوم ہے کہ تم نے فلاں گناہ کیا تھا؟ وہ کہے گا: ہاں

میرے رب ا مجھے معلوم ہے، پھر اللہ تعالیٰ فرمائے گا:

(فَإِنِّي قَدْ سَرَّتُهَا عَلَيْكَ فِي الدُّنْيَا وَإِنِّي أَغْفِرْ هَا لَكَ الْيَوْمَ)

”میں نے دنیا میں بھی تم پر پردہ پوشی کی تھی اور آج بھی تمھیں معاف کر رہا ہوں۔“

① صحیح البخاری: 7507 ، صحیح مسلم: 2758

پھر اسے نیکیوں کا نامہ اعمال دے دیا جائے گا۔ اور ہے کفار اور منافقین تو ساری کائنات کے سامنے پاکار کر کہا جائے گا: یہ ہیں وہ لوگ جنہوں نے اللہ تعالیٰ پر مجموع باندھا تھا۔<sup>①</sup>

## شرط قبولیتِ توبہ

عزیزان گرامی! اب یہ بھی جان لیجئ کہ سچی توبہ کی کچھ شرط ہیں جن کے بغیر توبہ اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہیں، اور وہ کچھ یوں ہیں:

① اخلاص، جو تمام عبادات کی قبولیت کیلئے پہلی شرط ہے، چنانچہ تائب کو محض اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے توبہ کرنی چاہئے، کسی دنیاوی مفاد یا ذاتی مصلحت کے حصول کیلئے نہیں، کیونکہ اگر وہ دنیاوی اغراض و مقاصد کیلئے توبہ کرے گا تو ان کے پورا ہوتے ہی وہ اللہ تعالیٰ کے دین سے اعراض کر لے گا اور یہ سچی توبہ نہیں بلکہ جھوٹی توبہ ہے۔

② ندامت و شرمندگی، یعنی تائب اپنے گناہوں کا اعتراف کرتے ہوئے ان پر اللہ تعالیٰ کے سامنے ندامت و شرمندگی کا اظہار کرے کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے اس بندے سے محبت کرتا ہے جو اعتراف گناہ کے بعد اس کے سامنے عاجزی و انکساری کے ساتھ شرمندہ ہوا اور اس سے معافی طلب کرے۔

حضرت عائشہؓ پر جب تہمت لگائی گئی تھی تو نبی ﷺ نے ان سے کہا تھا:

«يَا عَائِشَةُ، فَإِنَّهُ قَدْ بَلَغَنِي عَنْكِ كَذَّا وَكَذَّا، فَإِنْ كُنْتَ بِرِيشَةِ فَسَيِّرِكِ اللَّهُ، وَإِنْ كُنْتِ الْمَمْتُ بِذَنْبٍ فَاسْتَغْفِرِي اللَّهَ وَتُؤْبِي إِلَيْهِ، فَإِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنْبٍ ثُمَّ تَابَ، تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ»<sup>②</sup>

”ای عائشہ! مجھے تمہارے بارے میں یہ یہ بات پیشی ہے، پس اگر تم بے گناہ ہو تو اللہ تعالیٰ تمہاری بے گناہی ثابت کر دے گا۔ اور اگر تم نے گناہ کر ہی لیا ہے تو تم اللہ تعالیٰ سے معافی مانگو اور اس کی جناب میں توبہ کر لو کیونکہ بندہ جب اپنے گناہ کا اعتراف کر لیتا ہے، پھر توبہ کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی توبہ قبول کر لیتا ہے۔“

③ ترک معاصی، یعنی تائب معاصی کو ترک کر کے اللہ تعالیٰ سے معافی کا طلبگار ہو، نہ یہ کہ وہ معاصی بھی کرتا رہے اور ساتھ معافی بھی مانگتا رہے، مثلاً ایک شخص اپنے سامنے جام شراب رکھ لے اور ایک ایک گھونٹ کر کے اس سے شراب نوشی بھی کرتا رہے اور اس کے ساتھ ساتھ ”استغفر الله“ کا ورد بھی جاری رکھے،

② صحیح البخاری: 2441، صحیح مسلم: 2770

① صحیح مسلم: 2768

یا ایک شخص نے بنک یا کسی اور مالیاتی ادارے میں پیسے مدد و منافع پر رکھے ہوئے ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ وہ سودی لین دین پر اللہ تعالیٰ سے معافی بھی مانگتا ہو! یا ایک آدمی بے نماز ہو اور ترک نماز پر اصرار کرتے ہوئے وہ اپنے اس گناہ پر اللہ تعالیٰ سے مغفرت بھی طلب کرتا ہو..... تو ایسے لوگوں کی توبہ ناقابل قبول ہے کیونکہ یہ تو گویا اللہ تعالیٰ کے ساتھ مذاق ہے کہ زیان سے تو معافی مانگ رہے ہیں اور عمل سے انہی گناہوں کا ارتکاب کر رہے ہیں جن پر وہ معافی کے طلبگار ہیں۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْمُسْتَغْفِرُ مِنَ الذَّنَبِ وَهُوَ مُقِيمٌ عَلَيْهِ كَالْمُسْتَهْزِئِ يُرَبَّهُ»<sup>①</sup>

”گناہ پر قائم رہتے ہوئے اس سے معافی مانگنے والا شخص ایسے ہے جیسے ایک آدمی اپنے رب کے ساتھ مذاق کر رہا ہو۔“

یہ حدیث اگرچہ سند کے اعتبار سے ضعیف ہے لیکن معنی کے اعتبار سے صحیح ہے۔ اس کی تائید اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے بھی ہوتی ہے: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاجْحَشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفِرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا اللَّهُ وَلَمْ يُصْرِفُ عَلَىٰ مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾<sup>②</sup>

”جب ان سے کوئی ناشائستہ کام ہو جائے یا وہ کوئی گناہ کر بیشیں تو فورا اللہ کو یاد کر کے اپنے گناہوں پر معافی طلب کرتے ہیں اور فی الواقع اللہ تعالیٰ کے سوا اور کون گناہوں کو بخش سکتا ہے؟ اور وہ جان بوجھ کر اپنے کے پر اصرار نہیں کرتے۔“

یعنی اگر ان سے کوئی گناہ سرزد ہو جاتا ہے، خواصیغیرہ ہو یا کبیرہ، تو وہ بلا تاخیر اللہ تعالیٰ اور اس کے عذاب کو یاد کر کے اس سے مغفرت طلب کر لیتے ہیں کیونکہ اس کے سوا اور کوئی نہیں جس سے مغفرت طلب کی جائے اور وہ جان بوجھ کر اپنے گناہوں پر اڑنے نہیں رہتے بلکہ انہیں ترک کر کے اپنی اصلاح شروع کر دیتے ہیں۔

اس کے بعد اللہ تعالیٰ ان لوگوں کی جزا کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿أُولَئِكَ جَزَاؤُهُمْ مَغْفِرَةٌ مِّنْ رَبِّهِمْ وَجَنَاحُ تَجْرِيٌّ مِّنْ تَعْبِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنَعْمَ أَجْرٌ لِّالْعَامِلِينَ﴾<sup>③</sup>

”میں لوگ ہیں جن کا بدله ان کے رب کی طرف سے مغفرت اور وہ باغات ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہیں، وہ ان میں ہمیشور ہیں گے اور عمل کرنے والوں کا اجر کیا ہی اچھا ہے۔“

④ آل عمران: 136

⑤ آل عمران: 135

① الضعيفة: 616

نیز اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے : ﴿ تُمَّ إِنْ رَبَّكَ لِلَّذِينَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَةٍ تُمَّ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصْلَحُوا إِنْ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾<sup>①</sup>

”جن لوگوں نے علمی کی بناء پر گناہ کا ارتکاب کیا، پھر اس کے بعد توبہ کر لی اور اپنی اصلاح کی، تو یقیناً آپ کارب ان کیلئے ان کی توبہ کے بعد بڑا معاف کرنے والا اور نہایت رحم کرنے والا ہے۔“

ان آیات کریمہ سے ثابت ہوا کہ ترک معاصلی اور اصلاح نفس توبہ صادقہ کی بنیادی شرط ہے۔ اسی لئے فضیل بن عیاضؓ ترک معاصلی کے بغیر استغفار کو کذابین (جھوٹوں) کی توبہ قرار دیتے تھے اور کہا کرتے تھے : (استغفار يلا إقلام توبه الكاذبين)

”گناہ چھوڑے بغیر استغفار کرنا جھوٹوں کی توبہ ہے۔“

② مستقبل میں اللہ تعالیٰ کی تاریخی نہ کرنے کا پختہ عہد کرنا

یعنی تائب، توبہ کرتے ہوئے بارگاہِ الہی میں اس بات کا پختہ عہد کرے کہ وہ مستقبل میں ان گناہوں کا ارتکاب نہیں کرے گا۔ نہ صرف پختہ عہد کرے بلکہ وہ اس پر اللہ تعالیٰ سے مدد بھی طلب کرے کیونکہ اس کی توفیق کے بغیر وہ کسی برائی سے نجات نہیں سکتا۔ اسی لئے نبی کریم ﷺ یہ دعا کیا کرتے تھے :

«اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَتَرْكَ الْمُنْكَرَاتِ وَحُبَّ الْمَسَاكِينِ، وَأَنْ تَغْفِرَ لِي وَتَرْحَمَنِي، وَإِذَا أَرَدْتَ فِتْنَةً قَوْمٍ فَتَوَفَّنِي غَيْرَ مَفْتُونٍ، أَسْأَلُكَ حُبَكَ وَحُبَّ مَنْ يُحِبُّكَ وَحُبَّ عَمَلٍ يُقْرَبُنِي إِلَى حُبِّكَ»<sup>②</sup>

”اے اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ تو مجھے نیکیاں کرنے، برائیاں چھوڑنے اور مسکنوں سے محبت کرنے کی توفیق دے اور تو مجھے معاف فرماؤ مجھ پر رحم کر۔ اور جب تو لوگوں کو کسی آزمائش میں مبتلا کرنا چاہے تو مجھے اس سے بچاتے ہوئے فوت کر دیا، میں تجھ سے تیری محبت، تجھ سے محبت کرنے والوں سے محبت اور تیری محبت کے قریب کرنے والے عمل کی محبت کا سوال کرتا ہوں۔“

اسی طرح آپ ﷺ یہ دعا بھی کیا کرتے تھے :

«اللَّهُمَّ اهْدِنِي لِأَحْسَنِ الْأَعْمَالِ وَأَحْسَنِ الْأَخْلَاقِ، لَا يَهْدِي لِأَحْسَنَهَا إِلَّا أَنْتَ، وَقِنِي سَيِّءَ الْأَعْمَالِ وَسَيِّءَ الْأَخْلَاقِ، لَا يَقْنِي سَيِّئَهَا إِلَّا أَنْتَ»<sup>③</sup>

② سنن الترمذی: 3235۔ وصححه الألبانی

① النحل: 119: 16

③ سنن النسائي: 896۔ وصححه الألبانی



”اے اللہ! مجھے سب سے اچھے اعمال اور سب سے بہتر اخلاق کی توفیق دے کیونکہ تیرے سوا ان کی توفیق دینے والا کوئی نہیں اور مجھے برے اعمال اور بری صفات سے چاکیونکہ تیرے سوا ان سے بچانے والا کوئی نہیں۔“

⑤ تائب، توبہ کا دروازہ بند ہونے سے پہلے توبہ کرے

ہم اس خطبہ کے آغاز میں عرض کر چکے ہیں کہ کسی مسلمان سے جیسے ہی گناہ سرزد ہو تو وہ فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے، اس سے معافی طلب کرے اور توبہ کو موخرنہ کرے کیونکہ کسی انسان کے پاس کوئی گارنٹی نہیں کہ وہ کب تک زندہ رہے گا اور چونکہ اس کی موت کسی بھی لمحے میں واقع ہو سکتی ہے اس لئے اسے موت سے اور اللہ کے عذاب سے ڈرتے ہوئے فوراً توبہ کرنی چاہئے، کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ اس وقت توبہ کرے جب اس کا دروازہ ہی اس کیلئے بند ہو جائے اور تب اللہ تعالیٰ اس کی توبہ کو رد کر دے۔

نبی کریم ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے:

«إِنَّ اللَّهَ لِيَقْبُلُ تَوْبَةَ الْعَبْدِ مَا لَمْ يُغَرِّ غَرِيرًا»<sup>①</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ بندے کی توبہ اس کی روح طلق میں اتنے سے پہلے تک قبول کرتا ہے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ جب بندے کو موت کا فرشتہ نظر آ رہا ہو اور اس کی آخری سانس طلق میں انکی ہوئی ہو تو اس وقت اس کی توبہ کا کوئی فائدہ نہیں۔

بالکل یہی مفہوم اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں یوں بیان فرمایا ہے:

﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهَا حَكِيمًا﴾ وَلَيَسْتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدُهُمُ الْمَوْتَ قَالَ إِنِّي تَبَّعْتُ إِلَيْكُمْ وَلَا إِلَلَّahُ إِلَّا إِلَيْهِ يَمْوَلُونَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِنَّكُمْ أَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا﴾<sup>②</sup>

”اللہ کے نزدیک صرف ان لوگوں کی توبہ قبول ہوتی ہے جو نادانی میں گناہ کر بیٹھتے ہیں، پھر جلد ہی توبہ کر لیتے ہیں، تو اللہ انہی کی توبہ قبول کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑا علم والا، بڑی حکمت والا ہے اور ان لوگوں کی توبہ قبول نہیں ہوتی جو برے کام کرتے رہتے ہیں یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی پر موت کا وقت آتا ہے تو وہ کہتا ہے کہ اب میں نے توبہ کر لی اور نہ ان لوگوں کی توبہ قبول ہوتی ہے جو حالتِ کفر میں مر جاتے ہیں، انہی لوگوں کیلئے ہم نے دردائک عذاب تیار کر رکھا ہے۔“

یہی وجہ ہے کہ جب فرعون نے ڈوبتے ہوئے توبہ کی تو اللہ تعالیٰ نے اس کی توبہ کو رد کرتے ہوئے فرمایا:

④ النساء 174-18

① الترمذی: 3537 - صحیح الألبانی

آلَّا نَ وَقْدُ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴿١﴾

”توبہ ایمان لاتا ہے جبکہ تو اس سے پہلے نافرمانی کرتا رہا اور تو فساد برپا کرنے والوں میں سے تھا۔“  
خلاصہ یہ ہے کہ توبہ کی قبولیت کی شرائط میں سے ایک شرط یہ ہے کہ تائب، توبہ کا دروازہ بند ہونے سے قبل توبہ کرے اور اس کی ایک صورت تو یہی ہے کہ اس کی موت اس کی آنکھوں کے سامنے ہو اور اس کی روح اس کے حلق میں ایک ہوئی ہو اور دوسری صورت یہ ہے کہ سورج مغرب سے طلوع ہو، چنانچہ قیامت سے پہلے جب سورج مغرب سے طلوع ہو گا تو اس کے بعد کسی کی توبہ اللہ تعالیٰ کے ہاں قابل قبول نہ ہوگی۔

ارشاد نبوی ہے:

”مَنْ تَابَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ مِنْ مَغْرِبِهَا تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ“<sup>①</sup>

”جو شخص مغرب سے سورج کے طلوع ہونے سے پہلے توبہ کرے گا اللہ اس کی توبہ قبول کرے گا۔“

② حقوق العباد کی ادائیگی

گناہوں کا تعلق اگر بندوں کے حقوق سے ہو تو ان کی معافی کیلئے شرط یہ ہے کہ انہیں ادا کیا جائے یا اصحاب الحکوم سے انہیں معاف کروالیا جائے۔  
آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو توبہ صادقه کی توفیق دے اور ہمارے گناہ معاف فرمائے۔

### دوسری خطبہ

استغفار اور سچی توبہ کے فوائد بہت زیادہ ہیں۔ ہم ان میں سے چند فوائد اختصار کے ساتھ عرض کرتے ہیں:

① توبہ و استغفار سے گناہوں کے داغ دھبے و حل جاتے ہیں اور انسان گناہوں سے پاک ہو جاتا ہے۔

ارشاد نبوی ہے:

”إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا أَذْنَبَ كَانَتْ نُكْتَةَ سَوْدَاءَ فِي قَلْبِهِ، فَإِنْ تَابَ وَنَزَعَ وَاسْتَغْفَرَ صُبْلَ قَلْبِهِ، وَإِنْ زَادَ زَادَتْ حَتَّى يَعْلُو قَلْبُهُ، فَذَلِكَ الرَّيْنُ الَّذِي ذَكَرَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْقُرْآنَ: ﴿عَلَّا بَلْ رَأَنَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكُسِّبُونَ﴾“<sup>②</sup>

”مؤمن جب گناہ کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک سیاہ نقطہ پڑ جاتا ہے۔ پھر اگر وہ توبہ کر لیتا ہے، اس گناہ کو

② صحیح مسلم: 2703

① یونس: 90-91

③ سنن الترمذی: 3334۔ حسن صحیح ، سنن ابن ماجہ: 4244۔ حسنه الالبانی

چھوڑ دیتا ہے اور معافی مانگ لیتا ہے تو اس کے دل کو ہود دیا جاتا ہے۔ اور اگر وہ گناہ پر گناہ کے جاتا ہے تو وہ سیاہی بڑھتی جاتی ہے یہاں تک کہ اس کے دل پر چھا جاتی ہے۔ تو یہی وہ ”رین“ (زنگ) ہے جس کا اللہ تعالیٰ نے قرآن میں تذکرہ کیا ہے۔

② نہ صرف داغ و بھے دھل جاتے ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والے شخص کے گناہوں کو نیکیوں میں تبدیل کر دیتا ہے۔ فرمان الہی ہے: ﴿إِلَّا مَنْ تَابَ وَأَمَّنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾<sup>①</sup>

مگر جو شخص توبہ کرے، ایمان لے آئے اور نیک عمل کرے تو اللہ ایسے لوگوں کے گناہوں کو نیکیوں سے بدل دے گا اور اللہ تعالیٰ بڑا معاف کرنے والا، بے حد مہربان ہے۔“

③ کثرت سے توبہ کرنے والا آدمی اللہ تعالیٰ کو محبوب ہے

فرمان الہی ہے: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والوں اور پاکیزہ رہنے والوں کو پسند کرتا ہے۔“

④ چونکہ توبہ کرنے والے لوگ اللہ تعالیٰ کو پسند ہوتے ہیں اس لئے وہ انھیں خوشحال بنا دیتا ہے، انھیں اولاد اور مال عطا کرتا اور ان پر اپنی رحمت کی پارش نازل کرتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبِّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ۝ يُرِسِّلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِّدَارًا ۝ وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالٍ وَبَيْنَنِ ۝ وَيَجْعَلُ لَكُمْ جَنَاتٍ ۝ وَيَجْعَلُ لَكُمْ أَنْهَارًا﴾<sup>③</sup>

”پس میں (نوح ﷺ) نے کہا: تم سب اپنے رب سے معافی مانگ لو، بلاشبہ وہ بڑا معاف کرنے والا ہے، وہ تم پر آسمان سے خوب بارشیں برسائے گا، مال اور میتوں سے تمہاری مدد کرے گا، تمہارے لئے باغات پیدا کرے گا اور نہریں جاری کر دے گا۔“

⑤ استغفار کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اپنا عذاب روک لیتا ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾<sup>④</sup>

”اور جب تک وہ مغفرت کی دعا کرتے رہیں گے، اللہ انھیں عذاب نہیں دے گا۔“

⑥ توبہ و استغفار کرنے والوں کیلئے فرشتے بھی دعائے مغفرت کرتے ہیں

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿الَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ﴾

وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّٰهِيْنَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ گُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلّٰهِيْنَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِيمُ عَذَابَ الْجَحِيمِ<sup>۱</sup>

”جن فرشتوں نے عرش کو اٹھا رکھا ہے اور جو اس کے ارد گرد ہیں یہ سب اپنے رب کی حمد کے ساتھ تسبیح بیان کرتے ہیں، اُس پر ایمان رکھتے ہیں اور ایمان والوں کیلئے دعاۓ استغفار کرتے ہوئے کہتے ہیں: اے ہمارے رب! تیری رحمت اور تیری اعلم ہر چیز کو محیط ہے، لہذا تو توبہ کرنے والوں کو معاف کر دے اور انھیں عذاب جہنم سے بچا۔“

(۲) نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

”طُوبٰ لِمَنْ وَجَدَ فِي صَحِيفَتِهِ اسْتِغْفَارًا كَثِيرًا<sup>۲</sup>“

”خوشخبری ہے اس شخص کیلئے جو اپنے نامہ اعمال میں بہت زیادہ استغفار پائے۔“

لہذا ہمیں اپنے نامہ اعمال میں کثرت سے استغفار لکھوانا چاہئے۔

اور استغفار کے سب سے بہتر الفاظ وہ ہیں جنھیں نبی کریم ﷺ نے سید الاستغفار قرار دیا ہے اور وہ یہ ہیں:

”اللَّٰهُمَّ أَنْتَ رَبِّيْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، خَلَقْتَنِيْ، وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ، وَوَعْدُكَ مَا أَسْتَطَعْتُ، أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، أَبُوْ لَكَ بِنْعَمَتِكَ عَلَيْ وَأَبُوْ بِذْنِيْ، فَاغْفِرْ لِيْ فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ<sup>۳</sup>“

”اے اللہ! تو میرا پروردگار ہے، تیرے سوا کوئی سچا مجبود نہیں، تو نے مجھے پیدا کیا، میں تیرا بندہ ہوں اور اپنی طاقت کے مطابق تیرے عہد اور وعدے پر قائم ہوں۔ میں نے جو کچھ کیا اس کے شر سے میں تیری پناہ میں آتا ہوں، میں اپنے اوپر تیری غصتوں کا اعتراف اور اپنے گناہ گار ہونے کا اعتراف کرتا ہوں، لہذا تو مجھے معاف کر دے، کیونکہ تیرے سوا کوئی گناہ ہوں کو معاف کرنے والا نہیں۔“

ارشاد نبوی ہے: ”جو شخص اسے شام کے وقت یقین کے ساتھ پڑھ لے اور اسی رات میں اس کی موت آجائے تو وہ سیدھا جنت میں جائے گا اور اسی طرح جو اسے صحیح کے وقت یقین کے ساتھ پڑھ لے اور اسی دن اس کی موت آجائے تو وہ بھی سیدھا جنت میں جائے گا۔“

اس کے علاوہ یہ الفاظ بھی بہت مفید ہیں:

(۱) صحيح الجامع: 3930

(۲) المؤمن 7:40

(۳) صحيح البخاري: 6306، 6323

(أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُومُ وَأَتُوْبُ إِلَيْهِ)

آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ قَالَ: أَسْتَغْفِرُ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَقُّ الْقَيُومُ وَأَتُوْبُ إِلَيْهِ، غُفِرَ لَهُ وَإِنْ كَانَ قَدْ فَرَّ مِنَ الرَّحْفِ» ①

”جو شخص یہ دعا پڑھے (میں اُس اللہ سے معافی مانگتا ہوں جس کے سوا کوئی معبد برحق نہیں اور وہ زندہ اور قائم رہنے والا ہے اور میں اسی کی طرف توبہ کرتا ہوں) تو اسے معاف کر دیا جاتا ہے اگرچہ وہ میدان جنگ سے بھاگ کر کیوں نہ آیا ہو۔“

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کے گناہوں کو معاف کرے اور ہماری توبہ قبول فرمائے۔ آمين

① سنن أبي داؤد: 1517- وصححه الألباني

## رمضان المبارک کا آخری عشرہ

اہم عناصر خطبہ:

- ① آخری عشرہ میں زیادہ سے زیادہ عبادت
- ② اعتکاف
- ③ قیام اللیل
- ④ لیلۃ القدر
- ⑤ آداب عید
- ⑥ صدقۃ الفطر

### پہلا خطبہ

بپردار ان اسلام! رمضان المبارک کا آخری عشرہ نہایت اہم ہے کیونکہ اسی عشرہ میں وہ رات آتی ہے جس کی عبادت ہزار ہمینوں کی عبادت سے بہتر ہے۔ اس لئے اس میں زیادہ سے زیادہ عبادت کرنی چاہئے۔ زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنا چاہئے۔ زیادہ سے زیادہ دعا کرنی چاہئے اور اپنے گناہوں پر اللہ تعالیٰ سے بار بار معافی مانگتے ہوئے پچھے دل سے توہہ کرنی چاہئے۔

حضرت عائشہؓ میں لفظاً بیان کرتی ہیں کہ

(أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرَ أَحْيَا لَيْلَهُ، وَأَيَقَظَ أَهْلَهُ، وَشَدَّ مِنْزَرَهُ) <sup>①</sup>

”جب آخری عشرہ شروع ہوتا تو رسول اللہ ﷺ رات بھر جاتے اور اپنے گھروالوں کو بھی جگاتے کربستہ ہو کر خوب عبادت کرتے۔“

اسی طرح حضرت عائشہؓ میں لفظاً بھی بیان کرتی ہیں کہ

(كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَجْتَهِدُ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مَا لَا يَجْتَهِدُ فِي غَيْرِهَا) <sup>②</sup>

”رسول اللہ ﷺ عبادات میں جتنی منت آخری عشرے میں کرتے تھے اتنی بھی نہیں کرتے تھے۔“

لہذا ہمیں بھی رسول اللہ ﷺ کے اس طرزِ عمل کو سامنے رکھتے ہوئے اس عشرہ میں کمرستہ ہو کر خوب عبادت کرنی چاہئے اور ان مبارک ایام کا کوئی لمحہ ضائع کئے بغیر ان سے بھر پور استفادہ کرنا چاہئے۔

### اعتكاف

آخری عشرہ میں کثرت عبادت کی سب سے افضل شکل یہ ہے کہ یہ عشرہ اعتکاف میں گزارا جائے۔ کیونکہ

② صحیح مسلم: 1174

① صحیح البخاری: 2024، صحیح مسلم: 1174

اعتكاف سے مراد یہ ہے کہ انسان دنیاوی کاموں سے بالکل منقطع ہو کر صرف باری تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو اور اس کی رضا اور اس کا تقرب حاصل کرنے کیلئے مکمل طور پر یکسو ہو جائے۔ نبی کریم ﷺ بھی یہ عشرہ اعتكاف میں گزارتے تھے۔ جیسا کہ حضرت عائشہؓ میں اعلان کرتی ہیں کہ (كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الْأَوَّلَ خَرَجَ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّىٰ يَوْفَاهُ اللَّهُ، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ) <sup>(۱)</sup>

”نبی کریم ﷺ رمضان کا آخری عشرہ اعتکاف میں گزارتے تھے یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو فوت کر دیا۔ پھر آپ کے بعد آپ کی بیویاں اعتکاف بیٹھنے لگیں۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ  
 (كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلَهُ وَسَلَّمَ يَعْتَكِفُ فِي كُلِّ رَمَضَانَ عَشْرَةَ أَيَّامٍ، فَلَمَّا كَانَ الْعَامُ الَّذِي قُبِضَ فِيهِ  
 اعتکف عشرہ یوماً) <sup>(۷)</sup>

نبی کریم ﷺ ہر رمضان میں دس دن اعتکاف بیٹھتے تھے۔ پھر جب وہ سال آیا جس میں آپ فوت ہوئے تو اُس کی میگزین دس دن اعتکاف بیٹھے۔

لہذا نبی کریم ﷺ کی اس سنت مبارکہ پر عمل کرتے ہوئے مسلمان کو آخری عشرہ میں اعتکاف بیٹھنے کا اہتمام کرنا چاہئے۔ جس میں وہ دنیاوی کاموں سے بالکل بے نیاز ہو کر بس اللہ تعالیٰ کی طرف ہی متوجہ رہے۔ اُس کے ذکر سے اپنی زبان کو ترکھے۔ کثرت سے قرآن مجید کی تلاوت کرے، نہ صرف تلاوت بلکہ اس میں غور و فکر اور تدبر کرے تاکہ اس سے نصیحت حاصل ہو۔ اپنے تمام گناہوں پر سچے دل سے توبہ کرے۔ بار بار اللہ تعالیٰ کے امن آنسو رائے اور دنیا و آخرت کی خیری و بھلائی کا سوال کرے۔

مختلف دوران اعکاف مسجد سے باہر دنیا وی کاموں کیلئے تو کیا دینی کاموں کیلئے بھی مت نکلے۔ سوائے ان ضروری کاموں کے جن کیلئے اس کا لکھنا ناگزیر ہو۔

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہے:

(السُّنَّةُ عَلَى الْمُعْتَكِفِ أَنَّ لَا يَعُودَ مَرِيضاً، وَلَا يَشَهَدَ جَنَازَةً، وَلَا يَمْسَسَ امْرَأَةً، وَلَا  
يُبَاشِرَهَا، وَلَا يَخْرُجَ لِحَاجَةٍ إِلَّا لِمَا لَابِدَ مِنْهُ) <sup>(٢)</sup>

”معکوف کیلے سنت ہے سے کہ وہ دوران اعتکاف مریض کی عیادت کیلئے نہ جائے، جنازہ کیلئے حاضر نہ ہو،

٢٠٤٤ صحيح البخاري:

١١٧٢ صحيح مسلم: ٢٠٢٦، صحيح البخاري:

٣ سنن أبي داؤد: 2473 وصححه الألباني

بیوی کو مت چھوئے اور نہ اس سے مباشرت کرے اور کسی کام کیلئے مت لکھے سوائے اُس کے جس کے بغیر کوئی چارہ کارنہ ہو۔“

اعتكاف کے دوران فرائض پر مادامت کے ساتھ ساتھ فلی عبادت بھی کثرت سے کرنی چاہئے۔

حضرت ابو ہریرہ رض روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِيْ وَلِيَا فَقَدْ آذَنَهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِيْ بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، وَمَا يَرَأُ عَبْدِيْ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أَحَبَّهُ، فَإِذَا أَحَبْتَهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُصْرِيْهُ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلُهُ الَّتِي يَمْشِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلْتُنِي لَأُعْطِيَنَّهُ وَلَئِنْ اسْتَعَاذْنِي لَأُعِيَّذَنَّهُ<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: جو شخص میرے دوست سے دشمنی کرتا ہے میں اس کے خلاف اعلان جنگ کرتا ہوں اور میرا بندہ سب سے زیادہ میرا تقرب اس چیز کے ساتھ حاصل کر سکتا ہے جسے میں نے اس پر فرض کیا ہے (یعنی فرائض کے ساتھ میرا تقرب حاصل کرنا ہی مجھے سب سے زیادہ محبوب ہے)۔ اور میرا بندہ نوافل کے ذریعے میرا تقرب حاصل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کر لیتا ہوں۔ پھر جب میں اس سے محبت کر لیتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ منتا ہے اور اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ دیکھتا ہے اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ پکڑتا ہے اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ چلتا ہے۔ (یعنی اس کے ان تمام اعضاء کو اپنی اطاعت میں لگادیتا ہوں) اور اگر وہ مجھ سے سوال کرتا ہے تو میں اسے ضرور بالضرور عطا کرتا ہوں اور اگر وہ میری پناہ طلب کرتا ہے تو میں یقیناً اسے پناہ دیتا ہوں۔“

لہذا اعتكاف کے دوران فرائض کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ خاص طور پر نفل نماز کا اہتمام بھی ضرور کرنا چاہئے۔ اسی طرح وہ شخص جو اعتكاف نہ بیٹھے وہ بھی اس عشرہ میں کثرت سے نوافل ادا کرے۔ تاہم اس سلسلہ میں ایک اہم بات یہ ہے کہ نوافل وہی پڑھے جائیں جو خود نبی کریم ﷺ سے ثابت ہوں۔ مثلاً فرض نمازوں سے پہلے اور ان کے بعد کی سنتیں، نماز چاشت اور قیام اللیل وغیرہ۔

حضرت ام حبیبہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا مِنْ عَبْدٍ مُسْلِمٍ يُصَلِّي لِلَّهِ كُلَّ يَوْمٍ شَتَّى عَشْرَةَ رَكْعَةَ تَطْوِعاً غَيْرَ فَرِيْضَةٍ إِلَّا بَنَى اللَّهُ لَهُ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ أَوْ بَنَى لَهُ بَيْتٌ فِي الْجَنَّةِ»

① صحیح البخاری: 6502

”جو مسلمان بندہ ہر دن اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے بارہ رکعات نفل (جو کہ فرض نہیں) ادا کرے تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے جنت میں ایک گھر بنادیتا ہے۔ یا اس کیلئے جنت میں ایک گھر بنادیا جاتا ہے۔“

یہ حدیث بیان کر کے حضرت ام حبیبہ رض نے فرمایا:  
 (مَا تَرَكْهُنَّ مِنْذَ سَمِعْتُهُنَّ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ صلی اللہ علیہ وسلم)<sup>①</sup>

یعنی ”میں نے جب سے ان بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ حدیث سنی ہے تب سے انہیں کبھی نہیں چھوڑا۔“

ان بارہ رکعات کی تفصیل سنن الترمذی میں موجود ہے۔ چنانچہ حضرت ام حبیبہ رض بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ صَلَّى فِي يَوْمٍ وَلَيْلَةً ثَنَتْ عَشْرَةَ رَكْعَةً بُنِيَ لَهُ بَيْتٌ فِي الْجَنَّةِ: أَرَبَعاً قَبْلَ الظُّهُرِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَهَا، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْمَغْرِبِ، وَرَكْعَتَيْنِ بَعْدَ الْعِشَاءِ، وَرَكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْفَجْرِ»<sup>②</sup>

”جو شخص دن اور رات میں بارہ رکعات پڑھتا ہے اس کیلئے جنت میں ایک گھر بنادیا جاتا ہے: ظہر سے پہلے چار اور اس کے بعد دو۔ مغرب کے بعد دو، عشاء کے بعد دو اور فجر سے پہلے دو رکعات۔“

یہ حضرت ام حبیبہ رض نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ حَافَظَ عَلَى أَرْبَعِ رَكْعَاتٍ قَبْلَ الظُّهُرِ، وَأَرْبَعَ بَعْدَهَا حَرَمَهُ اللَّهُ عَلَى النَّارِ»<sup>③</sup>

”جو آدمی ظہر سے پہلے چار رکعات اور اس کے بعد بھی چار رکعات پڑھ کر تارے اسے اللہ تعالیٰ جہنم کی آگ پر حرام کر دیتا ہے۔“

اسی طرح حضرت ابن عمر رض نے ارشاد فرمایا:

«رَحْمَ اللَّهُ أَمْرَءًا صَلَّى قَبْلَ الْعَصْرِ أَرْبَعًا»<sup>④</sup>

”اللہ تعالیٰ اس شخص پر حرم فرمائے جو عصر سے پہلے چار رکعات ادا کرتا رہے۔“

① سنن الترمذی: 415۔ وصححه الألبانی

② صحيح مسلم: 728۔

③ أحمد فی المستد: 6/326، سنن أبي داؤد: 1269، سنن الترمذی: 427 و قال: حديث حسن، سنن

النسائی: 1814، سنن ابن ماجہ: 1160، وصححه الألبانی

④ سنن أبي داؤد: 1271، سنن الترمذی: 430۔ وصححه الألبانی

فرائض سے پہلے اور ان کے بعد کی سنتوں کے علاوہ نماز چاشت کا بھی اہتمام کرنا چاہئے جس کی بہت زیادہ فضیلت بیان کی گئی ہے۔

حضرت انس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ صَلَّى الْفَجْرَ فِي جَمَاعَةٍ، ثُمَّ قَعَدَ يَذْكُرُ اللَّهَ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ، ثُمَّ صَلَّى رَكْعَتَيْنِ، كَانَتْ لَهُ كَأَجْرٍ حَجَّةٌ وَعُمْرَةٌ تَامَّةٌ تَامَّةٌ»<sup>①</sup>

”جو شخص نماز فجر بجماعت ادا کرے، پھر طلوع آفتاب تک بیٹھا اللہ کا ذکر کرتا رہے، پھر دو رکعتیں پڑھے تو اسے یقینی طور پر مکمل حج و عمرہ کا ثواب ملے گا۔“

اسی طرح حضرت ابوذر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلَامَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، فَكُلُّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهْيٌ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَيُبَجزِّيءُ مِنْ ذِلْكَ رَكْعَاتَنِ يَرْكَعُهُمَا مِنَ الصُّحْنِ»<sup>②</sup>

”تم میں سے ہر شخص کے ہر جوڑ پر ہر دن صدقہ کرنا ضروری ہے۔ پس ہر (سبحان الله) صدقہ ہے، ہر (الحمد لله) صدقہ ہے، ہر (لا إله إلا الله) صدقہ ہے اور ہر (الله أكبر) صدقہ ہے اور نیکی کا ہر حکم صدقہ ہے اور برائی سے روکنا صدقہ ہے اور ان سب سے چاشت کی دور کعات ہی کافی ہو جاتی ہیں۔“

جبکہ حضرت بریدہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«فِي الْإِنْسَانِ ثَلَاثُمَائَةٌ وَسِتُّونَ مِفْصَلًا ، فَعَلَيْهِ أَنْ يَتَصَدَّقَ عَنْ كُلِّ مِفْصَلٍ بِصَدَقَةٍ»

”ہر انسان میں تین سو سانچھ جوڑ ہیں اور اس پر لازم ہے کہ وہ ہر جوڑ کی جانب سے ایک صدقہ کرے۔“

صحابہ کرام رض نے کہا: اے اللہ کے نبی! کون اس کی طاقت رکھتا ہے؟

نبی کریم ﷺ نے جواب دیا : «النَّخَاعَةُ فِي الْمَسْجِدِ تَدْفِنُهَا، وَالشَّنْءُونَ تُنْحِيَهُ عَنِ الطَّرِيقِ، فَإِنْ لَمْ تَجِدْ فَرَكْعَاتَ الْصُّحْنِ تُجْزِئَكَ»<sup>③</sup>

”مسجد میں پڑی تھوک کو دفن کرو اور راستے پر پڑی چیز کو ہٹا دو۔ اگر تم یہ نہ پاؤ تو چاشت کی دور کعاتیں کافی ہو جائیں گی۔“

① صحیح مسلم: 720

② سنن الترمذی: 586۔ وصححه الألبانی

③ سنن أبي داود: 5242۔ وصححه الألبانی

## قیام اللیل

فرائض سے پہلے اور ان کے بعد کی سنتوں اور اسی طرح نماز چاشت کے علاوہ قیام اللیل کا بھی خصوصی اہتمام کرنا چاہئے۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ اس کا اہتمام فرماتے تھے۔

حضرت ابوذر ہنفی بیان کرتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ رمضان کے روزے رکھے۔ آپ ﷺ نے اس دوران ۴۰ میں قیام نہیں کرایا یہاں تک کہ صرف سات روزے باقی رہ گئے۔ چنانچہ آپ ﷺ نے ۲۳ کی رات کو ہمارے ساتھ قیام کیا اور اتنی لمبی قراءت کی کہ ایک تہائی رات گزر گئی۔ پھر چھوپیسویں رات کو آپ ﷺ نے قیام نہیں کرایا۔ پھر چھوپیسویں رات کو آپ ﷺ نے قیام کرایا یہاں تک کہ آدمی رات گزر گئی۔ تو میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! کاش آج آپ ساری رات ہی ہمیں قیام کراتے!

رسول اللہ ﷺ نے جواب دیا:

«إِنَّهُ مَنْ قَامَ مَعَ الْإِمَامَ حَتَّىٰ يَنْصَرِفَ كُتِبَ لَهُ قِيَامُ لَيْلَةٍ»

”جو شخص امام کے ساتھ قیام کرے یہاں تک کہ امام قیام ختم کر دے تو اس کیلئے پوری رات کے قیام کا اجر لکھا جاتا ہے۔“

پھر چھوپیسویں رات گزر گئی اور آپ ﷺ نے قیام نہیں کرایا۔ پھر ستائیسویں رات کو آپ ﷺ نے قیام کرایا اور اپنے گھر والوں اور اپنی ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن کو بھی بلا لیا اور اتنا لما قیام کرایا کہ ہمیں سحری کے فوت ہو جانے کا خطرہ پیدا ہو گیا۔<sup>①</sup>

اسی طرح حضرت نعمان بن بشیر ہنفی بھی بیان کرتے ہیں کہ ہم نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تیکیسویں رات کو تہائی رات تک قیام کیا، پھر چھوپیسویں رات کو آدمی رات تک کیا اور ستائیسویں رات کو اتنا لما قیام کیا کہ ہمیں یہ گمان ہونے لگا کہ شاید آج ہم سحری نہیں کر سکیں گے۔<sup>②</sup>

واضح رہے کہ قیام اللیل کوئی الگ نماز نہیں، نمازِ تراویح بھی قیام اللیل ہی ہے۔ اس لئے خصوصاً آخری عشرہ میں نمازِ تراویح لمبی پڑھنی چاہئے جیسا کہ رسول اللہ ﷺ نے ۲۳، ۲۵ اور ۲۷ کی راتوں میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو لمبی نماز پڑھائی۔

<sup>①</sup> سنن الترمذی: 806: حسن صحيح، سنن أبي داود: 1375، سنن النسائي: 1605، سنن ابن ماجہ: 1327۔

وصححه الألبانی

<sup>②</sup> سنن النسائي: 1606۔ وصححه الألبانی

قرآن و حدیث میں قیام اللیل کی بڑی فضیلت بیان کی گئی ہے۔

اللہ تعالیٰ مقین کی صفات ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿كَانُوا قَلِيلًا مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ ﴾ وَبِاللَّيْلِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿١﴾

”وہ رات کو مسیح سویا کرتے تھے اور سحری کے وقت مغفرت مانگا کرتے تھے۔“

اسی طرح اس کا فرمان ہے: ﴿تَتَبَعَّجُ فِي جُنُوبِهِمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا رَزَقَنَاهُمْ بِنِفْقَوْنَ ﴾ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفَى لَهُمْ مِنْ قُرْةِ أَعْيُنٍ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿٢﴾

”ان کے پہلو بستروں سے الگ رہتے ہیں، وہ اپنے رب کو خوف اور امید سے پکارتے ہیں اور ہم نے انہیں جو رزق دیا ہے اس سے خرچ کرتے ہیں۔ پس کوئی نہیں جانتا کہ ان کی آنکھوں کی مختدک کیلئے کیا چیزیں چھپا کر رکھی گئی ہیں۔ یہ ان کاموں کا بدلہ ہو گا جو وہ کیا کرتے تھے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن سلام رض بیان کرتے ہیں کہ جب رسول اللہ ﷺ مدینہ منورہ تشریف لائے تو میں نے آپ سے سب سے پہلے جو حدیث سنی وہ یہ تھی:

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ، أَفْشُوا السَّلَامَ، وَأَطْعُمُوا الطَّعَامَ، وَصَلُّوا إِلَيَّلِي  
وَالنَّاسُ نِيَامٌ، تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ سَلَامًا﴾

”اے لوگو! سلام کو پھیلاو، کھانا کھلاؤ، صدر جی کرو اور رات کو اس وقت نماز پڑھا کرو جب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔ (اگر یہ کام کرو گے تو) جنت میں سلامتی کے ساتھ داخل ہو جاؤ گے۔“

اور حضرت ابو مالک الأشعري رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿إِنَّ فِي الْجَنَّةِ عَرَفًا يُرَى ظَاهِرُهَا مِنْ بَاطِنِهَا، وَبَاطِنُهَا مِنْ ظَاهِرِهَا، أَعَدَّهَا اللَّهُ تَعَالَى لِمَنْ أَطْعَمَ الطَّعَامَ، وَلَأَنَّ الْكَلَامَ، وَتَابَعَ الصِّيَامَ، وَأَفْشَى السَّلَامَ، وَصَلَّى إِلَيَّلِي  
وَالنَّاسُ نِيَامٌ﴾

”بے شک جنت میں ایسے بالاخانے ہیں کہ جن کا بیرونی منظر اندر سے اور اندر وہی منظر باہر سے دیکھا جا

① السجدة 32: 17-16

الذاريات 51: 17-18

② سنن ابن ماجہ: 1334، 3251، سنن الترمذی: 2485، 1984 وصححه الألبانی فی الصحيحۃ: 569

③ مسند أحمد: 343/5، ابن حبان (موارد الظمآن): 641، سنن الترمذی (عن علی): 2527، وحسنہ

الألبانی فی صحيح سنن الترمذی وصحیح الجامع: 2119

سلکتا ہے۔ انھیں اللہ تعالیٰ نے اس شخص کیلئے تیار کیا ہے جو کھانا کھلاتا ہو، بات نری سے کرتا ہو، مسلسل روزے رکھتا ہو اور رات کو اس وقت نماز پڑھتا ہو جب لوگ سوئے ہوئے ہوں۔“

ان آیات اور احادیث کے پیش نظر خصوصاً آخری عشرہ میں قیام ضرور کرنا چاہئے اور خصوصاً رات کے آخری ہنائی حصہ میں دعاؤں کا اہتمام کرنا چاہئے کیونکہ یہ قبولیت کا وقت ہوتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض نے بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«يَنْزِلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةً إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى ثُلُثُ اللَّيلِ الْآخِرُ، فَيَقُولُ: مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ؟ مَنْ يَسْأَلُنِي فَأَعْطِيهُ؟ مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَغْفِرَ لَهُ» وَفِي رَوَايَةِ لَمَسْلِمْ: «فَلَا يَزَالُ كَذَلِكَ حَتَّى يُضْصِنَ الْفَجْرُ»<sup>①</sup>

”ہمارا رب، جو با برکت اور بلند بالا ہے، جب ہر رات کا آخری ہنائی حصہ باقی ہوتا ہے تو وہ آسمان دنیا کی طرف نازل ہوتا ہے۔ پھر کہتا ہے: کون ہے جو مجھ سے دعاء ملے تو میں اس کی دعا کو قبول کروں؟ اور کون ہے جو مجھ سے سوال کرے تو میں اسے عطا کروں؟ اور کون ہے جو مجھ سے معافی طلب کرے تو میں اسے معاف کردوں؟“ مسلم کی ایک روایت میں ان الفاظ کا اضافہ ہے: ”پھر وہ بدستور اسی طرح رہتا ہے یہاں تک کہ فجر و شام ہو جائے۔“

### ليلۃ القدر

برادران اسلام! رمضان المبارک کے آخری عشرہ کی اہمیت اس لیے بھی زیادہ ہے کہ اسی عشرہ میں وہ رات آتی ہے جس کی عبادت ہزار مہینوں کی عبادت سے افضل ہے۔

اللہ رب العزت ارشاد فرماتے ہیں:

﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقُدرِ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقُدرِ ﴿لَيْلَةُ الْقُدرِ خَيْرٌ مِّنْ أَلْفِ شَهْرٍ﴾ تَنَزَّلَ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا يَأْذِنُ رَبِّهِمْ مِّنْ كُلِّ أَمْرٍ ﴿سَلَامٌ هِيَ حَتَّى مَطَاعَ الْفَجْرِ﴾<sup>②</sup>

”بے شک ہم نے یہ (قرآن) لیلۃ القدر یعنی باعزت اور خیر و برکت والی رات میں اس اور آپ کو کیا معلوم کر لیلۃ القدر کیا ہے! لیلۃ القدر ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔ اس میں فرشتے اور روح الامین اپنے رب کے حکم سے ہر حکم لے کر نازل ہوتے ہیں۔ وہ رات سلامتی والی ہوتی ہے طلوع فجر تک۔“

② القدر 1:97

① صحیح البخاری: 1145، 6321، 7494، صحیح مسلم: 758

ان آیات مبارکہ سے معلوم ہوا کہ لیلۃ القدر کی عبادت ہزار مہینوں یعنی تر اسی سال چار مہینوں کی عبادت سے افضل ہے اور یہ یقینی طور پر اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے کہ ایک رات کی عبادت پر اللہ تعالیٰ تر اسی سال چار مہینوں کی عبادت کا اجر و ثواب دیتا ہے۔

اور رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفْرَلَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>①</sup>

”جو شخص ایمان کے ساتھ اور طلب اجر و ثواب کی خاطر لیلۃ القدر کا قیام کرے اس کے سابقہ گناہ معاف

کر دیے جاتے ہیں۔“

یہ رات کب آتی ہے؟ اس کے بارے میں متعدد احادیث وارد ہیں جو اختصار کے ساتھ بیان کی جاتی ہیں۔

حضرت ابوسعید الحنفی رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ رمضان المبارک کے درمیانے عشرہ میں اعتکاف بیٹھتے تھے۔ چنانچہ جب ایکسویں رات آتی تو آپ اور آپ کے ساتھ اعتکاف بیٹھنے والے دیگر لوگ اپنے اپنے گھروں کو چلے جاتے۔ پھر ایک مرتبہ جب اسی طرح ایکسویں رات آتی تو آپ اعتکاف میں ہی رہے اور

آپ نے لوگوں سے خطاب کیا اور انھیں ”جو کچھ اللہ نے چاہا، احکامات دیے۔ پھر آپ نے فرمایا:

«كُنْتُ أَجَاوِرُ هَذِهِ الْعَشْرَ، ثُمَّ قَدْ بَدَأْتِ أَنْ أَجَاوِرَ هَذِهِ الْعَشْرَ الْأَوَّلَيْنَ، فَمَنْ كَانَ اعْتَكَفَ مَعِي فَلَيَبْتَثُ فِي مُعْتَكَفِهِ، وَقَدْ أَرِنَتُ هَذِهِ الْلَّيْلَةَ ثُمَّ أَنِسِيَتُهَا، فَابْتَغُوهَا فِي الْعَشْرِ الْأَوَّلَيْنَ، وَابْتَغُوهَا فِي كُلِّ وِتْرٍ، وَقَدْ رَأَيْتُنِي أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطَيْنٍ»

”میں یہ درمیانہ عشرہ اعتکاف میں گذارتا تھا، پھر مجھے یہ مناسب لگا کہ میں یہ آخری عشرہ اعتکاف میں بیٹھوں۔ لہذا جو شخص میرے ساتھ اعتکاف میں تھا وہ اپنی جائے اعتکاف میں ہی رہے اور مجھے یہ رات (لیلۃ القدر) خواب میں دھلائی گئی تھی پھر وہ مجھے بھلا دی گئی۔ لہذا اب تم اسے آخری عشرہ میں تلاش کرو اور اس کی طاق راتوں میں اسے پانے کی کوشش کرو اور میں نے اپنے آپ کو (خواب میں) دیکھا کہ میں پانی اور مٹی میں سجدہ کر رہا ہوں۔“

چنانچہ اس (ایکسویں) رات میں تیز بارش ہوئی یہاں تک کہ آپ ﷺ کی جائے نماز پر بھی چھت سے پانی کے قطرے گرے اور آپ ﷺ جب صحیح کے وقت نماز سے فارغ ہوئے تو میری آنکھوں نے دیکھا کہ آپ کی پیشانی پر پانی اور مٹی کے آثار نمایاں تھے۔<sup>②</sup>

① صحیح البخاری: 2014، صحیح مسلم: 760    ② صحیح البخاری: 2016، صحیح مسلم: 1167

اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ کیلئے اس مبارک رات کی تعین کردی گئی تھی لیکن پھر آپ ﷺ کو یہ بھلا دی گئی۔ اس کا سبب ایک اور حدیث میں ذکر کیا گیا ہے کہ جب آپ ﷺ صاحبہ کرام ﷺ کو اس کے بارے میں آگاہ کرنے کیلئے آئے تو آپ نے دیکھا کہ دو مسلمان آپس میں (کسی بات پر) بھگڑا کر رہے ہیں۔ اسی دوران آپ ﷺ کے ذہن سے اُس رات کی تعین کا علم بھلا دیا گیا۔<sup>①</sup>

شاید اس رات کے بھلانے جانے میں حکمت یہ ہو کہ اللہ کے بندے اللہ کا تقرب حاصل کرنے کیلئے اور اس رات کو پانے کیلئے زیادہ عبادت کریں۔ واللہ اعلم

اسی طرح اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ لیلۃ القدر رمضان المبارک کے آخری عشرہ کی طاق راتوں میں سے ایک رات میں آتی ہے اور یہ بھی معلوم ہوا کہ اُس سال جب آپ ﷺ نے یہ اعلان کیا کہ لیلۃ القدر کو آخری عشرہ کی طاق راتوں میں تلاش کیا جائے، یہ مبارک رات اُنیسویں رات میں آتی تھی۔ اسی طرح اس حدیث سے لیلۃ القدر کی ایک نشانی بھی معلوم ہوتی ہے اور وہ ہے بارش کا نازل ہونا۔ یہ نشانی ایک اور حدیث میں بھی بیان کی گئی ہے جس میں حضرت عبد اللہ بن انسؓؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَرِيتُ لِيَلَةَ الْقَدْرِ ثُمَّ أُنْسِيَتُهَا، وَأَرَانِي صُبْحَهَا أَسْجُدُ فِي مَاءٍ وَطِينٌ»  
”مجھے لیلۃ القدر دکھلائی گئی پھر مجھے بھلا دی گئی اور میں نے خواب میں دیکھا کہ میں اس کی صبح کو پانی اور مٹی میں سجدہ کر رہا ہوں۔“

حضرت عبد اللہ بن انسؓؓ نے اسی نہاد کہتے ہیں کہ تیکیسویں رات میں ہم پر بارش نازل ہوئی اور جب رسول اللہ ﷺ ہمیں نماز پڑھا کر فارغ ہوئے تو آپ کی پیشانی اور ناک پر پانی اور مٹی کے آثار نمایاں تھے۔<sup>②</sup>

اور حضرت ابن عمرؓؓ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ میں سے کچھ لوگوں نے خواب میں دیکھا کہ لیلۃ القدر رمضان کی آخری سات راتوں میں ہے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَرَى رُؤْيَاكُمْ قَدْ تَوَاطَّاْتُ فِي السَّبْعِ الْأُوَّلَيْنِ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مُتَحَرِّيَهَا فَلْيَتَحَرَّرَهَا فِي السَّبْعِ الْأُوَّلَيْنِ»<sup>③</sup>

”میں سمجھتا ہوں کہ تمہارے خواب متفق ہیں اس بات پر کہ یہ رات آخری سات راتوں میں ہے۔ لہذا تم میں سے جو شخص اس رات کو پانا چاہے تو وہ اسے آخری سات راتوں میں پانے کی کوشش کرے۔“

① صحیح البخاری: 1168

② صحیح البخاری: 2015، صحیح مسلم: 1165

یہ دونوں احادیث اور ان کے علاوہ دیگر کئی احادیث اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ لیلۃ القدر رمضان المبارک کے آخری عشرہ کی طاق راتوں میں آتی ہے۔ تاہم بعض روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ ان طاق راتوں میں سے ستائیسویں رات میں اس رات کے آنے کا زیادہ امکان ہوتا ہے۔

چنانچہ زربن حبیش بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت ابی بن کعب رض کو بتایا کہ حضرت ابن مسعود رض کہتے ہیں کہ جو شخص سال بھر قیام کرے وہی لیلۃ القدر کو پاسکتا ہے! تو انہوں نے کہا: اللہ تعالیٰ ان پر رحم فرمائے، شاید ان کا مقصد یہ ہو گا کہ لوگ کسی ایک رات پر ہی بھروسہ کر کے نہ بیٹھ جائیں۔ ورنہ انھیں یقیناً معلوم ہے کہ یہ رات رمضان میں آتی ہے اور آخری عشرہ میں آتی ہے اور ستائیسویں رات کو آتی ہے۔ پھر انہوں نے قسم اٹھا کر کہا کہ یہ ستائیسویں رات کو ہی آتی ہے۔

زر بن حبیش کہتے ہیں کہ میں نے ابی بن کعب رض سے کہا: آپ کس طرح یہ بات یقین سے کر رہے ہیں؟ تو انہوں نے کہا: میں یہ بات اُس نشانی کی بنا پر کہہ رہا ہوں جس کے بارے میں ہمیں رسول اللہ ﷺ نے آگاہ کیا تھا کہ اس رات کے گذرنے کے بعد سورج بغیر شعاع کے طلوع ہوتا ہے۔<sup>①</sup>

جبکہ حضرت معاویہ بن ابی سفیان رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے لیلۃ القدر کے بارے میں فرمایا: «لیلۃ القدر لیلۃ سَبْعَ وَ عَشْرِینَ» (لیلۃ القدر ستائیسویں رات کو ہوتی ہے)۔<sup>②</sup>

بہر حال اگر اس موضوع پر تمام احادیث کو سامنے رکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ لیلۃ القدر کو پانے کی کوشش آخری عشرہ کی تمام طاق راتوں میں کرنی چاہئے، خاص طور پر ستائیسویں رات میں اور ان راتوں میں یہ دعا کثرت سے پڑھنی چاہئے:

«اللَّهُمَّ إِنَّكَ عَفُوٌ كَرِيمٌ تُحِبُّ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّي»

”اے اللہ! بے شک تو بہت معاف کرنے والا ہے، تو بہت سختی ہے، معاف کرنے کو پسند کرتا ہے۔ لہذا مجھے بھی معاف کر دے۔“

کیونکہ جب حضرت عائشہ رض نے نبی کریم ﷺ سے سوال کیا کہ اگر مجھے یہ معلوم ہو جائے کہ یہ لیلۃ القدر ہے تو میں اس میں کیا پڑھوں؟ تو آپ ﷺ نے انھیں یہی دعا پڑھنے کی تلقین فرمائی تھی۔<sup>③</sup>

① صحیح مسلم: الصیام باب فضل لیلۃ القدر

② سنن أبي داؤد: 1386۔ وصححه الألبانی

③ سنن الترمذی: 3513 وابن ماجہ: 3850۔ وصححه، الألبانی

ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہم سب کو آخری عشرہ میں زیادہ عبادت کرنے اور لیلۃ القدر کو پانے کی توفیق دے۔ آمين

### دوسرا خطبہ

برادران اسلام! اس ماہ مبارک کے احکام میں سے ایک یہ ہے کہ اس کے اختتام پر صدقۃ الفطرہ ادا کیا جائے جو نبی کریم ﷺ نے ہر شخص پر فرض قرار دیا۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ (فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ الْكَاظِمُ زَكَاةَ الْفِطْرِ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ عَلَى الْعَبْدِ وَالْحُرِّ، وَالذَّكَرِ وَالْأُنْثَى، وَالصَّغِيرِ وَالكَبِيرِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ، وَأَمْرَ بِهَا أَنْ تُؤَدَّى قَبْلَ خُرُوجِ النَّاسِ إِلَى الصَّلَاةِ) <sup>(۱)</sup>

”رسول اللہ ﷺ نے فطرانہ فرض کیا، سمجھو یا جو کا ایک صاع، غلام پر بھی اور آزاد پر بھی، مرد پر بھی اور عورت پر بھی، اور مسلمانوں میں سے ہر چھوٹے بڑے پر اس کو فرض قرار دیا اور آپ نے حکم دیا کہ یہ نماز عید کیلئے لوگوں کے نکلنے سے پہلے ادا کیا جائے۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ رسول اکرم ﷺ نے جو فطرانہ فرض کیا وہ کھانے کی اجناس میں سے ایک صاع ہے جس کا وزن تقریباً اڑھائی کلوگرام ہوتا ہے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بھی جنس طعام سے ہی فطرانہ ادا کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت ابوسعید الخدري رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ (كُنَّا نُخْرُجُ زَكَاتَ الْفِطْرِ صَاعًا مِنْ طَعَامٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ شَعِيرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ تَمْرٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ أَقْيَطٍ، أَوْ صَاعًا مِنْ زَبِيبٍ) <sup>(۲)</sup>

”ہم فطرانہ ادا کرتے تھے، انہ کا ایک صاع، یا جو کا ایک صاع، یا سمجھو کا ایک صاع، یا پیپر کا ایک صاع یا منقی کا ایک صاع۔“

دوسری روایت میں حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ کے الفاظ یہ ہیں:

(كُنَّا نُخْرُجُ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ يَوْمَ الْفِطْرِ صَاعًا مِنْ طَعَامٍ، وَكَانَ طَعَامًا

<sup>(۱)</sup> صحیح البخاری: 1503، صحیح مسلم: 984.

<sup>(۲)</sup> صحیح البخاری: 1506، صحیح مسلم: 985.

الشَّعِيرُ وَالزَّيْبُ وَالْأَقْطُ وَالتَّمُ<sup>①</sup>)

”هم رسول اللہ ﷺ کے عہد میں عید الفطر کے دن جس طعام سے ایک صاع بطور فطرانہ کا لئے تھے اور اُس وقت ہمارا کھانا ہو، منتی، پنیر اور کھجور سے تھا۔“

لہذا فطرانہ جس طعام سے ہی ادا کرنا چاہئے مثلاً گندم اور چاول وغیرہ۔

صدقۃ الفطر میں حکمت یہ ہے کہ اس کی ادائیگی سے ایک تو غریب لوگوں کو کھانے کیلئے کچھ مل جاتا ہے اور دوسرا یہ کہ روزہ کے دوران روزہ دار سے جو لوگوں اور بے ہودہ اقوال و افعال صادر ہوتے ہیں ان کا کفارہ ادا ہو جاتا ہے۔ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

(فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ زَكَاةَ الْفُطُرِ طُهْرَةً لِلصَّائِمِ مِنَ اللَّغُو وَالرَّفَثِ ، وَطُعْمَةً لِلْمَسَاكِينِ)<sup>②</sup>

”رسول اللہ ﷺ نے فطرانہ فرض قرار دیا۔ اس سے روزہ دار اُن لغویات اور بے حیائی والے اقوال و افعال کے گناہ سے پاک ہو جاتا ہے جو اس سے دورانی روزہ صادر ہوتے ہیں اور مسکینوں کو کھانا بھی مل جاتا ہے۔“

یاد رہے کہ فطرانہ نماز عید سے پہلے ادا کرنا چاہئے۔ یہی کریم ﷺ نے اسی بات کا حکم دیا تھا جیسا کہ ابن عمر رضی اللہ عنہ کی روایت سے معلوم ہوتا ہے جسے ہم ابھی ذکر کرچے ہیں۔ اس کے علاوہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: (مَنْ أَدَّاهَا قَبْلَ الصَّلَاةِ فَهِيَ زَكَاةً مَقْبُولَةً ، وَمَنْ أَدَّاهَا بَعْدَ الصَّلَاةِ فَهِيَ صَدَقَةً مِنَ الصَّدَقَاتِ)<sup>③</sup>

”جو شخص اسے نماز عید سے پہلے ادا کرے تو وہ مقبول زکاۃ ہے اور جو شخص اسے نماز عید کے بعد ادا کرے تو وہ عام صدقوں میں سے ایک صدقہ ہے۔“

### آداب عید

اس مبارک ماہ کے اختتام پر صدقۃ الفطر کی ادائیگی کے علاوہ چند دیگر آداب کا بھی مسلمان کو خیال رکھنا چاہئے۔

① ان میں سے پہلا یہ کہ شوال کا چاند دیکھتے ہی عید رات اور یوم عید کی صبح کو تکمیرات کے باਬار پڑھنے کا

④ أيضا

⑤ سن أبي داؤد: 1609 وحسنه الألباني

⑥ صحیح البخاری: 1510

اهتمام کرنا چاہئے۔ ان عکسیرات کے ذریعے دراصل اللہ تعالیٰ کاشکرا دا ہوتا ہے کہ اس کی توفیق سے ہی اس مبارک کے روزے رکھے، قرآن مجید کی تلاوت کی، دعائیں کیں، پچی توبہ کی اور دیگر کئی عبادات سرانجام دیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بَعْدَ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بَعْدَ الْعُسْرَ وَلَتُكَمِّلُوا الْعِدَّةَ وَلَنُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَى أَكْمُمُ وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ﴾<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ تمہارے لئے آسانی چاہتا ہے، تمہارے لئے تنگی کو پسند نہیں کرتا اور تاکہ تم (روزوں کی) گنتی پوری کرو اور اس نے جو تحسیں ہدایت دی اس پر تم اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو اور تاکہ شکرا دا کرو۔“

② نماز عید کیلئے نکلنے سے پہلے غسل کرنا چاہئے اور عمدہ لباس زیب تن کر کے خوبیوں کا گھر سے نکلنا چاہئے۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ عید گاہ کو جانے سے پہلے غسل کیا کرتے تھے۔<sup>②</sup>

③ گھر سے روائی سے قبل طاق عدو میں بھوریں کھانا مسنون ہے۔

حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ

(كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَا يَغْدُو يَوْمَ الْفِطْرِ حَتَّى يَأْكُلَ تَمَرَاتٍ - وَيَأْكُلُهُنَّ وَتُرَاءً)<sup>③</sup>

”رسول اکرم ﷺ عید الفطر کے دن نہیں نکلتے تھے یہاں تک کہ کچھ بھوریں تناول فرمائیتے اور طاق عدو میں تناول فرماتے۔“

④ عید گاہ کو پیدل جانا اور وہاں سے پیدل واپس آنا مسنون ہے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ اور حضرت سعد بن عباد بیان کرتے ہیں کہ (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَخْرُجُ إِلَى الْعِيدِ مَا شِيَّا وَيَرْجِعُ مَا شِيَّا)<sup>④</sup>

”رسول اللہ ﷺ عید کیلئے پیدل جاتے اور پیدل ہی واپس آتے تھے۔“

⑤ نماز عید کیلئے گھر والوں کو بھی ساتھ لے جانا چاہئے کیونکہ نبی کریم ﷺ نے عورتوں کو بھی عید گاہ میں جانے کا حکم دیا تھا جیسا کہ حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں ہے جو صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں موجود ہے۔ حتیٰ کہ حیض والی خواتین کے بارے میں بھی آپ ﷺ نے یہی حکم دیا کہ وہ گھر سے ضرور نکلیں، تاہم وہ عید گاہ سے باہر نہیں اور مسلمانوں کی دعا میں شریک ہوں۔<sup>⑤</sup>

① المؤطأ: باب العمل في غسل العيدin

185: البقرة

② سنن ابن ماجہ: 1294، 1295 وحسنہما الآلباني

صحيح البخاري: 953

③ صحيح البخاري: 974، صحيح مسلم: 890

⑦ نماز عید، عید گاہ میں پڑھنا مسنون ہے۔

حضرت ابوسعید الخدري رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ یوم الفطر اور یوم الاضحیٰ کو عید گاہ میں تشریف لے جاتے تھے۔ سب سے پہلے نماز عید پڑھاتے پھر لوگوں کے سامنے آتے جو اپنی صفوں میں ہی بیٹھے ہوتے۔ آپ انھیں نصیحت کرتے، انھیں وصیت فرماتے اور احکامات دیتے۔ پھر اگر کوئی وفراداً نہ کرنا ہوتا تو اس کے بارے میں فیصلہ کرتے اور حکم جاری کرنا ہوتا تو جاری فرمائیں تو اس لوت جاتے۔<sup>①</sup>

⑧ عید گاہ کی طرف جاتے ہوئے یہ تکبیرات بار بار پڑھتے رہنا چاہئے:

(الله أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلَلَّهِ الْحَمْدُ)  
نبی کریم ﷺ جب عید الفطر کے دن عید گاہ کو جاتے تھے تو تکبیرات پڑھتے ہوئے جاتے تھے اور نماز عید سے فارغ ہونے کے بعد تکبیرات نہیں پڑھتے تھے۔ اسی طرح حضرت عبد اللہ بن عمر رض جب گھر سے عید گاہ کی طرف جاتے تھے تو تکبیرات پڑھتے ہوئے جاتے تھے۔<sup>②</sup>

اور عید گاہ میں چنچ کر جب تک امام نماز عید کیلئے صفين سیدھی کرنے کا حکم نہ دے اس وقت تک یہ تکبیرات بدستور پڑھتے رہنا چاہئے۔

⑨ نماز عید سے پہلے اور اس کے بعد کوئی نقل نمازوں نہیں ہے۔

حضرت ابن عباس رض بیان کرتے ہیں کہ

(أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ خَرَجَ يَوْمَ الْفِطْرِ فَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ، لَمْ يُصَلِّ قَبْلَهَا وَلَا بَعْدَهَا)<sup>③</sup>

”بے شک نبی کریم ﷺ عید الفطر کے موقع پر نکلنے تو آپ نے دور کتعین پڑھائیں اور نماز عید سے پہلے بھی اور اس کے بعد بھی کوئی نمازوں نہیں پڑھی۔“

⑩ نماز عید سے پہلے اذان اور اس کی اقامۃ مشرود نہیں ہے۔

حضرت جابر بن سرہ رض بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اکرم ﷺ کے ساتھ کئی مرتبہ عیدین کی نماز بغیر اذان و اقامۃ کے پڑھی۔<sup>④</sup>

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں اس مبارک ماہ کے روزے مکمل کرنے کی توفیق دے اور انھیں شرف قبولیت سے نوازے۔ آمين

① السلسلة الصحيحة: 171

② صحيح البخاري: 956، صحيح مسلم: 889

③ صحيح مسلم: 887

④ صحيح البخاري: 989، صحيح مسلم: 884

## خطبہ عید الفطر

اہم عنصر خطبہ:

① عید کس کیلئے؟

② اتمامِ گنتی پر اللہ تعالیٰ کا شکر

③ اعمال صالحہ پر ثبات اور نافرمانیوں سے اجتناب

④ ایامِ عید میں بعض مکرات کا ارتکاب

برادران اسلام! آج عید الفطر کا دن ہے۔ نہایت خوشی اور مسرت کا دن۔

☆ اُس شخص کیلئے خوشی اور مسرت کا دن جس نے رمضان المبارک کے مکمل روزے رکھے اور بغیر شرعی عذر کے کوئی روزہ نہیں چھوڑا۔ کیونکہ اسی شخص کے بارے میں رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا کہ

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفْرَ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>①</sup>

”جس نے حالت ایمان میں اور اللہ سے حصول ثواب کی نیت سے رمضان المبارک کے روزے رکھے اس کے سابقہ گناہ معاف کردے جاتے ہیں۔“

☆ آج کا دن اُس آدمی کیلئے یقیناً خوشی کا دن ہے جو ماہِ رمضان المبارک میں روزے رکھنے کے علاوہ نماز تراویح بھی پابندی سے پڑھتا رہا۔ کیونکہ اسی آدمی کے بارے میں اللہ کے رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا کہ

«مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفْرَ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>②</sup>

”جس شخص نے ایمان کے ساتھ اور اللہ کی رضا کو طلب کرتے ہوئے رمضان کا قیام کیا اس کے پچھلے گناہ معاف کردے جاتے ہیں۔“

صائمِ رمضان اور قیامِ رمضان کا اہتمام کرنے والے خوش نصیب بھائیو! پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے آپ کو مغفرت کی خوبخبری سنائی ہے۔ آج کا دن یقیناً آپ کیلئے خوشی کا دن ہے کہ آپ نے روزے بھی رکھے اور تراویح بھی پڑھتے رہے۔ اللہ تعالیٰ شرفِ قولیت سے نوازے۔

☆ آج اُس شخص کو یقیناً شاداں و فرجاں ہونا چاہئے جس نے لیلة القدر کی عبادت کا ثواب حاصل کرنے کیلئے آخری عشرہ کی طاق راتوں میں جدوجہد کی اور خصوصی طور پر ان راتوں کا قیام کیا۔ کیونکہ رسول اکرم ﷺ نے اسی کے بارے میں فرمایا تھا کہ

⑦ صحیح البخاری: 37، 2008، صحیح مسلم: 759

① متفق علیہ

«مَنْ قَامَ لِلَّهِ الْقَدِيرِ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفْرَانَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنبِهِ»<sup>①</sup>  
 ”جو شخص ایمان کے ساتھ اور طلب اجر و ثواب کی خاطر لیلة القدر کا قیام کرے اس کے سابقہ گناہ معاف کروئے جاتے ہیں۔“

☆ یہ دن اُس شخص کیلئے عید کا دن ہے جس نے رمضان المبارک میں پچی توبہ کی اور اللہ تعالیٰ کو راضی کر لیا۔  
 ☆ آج کا دن صرف و شادمانی کا دن ہے اُس شخص کیلئے جس نے رمضان المبارک کا مہینہ پایا اور اللہ تعالیٰ سے معافی مانگ کر اپنے تمام گناہ معاف کروالے۔  
 اور وہ شخص یقیناً بد نصیب اور براہی محروم ہے جس نے رمضان المبارک جیسا عظیم مہینہ پایا اور وہ اللہ تعالیٰ سے اپنے گناہوں کی معافی حاصل نہ کر سکا۔

ایک شخص عید کے روز امیر المؤمنین حضرت علی بن ابی طالب رض کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ آپ خشک روٹی اور زیتون کھارے ہیں۔ اس نے کہا: امیر المؤمنین اور عید کے روز یہ خشک روٹی؟ تو حضرت علی رض نے فرمایا:

(يَا هَذَا لَيْسَ الْعِيدُ لِمَنْ لَيْسَ الْجَدِيدُ وَأَكَلَ الشَّرِيدَ، وَلَكِنَّ الْعِيدُ لِمَنْ قُبِلَ مِنْهُ بِالْأَمْسِ صِيَامُهُ وَقُبِلَ مِنْهُ قِيَامُهُ وَغُفْرَانَهُ ذَنبُهُ، وَشُكْرُهُ سَعَيْهُ، فَهَذَا هُوَ الْعِيدُ، وَالْيُومَ لَنَا عِيدٌ وَغَدَّا لَنَا عِيدٌ، وَكُلُّ يَوْمٍ لَا نَعْصِي اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فِيهِ فَهُوَ عِيدٌ)

”ایے شخص! عید اس کی نہیں جس نے نیا لباس پہننا اور شرید (عمدہ کھانا) کھایا، بلکہ عید تو اس کی ہے جس کے روزے قبول ہو گئے، جس کا قیام لیل قبول ہو گیا، جس کے گناہ معاف کروئے گئے اور جس کی جدوجہد کی قدر کی گئی اور یہی اصل عید ہے اور ہمارے لئے آج کا دن بھی عید ہے، کل کا دن بھی عید ہے اور ہر ایسا دن جس میں ہم اللہ کی نافرمانی نہ کریں وہ ہمارے لئے عید ہے۔“

اسی طرح عمر بن عبد العزیز<sup>ؓ</sup> کہتے تھے:

لَيْسَ الْعِيدُ لِمَنْ لَيْسَ الْجَدِيدُ وَلَكِنَّ الْعِيدُ لِمَنْ خَافَ يَوْمَ الْوَعِيدَ

”عید اس کی نہیں جو عمدہ لباس پہن لے بلکہ عید تو اس کی ہے جو قیامت کے دن سے ڈرتا رہے۔“

برادران! اسلام! جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے ماہ رمضان المبارک کے روزے رکھنے، اس کا قیام کرنے اور اس میں تلاوت قرآن، دعا اور صدقہ و خیرات وغیرہ کرنے کی توفیق دی انھیں آج اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنا چاہئے

① صحیح البخاری: 2014، صحیح مسلم: 760

کیونکہ وہ یہ سب کچھ اللہ کی توفیق سے ہی کر سکے۔ اگر اس کی توفیق نہ ہوتی تو یقیناً وہ یہ سب کچھ نہ کر سکتے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلَنُكَفِّلُوا الْعِدَّةَ وَلَنُعَذِّبُرُوا

اللَّهُ عَلَى مَا هَدَى أَكْمَمَ وَلَعَلَّكُمْ تَفَكُّرُونَ﴾<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ تمہارے لئے آسانی چاہتا ہے، تمہارے لئے تنگی کو پسند نہیں کرتا اور تاکہ تم (روزوں کی) گنتی

پوری کرو اور اس نے جو تھیں ہدایت دی اس پر تم اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرو اور تاکہ تم شکر ادا کرو۔“

اس کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کرنی چاہئے کہ وہ ہمارے روزے، ہمارا قیام اور ہماری دیگر عبادات قبول کر لے۔ سلف صالحین رحمہم اللہ چہ ماں تک یہ دعا کرتے تھے کہ یا اللہ! ہمیں رمضان المبارک کا مہینہ نصیب فرم۔ پھر جب رمضان المبارک کا مہینہ گذر جاتا تو وہ اس بات کی دعا کرتے کہ اے اللہ! ہم نے اس مہینے میں جو عبادات کیں ٹوٹھیں قبول فرم۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اپنے نیک بندوں کی صفات میں سے ایک صفت یہ ذکر کی ہے کہ وہ عبادت سرانجام دینے کے بعد اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہتے ہیں کہ کہیں ان کی عبادت رومنہ کر دی جائے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشِيَّةِ رَبِّهِمْ مُّشْفِقُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ يَأْيَاتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ وَالَّذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ ﴾ أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ﴾<sup>②</sup>

”بے شک جو لوگ اپنے رب کے خوف سے لرزنے والے ہیں اور جو لوگ اپنے رب کی آنکوں پر ایمان رکھتے ہیں اور جو اپنے رب کے ساتھ کسی کو شریک نہیں بناتے ہیں اور جو (اللہ کیلئے) جو کچھ دیتے ہیں اسے دینے ہوئے ان کے دل خائف ہوتے ہیں کہ یقیناً انھیں اپنے رب کے پاس لوٹ کر جانا ہے۔ ایسے ہی لوگ بھلائی کے کاموں میں جلدی کرتے ہیں اور وہ ان کی طرف دوسروں سے آگے بڑھ جاتے ہیں۔“

ان آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے جو صفات ذکر کی ہیں تمام مومنوں کو چاہئے کہ وہ یہ صفات اختیار کریں۔ ان میں سے ایک یہ ہے کہ وہ عبادت کرتے ہوئے اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہیں کہ وہ اس عبادت کو رومنہ کر دے اور اسی خوف کی بناء پر وہ اس سے دعا کرتے رہیں کہ وہ اپنے فضل و کرم سے اس کو قبول کر لے۔

حضرت عائشہؓؑ بیان کرتی ہیں کہ انہوں نے رسول اکرم ﷺ سے اس آیت ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ﴾ کے بارے میں پوچھا کہ کیا اس سے مراد وہ لوگ ہیں جو شراب نوشی اور چوری کرتے

ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:  
 «لَا يَأْنِتُ الصَّدِيقُ وَلِكِنَّهُمُ الَّذِينَ يَصُومُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَتَصَدَّقُونَ، وَهُمْ يَخَافُونَ  
 أَن لَا يُقْبَلَ مِنْهُمْ» <sup>①</sup>

”صدیق کی بیٹی! نہیں اس سے مراد وہ نہیں بلکہ اس سے مراد وہ لوگ ہیں جو روزہ رکھتے ہیں، نماز پڑھتے  
 ہیں اور صدقہ کرتے ہیں تو ان کے دلوں میں خوف ہوتا ہے کہ کہیں یہ عبادات ردنہ کر دی جائیں۔“

عزیزانِ گرامی! بعض لوگ رمضان المبارک میں تو عبادات کرتے ہیں۔ پانچ وقت نمازوں کی پابندی  
 کرتے ہیں، قرآن مجید کی تلاوت کرتے ہیں، ذکر اللہ سے اپنی زبانوں کو تر رکھتے ہیں، دعائیں کرتے ہیں اور  
 صدقات و خیرات میں بھی بڑا حصہ کر حرص لیتے ہیں..... لیکن جو نبی رمضان المبارک کا مہینہ گذرتا ہے تو وہ ان  
 میں سے کئی عبادات کو ترک کر دیتے ہیں حتیٰ کہ پانچ فرض نمازوں میں بھی غفلت اور سستی برستے ہیں اور یہ طرز  
 عمل بالکل غلط ہے کیونکہ جو اللہ ما و رمضان کا رب ہے وہی اللہ شوال اور سال کے دیگر مہینوں کا رب بھی ہے  
 اور ہم جس اللہ تعالیٰ کی رمضان المبارک میں عبادات کرتے ہیں اسی اللہ تعالیٰ کا ہمیں یہ حکم ہے کہ ہم موت آنے  
 تک اس کی عبادات کرتے رہیں۔ ارشاد باری تعالیٰ یہے: ﴿فَسَيِّحٌ يَحْمِدُ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ﴾  
 ﴿وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّىٰ يَأْتِيَكَ الْيَقِيْنُ﴾ <sup>②</sup>

”پس اپنے رب کی تعریف کے ساتھ تشیع بیان کیجئے اور اس کے حضور سجدہ کرتے رہئے اور اپنے رب کی  
 عبادات کرتے رہئے یہاں تک کہ آپ کو موت آجائے۔“

ان آیات مبارکہ میں اگرچہ خطاب حضرت محمد ﷺ کو ہے لیکن یہ حکم جہاں آپ ﷺ کیلئے ہے وہاں آپ  
 کی امت کیلئے بھی ہے۔ لہذا امت مسلمہ کو چاہئے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی عبادات پر ثابت قدم رہے اور رمضان  
 المبارک کا مہینہ گذرنے کے بعد اس سے اخراج فدا کرے۔

اور نبی کریم ﷺ کو وہی عمل سب سے محبوب تھا جس پر عمل کرنے والا ہمیشہ کرے اور اس میں انقطاع نہ  
 آئے دے۔ جیسا کہ حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ  
 (كَانَ أَحَبَّ الدِّينِ إِلَيْهِ مَا دَأَوْمَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ) <sup>③</sup>

اور حضرت ثوبانؓ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

④ الحجر 15: 98-99

① سنن الترمذی: 3175، سنن ابن ماجہ: 4198 وصحیح الالبانی

② صحيح البخاری: 43، صحيح مسلم: 785

«إِنَّمَا تُحِبُّونَ مَنْ يُحِبُّكُمْ وَلَنْ تُحِبُّوا أَنَّ خَيْرَ أَعْمَالِكُمُ الصَّلَاةُ، وَلَا يُحَافِظُ عَلَى الْوُضُوءِ إِلَّا مُؤْمِنٌ»<sup>①</sup>

”تم استقامت اختیار کرو اور تم ہرگز اس کی طاقت نہیں رکھو گے اور اس بات پر یقین کرلو کہ تمہارا بہترین عمل نماز پڑھنا ہے اور ایک سچا مومن ہی ہمیشہ وضو کی حالت میں رہتا ہے۔“

اور اللہ تعالیٰ عقیدہ توحید اور عمل صالح پر استقامت اختیار کرنے والے لوگوں کو یوں خوبخبری سناتا ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبَّنَا اللَّهُ ثُمَّ أَسْتَقَامُوا تَنَزَّلَ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ إِلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَاحَةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴾كُنْهُ أُولَيَا فُكُمْ فِي الْعِيَّاَةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعُونَ ﴾نُزُلًا مِّنْ غَفُورٍ رَّحِيمٍ﴾<sup>②</sup>

”بے شک جن لوگوں نے کہا کہ ہمارا رب اللہ تعالیٰ ہے، پھر اس (عقیدہ توحید اور عمل صالح) پر مجھے رہے ان پر فرشتے (دنیا میں یا موت کے وقت یا قبر میں) اترتے ہیں اور کہتے ہیں کہ تم (آنے والے مراضی سے) نہ ڈروا اور نہ ہی (مال و عیال کو چھوڑنے کا) غم کرو اور تم اس جنت کی خوبخبری سن لوجس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا۔ ہم دنیا کی زندگی میں تمہارے دوست اور مددگار ہے اور آخرت میں بھی رہیں گے اور وہاں تصحیح ہر وہ چیز ملے گی جس کی تمہارا نفس خواہش کرے گا اور وہ چیز جس کی تم تمنا کرو گے۔ یہ اس کی طرف سے تمہاری میزبانی ہوگی جو نہایت معاف کرنے والا اور بڑا حرم کرنے والا ہے۔“

اہم اعقیدہ توحید اور عمل صالح پر ثابت کا مظاہرہ کرنا چاہئے۔

اور اسکے ساتھ ساتھ یہ دعا بھی کرتے رہنا چاہئے کہ

﴿رَبَّنَا لَا تُرِعْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ﴾<sup>③</sup>

”اے ہمارے رب! ہمارے دلوں کو بدایت دینے کے بعد کچھ روی میں بتلانہ کرنا اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت عطا فرم۔ بے شک تو ہی بڑا عطا کرنے والا ہے۔“

اسی طرح یہ دعا بھی بار بار کرنی چاہئے:

(يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ثِبْتْ قَلْبِيْ عَلَى دِينِكَ)

”اے دلوں کو پھیرنے والے! میرے دل کو اپنے دین پر ثابت رکھ۔“

کیونکہ رسول اکرم ﷺ بھی یہ دعا اکثر دیشتر پڑھتے تھے جیسا کہ حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ

④ آل عمران: 3: 32-30

⑤ سنن ابن ماجہ: 277 و صحیح البخاری فصلت 41: 30-32

آپ ﷺ جب میرے پاس ہوتے تو یہ دعا بکثرت پڑھتے۔ میں نے ایک مرتبہ آپ سے پوچھا ہی لیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ یہ دعا بہت پڑھتے ہیں، کیا وجہ ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: (یَا أَمْ سَلَمَةً، إِنَّهُ لَيْسَ آدَمِيٌّ إِلَّا وَقَلْبُهُ بَيْنَ أَصْبَعَيْهِ مِنْ أَصَابِعِ اللَّهِ، فَمَنْ شَاءَ أَقَامَ وَمَنْ شَاءَ أَزَاغَ)<sup>①</sup>

”اے ام سلمہ! ہر آدمی کا دل اللہ تعالیٰ کی الگیوں میں سے دو الگیوں کے درمیان ہے، پس وہ جس کو چاہے سیدھا رکھے اور جس کو چاہے کچھ روی میں بتلا کر دے۔“

عزیزان گرامی! عمل صالح پر ثبات سے مقصود یہ ہے کہ جس طرح آپ رمضان المبارک میں فرائض پر پابندی سے عمل کرتے رہے اور نوافل میں بھی ایک دوسرے سے سبقت لے جانے کی کوشش کرتے رہے اسی طرح اب بھی یہی طرزِ عمل جاری رکھیں اور اسے مت چھوڑیں۔ چنانچہ فرائض میں سب سے پہلے دن اور رات کی پانچ نمازیں ہیں۔ ان میں کوئی سستی نہ کریں اور پانچوں نمازیں پابندی سے مسجد میں جا کر باجماعت ادا کرتے رہیں۔ کیونکہ قیامت کے روز عبادات میں سے سب سے پہلے اسی عبادت کا حساب لیا جائے گا۔

حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

»..... أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ: الصَّلَاةُ، فَإِنْ صَلُحَتْ صَلْحَ سَائِرُ عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ«

”قیامت کے روز بندے سے سب سے پہلے نماز کا حساب لیا جائے گا، اگر نماز درست نکلی تو باقی تمام اعمال بھی درست نکلیں گے اور اگر نماز فاسد نکلی تو باقی تمام اعمال بھی فاسد نکلیں گے۔“

دوسری روایت میں فرمایا:

(يُنْظَرُ فِي صَلَاتِهِ، فَإِنْ صَلُحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِيرَ)

”اس کی نماز میں دیکھا جائے گا، اگر وہ ٹھیک ہوئی تو وہ کامیاب ہو جائے گا اور اگر وہ درست نہ ہوئی تو وہ ذیل و خوار اور خسارے والا ہو گا۔“<sup>②</sup>

فرض نمازوں کے ساتھ ساتھ نفل نماز کا اہتمام بھی اسی طرح کرتے رہیں جس طرح ماہ رمضان میں کرتے رہے۔ خصوصاً فرض نمازوں سے پہلے اور بعد کی سنت نماز۔ چاشت کی نماز۔ اور اسی طرح رات کی نفل نماز جو آپ رمضان المبارک میں تراویح کی شکل میں پڑھتے رہے اسے بھی جاری رکھیں۔ نبی کریم ﷺ اس نماز کے

① سنن الترمذی: 3522 وصححه الألبانی

② رواہ الطبرانی فی الأوسط - السسلة الصحيحة: 1358

فوائد ذکر کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

«عَلَيْكُم بِقِيَامِ اللَّيْلِ، فَإِنَّهُ دَأْبُ الصَّالِحِينَ قَبْلَكُمْ، وَهُوَ قُرْبَةٌ إِلَى رَبِّكُمْ، وَمُكَفِّرٌ لِلْسَّيِّئَاتِ، وَمَنْهَا لِلثَّاثَامِ، وَمَطْرَدٌ لِلَّذَّاءِ عَنِ الْجَسَدِ»<sup>①</sup>

”تم رات کا قیام ضرور کیا کرو کیونکہ یہ تم سے پہلے صلحاء کی عادت تھی اور رات کا قیام اللہ کے قریب کرتا ہے، گناہوں کو مٹاتا ہے، برائیوں سے روکتا ہے اور جسمانی یہاری کو دور کرتا ہے۔“

اور جیسا کہ آپ رمضان المبارک میں فرض روزے رکھتے رہے اسی طرح اب رمضان المبارک کے بعد نقلی روزے بھی رکھتے رہیں۔ کیونکہ فرض عبادات میں جو کمی کوتاہی رہ جاتی ہے اسے قیامت کے روز نقلی عبادات کے ذریعے پورا کیا جائے گا اور نقلی روزوں میں خاص طور پر شوال کے چھروزے ہیں جن کے بارے میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمَّ اتَّبَعَهُ سِتًّا مِنْ شَوَّالٍ كَانَ كَصِيَامِ الدَّهْرِ»<sup>②</sup> ”جو شخص رمضان المبارک کے روزے رکھے پھر اس کے بعد شوال میں چھروزے بھی رکھے تو یہ ایسے ہے جیسے اس نے پورے سال کے روزے رکھے۔“

رمضان اور اس کے بعد شوال کے چھروزوں کو پورے سال کے روزوں کے برابر اس لئے قرار دیا کہ ایک نیکی اللہ تعالیٰ کے ہاں دس نیکیوں کے برابر ہوتی ہے۔ اس طرح پورے رمضان کے روزے وہ مہ کے روزوں کے برابر ہوئے اور شوال کے چھروزے ساٹھ دن یعنی دو مہینے کے روزوں کے برابر ہوئے۔

اسی طرح ہر ہفتہ میں جمعرات اور سموار کے روزے رکھنا بھی مسنون ہے اور اس کی فضیلت بھی بیان کی گئی ہے۔ اس کے علاوہ ہر مہینہ میں ایام بیض (۱۳، ۱۴، ۱۵) کے روزے رکھنا بھی مستحب ہے۔ ان دنوں کے روزوں کے متعلق رسول اکرم ﷺ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو خاص طور پر وصیت کی تھی۔

اور جیسا کہ آپ رمضان المبارک میں قرآن مجید کی تلاوت پورے اہتمام کے ساتھ کرتے رہے اسی طرح اب رمضان المبارک کے بعد بھی اہتمام سے کرتے رہیں اور مت چھوڑیں۔ ورنہ یہ بات یاد رکھیں کہ قرآن مجید کی تلاوت، اس میں تدبیر اور اس کی تعلیمات پر عمل در آمد کو چھوڑنے والوں کے خلاف اللہ کے رسول ﷺ قیامت کے روز شکایت کرتے ہوئے فرمائیں گے:

﴿وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي أَتَخْذُلُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا﴾<sup>③</sup>

① أحمد والترمذی، صحيح الجامع للألبانی: 4079

② صحيح مسلم: 1164

③ الفرقان: 25

”اور رسول ﷺ کہیں گے : اے میرے رب ! بے شک میری قوم نے اس قرآن کو چھوڑ رکھا تھا۔“  
لہذا اُس دن کی نماamt سے پچھے کیلئے قرآن مجید کو اپنی زندگی کا دستور بنائیں اور اس کی حلاوت کا، اس کو  
پچھنے کا اور اس پر عمل کرنے کا پورا اہتمام کریں۔

برادران اسلام ! بعض لوگ نہ صرف یہ کہ رمضان المبارک کے بعد عبادات کو ترک کر دیتے ہیں بلکہ اس  
کے ساتھ ساتھ وہ اُن برا یوں کی طرف واپس پلٹ جاتے ہیں جن پر وہ رمضان المبارک سے پہلے قائم تھے اور یہ  
طرزِ عمل بھی نہایت خطرناک ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے :

**﴿فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغُوا إِنَّهُ يَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾**

”پس آپ راہ حق پر قائم رہئے جیسا کہ حکم دیا گیا ہے اور وہ لوگ بھی جنہوں نے آپ کے ساتھ اللہ کی  
طرفِ رجوع کیا ہے اور تم لوگ سرکشی نہ کرو۔ بے شک وہ (اللہ) تمہارے اعمال کو خوب دیکھ رہا ہے۔“

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے نبی کریم ﷺ اور آپ کے ساتھ توبہ کرنے والے تمام مومنوں کو حکم دیا  
ہے کہ تم سب اسی طرح اللہ کے دین پر قائم رہو جیسا کہ تھیں حکم دیا گیا ہے۔ پھر ان لوگوں کو سرکشی سے منع فرمایا  
ہے جو دینِ الہی پر قائم رہنے کی بجائے اس سے اخraf کر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہوئے سرکش  
ہو جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ نے لوگوں کو خبردار کیا ہے کہ وہ یہ نہ سمجھیں کہ اللہ تعالیٰ ان کے کرتوں سے غافل  
ہے، بلکہ وہ ان کی ہر ہر حرکت اور تمام افعال کو دیکھ رہا ہے۔

میرے عزیز بھائیو ! رمضان المبارک کے بعد برا یوں کی طرف واپس لوٹ جانا اُس عہد کی خلاف ورزی  
ہے جو آپ نے اس مبارک مہینہ کے دوران کی مرتبہ اللہ تعالیٰ سے کیا اور بار بار توبہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ سے  
پچھتے و مدد کرتے رہے کہ ہم ان گناہوں کی طرف واپس نہیں لوٹیں گے، ہم ان برا یوں کا ارتکاب دوبارہ نہیں  
کریں گے اور تیری احکامات پر عمل اور تیری نافرمانی سے احتساب کرتے رہیں گے۔ لہذا اللہ تعالیٰ سے کیا ہوا  
و عده پورا کیجئے اور راہِ راست پر قائم رہئے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں :

**﴿وَأُوفُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلَا تَنْقُضُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللَّهَ عَلَيْكُمْ  
كَفِيلًا إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾**

”اور جب اللہ سے عہد و پیمان کرو تو اسے پورا کرو اور قسموں کو پچھتہ کر لینے کے بعد نہ توڑو حالاکہ تم نے اس  
پر اللہ کو گواہ بنایا تھا۔ بے شک اللہ تعالیٰ تمہارے افعال کو خوب جانتا ہے۔“

یاد رکھو! نیکیوں کے بعد برا نیوں کا ارتکاب کرنا اور پھرچے دل سے توبہ نہ کرنا اپنی نیکیوں کو خود اپنے ہاتھوں ضائع کرنے کے متلاف ہے اور ظاہر ہے کہ وہ شخص غلط نہیں جو اپنی محنت پر خود ہی پانی پھیر دے اور جو اپنی جدو جہد کو خود ہی خاک میں ملا دے۔

اسی لئے اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:

﴿وَلَا تَكُونُوا كَالْيَتِينَ نَقَضُتْ غَزَّهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَانُوا﴾<sup>①</sup>

”اور تم لوگ اُس عورت کی طرح نہ ہو جاؤ جس نے اپنا دھاگہ مضبوط کا تنے کے بعد ریزہ ریزہ کر دا۔“ یعنی ایک عورت دن رات محنت کر کے دھاگہ تیار کرے، پھر خود ہی اسے اپنے ہاتھوں ٹکڑے کر کے ضائع کر دے تو اسے کون غلبہ کہے گا؟ سب لوگ اسے بے دوف ہی قرار دیں گے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو اس عورت کی طرح بننے اور اپنی نیکیوں کو برا نیوں کا ارتکاب کر کے خود اپنے ہاتھوں ضائع کرنے سے منع کر دیا ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ہمیں تمام برا نیوں سے بچنے کی توفیق دے۔

## ایامِ عید میں تفریح

عید کے موقع پر تفریح جائز ہے بشرطیکہ دورانی تفریح کوئی کام غلاف شرع نہ ہو۔ لہذا مسلمانوں کو اس موقع پر اپنے اہل و عیال، اقرباء اور دوست احباب کے ساتھ مل کر خوشی کا اظہار شریعت کی حدود میں رہتے ہوئے کرنا چاہئے۔

حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکرؓ تشریف لائے اور میرے پاس اس وقت انصار کی نو خیڑکیوں میں سے دو لڑکیاں تھیں جو ان اشعار کے ساتھ گاری تھیں جو ”بعثۃ“ کے دن انصار نے پڑھے تھے اور حقیقت میں وہ گانے والی نہ تھیں۔ یہ عید کا دن تھا۔ چنانچہ حضرت ابو بکرؓ نے کہا:

(أَمَّا مِيرُ الشَّيْطَانِ فِي بَيْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ)

”کیا رسول اکرم ﷺ کے گھر میں شیطان کی آواز گونج رہی ہے؟“

تو رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: (یا ابُنَ بَكْرٍ، إِنَّ الْكُلَّ قَوْمٌ عِيْدًا وَهَذَا عِيْدُنَا)

”ابو بکر! ہر قوم کا ایک تھوار ہوتا ہے اور یہ ہمارا تھوار ہے۔“<sup>②</sup>

صحیح مسلم کی ایک اور روایت میں حضرت عائشہؓ سے بیان کرتی ہیں کہ جن دنوں رسول اکرم ﷺ منی میں

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 454، صحیح مسلم: 892

<sup>②</sup> النحل 92:16

ٹھہرے ہوئے تھے اُسی دوران حضرت ابو بکر رض ان کے پاس آئے اور اُس وقت دونوں خیز لڑکیاں دف بجاتے ہوئے گارہی تھیں اور رسول اکرم ﷺ چادر لپیٹ کر لیئے ہوئے تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکر رض نے انھیں ڈانٹ ڈپٹ کی۔ تو رسول اکرم ﷺ نے اپنے چہرہ انور سے چادر کو ہٹایا اور فرمایا:

«دَعْهُمَا مَا يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيدٍ»  
”ابو بکر! انھیں چھوڑ دو (اور مست روكو) کیونکہ یہ عید کے ایام ہیں۔“

اسی طرح حضرت عائشہ رض فرماتی ہیں:

عید کے دن کچھ جوشی لوگ مسجد میں آئے اور بعض حرbi آلات کے ساتھ کھیل پیش کرنے لگے۔ چنانچہ نبی کریم ﷺ میرے مجرے کے دروازے پر تشریف لائے اور خود بھی ان کے کھیل کا مشاہدہ کیا اور مجھے بھی آپ نے بلا لیا۔ میں آئی تو آپ نے مجھے اپنی چادر کی اوٹ میں کر دیا تاکہ میں پردے میں کھڑی ہو کر ان کے کھیل کا مشاہدہ کر سکوں۔ لہذا میں نے آپ کے کندھوں پر اپنا سر رکھا اور ان کے کھیل کو دیکھنے لگی۔ پھر جب میں خود کھیل دیکھتے دیکھتے اکتا گئی تو آپ نے پوچھا: کافی ہے؟ میں نے کہا: ہاں۔ تو آپ نے فرمایا: اب تم چل جاؤ۔<sup>①</sup>

ان احادیث سے ثابت ہوا کہ ایام عید میں اس طرح کی تفریخ جائز ہے تاہم تفریخ اور خوشی کے نام پر یہ قطعاً درست نہیں کر موسیقی اور گانے وغیرہ نے جائیں اور اُنہیں کسکریں پر یا سینما گھروں میں جا کر فلمیں اور ڈرامے وغیرہ دیکھے جائیں۔ کیونکہ گانے اور آلاتِ موسیقی سب حرام ہیں اور فارغِ اوقات کو ان چیزوں میں گذارنا بہت براگناہ ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَمَنِ النَّاسُ مَنِ يَشَتَّرِي لَهُ الْحَدِيثُ لِيُضْلِلَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخَلَّهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾ وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَنِي مُسْتَكْبِرًا گَانَ لَمْ يَسْمَعْهَا گَانَ فِي أُذْنِيهِ وَقَرَا فَبِشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾

”اور لوگوں میں کوئی ایسا بھی ہوتا ہے جو اللہ سے غافل کرنے والی بات خرید لیتا ہے تاکہ بغیر سمجھے بوجھے اللہ کے بندوں کو اس کی راہ سے بھٹکائے اور اس راہ کا مذاق اڑائے۔ ایسے لوگوں کیلئے رسوا کن عذاب ہے اور جب اس کے سامنے ہماری آئیوں کی تلاوت کی جاتی ہے تو مارے تکبر کے اس طرح منہ پھیر لیتا ہے کہ گویا اس نے انھیں شاہی نہیں، گویا کہ اس کے دونوں کان بہرے ہیں۔ لہذا آپ اسے دردناک عذاب کی خوشخبری دے دیجئے۔“

اس آیت کریمہ میں ﴿لَهُو الْحَدِيث﴾ سے مراد گانا اور موسیقی ہے جیسا کہ متعدد صحابہ کرام ﷺ سے مروی ہے۔ بلکہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے تو قسم کا کہا کہ ﴿لَهُو الْحَدِيث﴾ سے مراد گانا ہی ہے۔ لہذا جو شخص بھی گانے سنتا اور سناتا ہو یا رقص و سرور کی محفلوں میں شرکت کرتا ہو یا گھر میں بینٹ کر ایسی محفلوں کا نظارہ کرتا ہو اس کیلئے اس آیت کے مطابق رسوائی عذاب ہے۔ والعلیاذ باللہ

اسی طرح حضرت ابوالکاظم شافعی بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: «لَيَشَرِّبَنَّ أَنَّاسٌ مِنْ أُمَّتِي الْخَمْرَ وَيُسَمُّونَهَا بِغَيْرِ اسْمِهَا، يُعَزِّفُ عَلَى رُوُسِهِمْ بِالْمَعَازِفِ وَالْمُغَنِّيَاتِ، يَخْسِفُ اللَّهُ بِهِمُ الْأَرْضَ وَيَجْعَلُ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ»<sup>①</sup>

”میری امت کے کچھ لوگ ضرور بالضرور شراب نوشی کریں گے اور شراب کا نام کوئی اور رکھ لیں گے۔ ان کے سروں کے پاس آلاتِ موسیقی بجائے جائیں گے اور گانے والیاں گائیں گی۔ اللہ تعالیٰ انھیں زمین میں دھندا دے گا اور انہی میں سے کئی لوگوں کو بندرا اور سور بنا دے گا۔“

اس حدیث میں نہایت سخت وعید ہے ان لوگوں کیلئے جو رقص و سرور کی محفلوں میں شریک ہوتے یا اسی محفلوں کوئی یا کمپیوٹر کی سکرین پر دیکھتے ہیں۔

اور حضرت ابو عامر یا ابوالکاظم۔ الا شعری شافعی بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَحْلُلُونَ الْحِرَرَ، وَالْحَرَبِرَ، وَالْخَمْرَ وَالْمَعَازِفَ»<sup>②</sup>

”میری امت میں ایسے لوگ یقیناً آئیں گے جوزنا، ریشم کا لباس، شراب اور آلاتِ موسیقی کو حلال تصور کر لیں گے۔“

اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے پیشیں گوئی فرمائی ہے کہ کئی لوگ ان چار چیزوں کو حلال تصور کر لیں گے حالانکہ یہ دینِ اسلام میں حرام ہیں۔ چنانچہ اس دور میں کئی ایسے لوگ موجود ہیں جو ان چیزوں کو حلال سمجھتے ہیں اور جہاں تک گانوں کا تعلق ہے تو یہ ایک ایسی چیز ہے کہ جسے نہ صرف گناہ نہیں سمجھا جاتا بلکہ کئی ”روشن خیال“ لوگوں نے اس کے جواز کے فتوے بھی جاری کر دیئے ہیں اور ایسا انھوں نے کسی دلیل کی بنیاد پر نہیں بلکہ عام لوگوں کا رجحان دیکھ کر اور اپنی خواہش نفس کو پورا کرنے کیلئے کیا ہے اور اس کیلئے انھوں نے بعض اہل علم کے کمزور اقوال کا سہارا لینے کی کوشش اور این حزم کی تقلید کرتے ہوئے صحیح بخاری کی اس حدیث کو ضعیف ثابت کرنے کی سعی نامشکور کی ہے۔ جبکہ ائمہ اربعہ رحمہم اللہ اس بات پر متفق ہیں کہ گانا اور موسیقی حرام ہے۔ اس کی

② صحیح البخاری: 5590

① سنابن ماجہ: 4020۔ وصححه الالبانی

حرمت کے جو دلائل ہم نے ذکر کئے ہیں وہ یقینی طور پر ہر محدث اور ادی کیلئے کافی ہیں، ان کے علاوہ ایک اور دلیل بھی پیشِ خدمت ہے جس میں پوری صراحت کے ساتھ ڈھول وغیرہ کو حرام قرار دیا گیا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ حَرَامٌ عَلَيْكُمُ الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْكُوْبَةُ وَقَالَ : كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ»<sup>①</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ نے تم پر شراب، جوا اور ڈھول کو حرام کر دیا ہے اور آپ ﷺ نے فرمایا کہ ہر نہشہ اور چیز حرام ہے۔“

ان واضح ترین دلائل کے بعد اب کسی کے ذہن میں شک نہیں رہنا چاہئے اور اس بات پر یقین کر لینا چاہئے کہ گانا اور موسیقی حرام ہے۔

لیکن افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ ”روشن خیال“، لوگوں کے اسی فتویٰ کی مناء پر اب بہت سارے لوگ موسیقی کو دل بہلانے اور فارغ اوقات کو مشغول کرنے کا بہترین ذریعہ تصور کرتے ہیں حالانکہ رسول اکرم ﷺ نے ایک اور پیشین گوئی کرتے ہوئے فرمایا کہ جب آلات موسیقی پھیل جائیں گے، گانے عام ہو جائیں گے اور شراب نوشی کو حلال تصور کر لیا جائے گا تو اس وقت اللہ کا سخت عذاب نازل ہو گا۔ جیسا کہ حضرت سہل بن سعد رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«سَيْكُونُ فِي أَخِرِ الزَّمَانِ خَسْفٌ وَقَدْفٌ وَمَسْخٌ، قِيلَ: وَمَتَى ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: إِذَا ظَهَرَتِ الْمَعَازِفُ وَالْقَيْنَاتُ وَاسْتُحْلِلَتِ الْخَمْرُ»<sup>②</sup>

”آخری زمانے میں لوگوں کو زمین میں دھنسایا جائے گا، ان پر پھر وہ کی بارش کی جائے گی اور ان کی شکلیں مسخ کی جائیں گی۔ آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ ایسا کب ہو گا؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: جب آلات موسیقی پھیل جائیں گے، گانے والیاں عام ہو جائیں گی اور شراب کو حلال سمجھا جائے گا۔“

اسلامی بھائیو! گانا بجانا کیسے جائز اور مباح ہو سکتا ہے جبکہ رسول اکرم ﷺ نے گانے بجانے کی آواز کو ملعون قرار دیا ہے۔ جیسا کہ حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صَوْتَانِ مَلْعُونَانِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ؛ مِزْمَارٌ عِنْدَ نِعْمَةٍ وَرَنَّةٌ عِنْدَ مُصِيبَةٍ»<sup>③</sup>

”دو آوازیں دنیا و آخرت میں ملعون ہیں: خوشی کے وقت گانے بجانے کی آواز اور مصیبت کے وقت روئے

<sup>①</sup> سنن أبي داؤد: 3696 و صحیح الألبانی: 3665

<sup>②</sup> صحیح الجامع للألبانی

<sup>③</sup> صحیح الجامع للألبانی: 3695

کی آواز۔“

اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ کے بقول گانا نفاق پیدا کرتا ہے:

(الْغِنَاءُ يُنْبِتُ التِّفَاقَ فِي الْقُلُوبِ كَمَا يُنْبِتُ الْمَاءُ الزَّرَعَ) ①

”گانا دل میں یوں نفاق پیدا کرتا ہے جس طرح پانی کھیتی کو پیدا کرتا ہے۔“

خلاصہ یہ ہے کہ ایام عید میں خوشی کا اظہار ضرور کریں مگر جو دلائل ہم نے ابھی ذکر کئے ہیں ان کے پیش نظر گانا اور موسمیتی وغیرہ سے اجتناب کرنا لازم ہے۔

## ایامِ عید میں بعض منکرات کا ارتکاب

برادران اسلام! خاص طور پر ایامِ عید کے دوران بعض منکرات دیکھنے میں آتے ہیں جن پر تنبیہ کرنا ضروری ہے۔ ان منکرات میں سے چند ایک یہ ہیں:

① کپڑا ٹھنڈوں سے نیچے لٹکانا اور تکبیر اور بڑائی کا اظہار کرنا  
بہت سارے لوگ ایامِ عید میں جو لباس پہنتے ہیں وہ ٹھنڈوں سے نیچے لٹک رہا ہوتا ہے جبکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ، وَلَا يُزَكِّيْهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ»  
”تین قسم کے لوگوں سے اللہ تعالیٰ قیامت کے روز نہ بات چیت کرے گا، نہ ان کی طرف دیکھے گا اور نہ اُنھیں پاک کرے گا اور ان کیلئے دردناک عذاب ہوگا۔“

آپ ﷺ نے یہ الفاظ تین بار کہے۔ تو حضرت ابوذر ہنی اللہ عنہ نے کہا: وہ یقیناً ذلیل و خوار ہونگے اور خسارہ پائیں گے۔ یا رسول اللہ اور کون ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

『الْمُسْبِلُ إِزَارَهُ، وَالْمَنَانُ، وَالْمُنْفَقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلِيفِ الْكَاذِبِ』 ②

”اپنے تہ بند کو نیچے لٹکانے والا، احسان جلانے والا اور اپنے سودے کو جھوٹی قسم کھا کر بیچنے والا۔“

اور حضرت ابو ہریرہ ہنی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول ﷺ نے ارشاد فرمایا:

『مَا أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ مِنَ الْإِزارِ فَفِي النَّارِ』 ③

② صحیح مسلم: 106

① قال الألباني في تحريم آلات الطرف، ص 13: إسناده جيد

③ صحیح البخاری: 5787

”جو جنہیں سے نیچے ہو وہ جہنم کی آگ میں ہے۔“

ان دونوں احادیث سے ثابت ہوا کہ کپڑا ٹھنڈوں سے نیچے لٹکانا حرام اور بہت بڑا گناہ ہے۔ لہذا جو کپڑا بھی نیچے پہننا ہوا ہو، شلوار ہو یا چادر، پامچاہہ ہو یا پینٹ، اسے ٹھنڈوں سے اوپر ہی رکھنا چاہئے نیچے نہیں لٹکانا چاہئے خواہ تکبر نہ بھی ہو اور اگر اس کے ساتھ ساتھ تکبر بھی ہو تو یہ اور زیادہ غمگین گناہ ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

«بَيْنَمَا رَجُلٌ يَعْرِجُ إِذَا رَأَهُ خَسْفَ اللَّهِ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ فِي الْأَرْضِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>①</sup>

”ایک آدمی اپنے تہ بند کو گھیٹ رہا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اسے دھنسا دیا۔ پس وہ قیامت تک زمین کی گہرائی میں نیچے جاتا رہے گا۔“

ایک اور روایت میں اس حدیث کے الفاظ یوں ہیں:

«بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي فِي حُلَّةٍ تُعْجِبُهُ نَفْسُهُ، مُرَجِّلٌ جُمْتَهُ، إِذَا خَسْفَ اللَّهِ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>②</sup>

”ایک آدمی اپنے لمبے لمبے بالوں کو لکھ کر کے ہوئے خوبصورت لباس میں چل رہا تھا اور خود پسندی میں بتلا تھا، اسی دوران اچانک اللہ تعالیٰ نے اسے زمین میں دھنسا دیا۔ پس وہ قیامت تک زمین کی گہرائی میں جاتا رہے گا۔“

جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

«وَلَا تُصِيرُ خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَوْحَدًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَغُورٍ»<sup>③</sup>

”اور لوگوں (کو حقیر سمجھتے ہوئے اور اپنے آپ کو بڑا تصور کرتے ہوئے) ان سے منہ نہ موڑتا اور زمین پر اکڑ کرنا چلنا کیونکہ اللہ تعالیٰ تکبر کرنے والے اور فخر کرنے والے شخص کو پسند نہیں کرتا۔“

تکبر اس قدر بڑا گناہ ہے کہ اگر کسی کے دل میں ایک رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر پایا جاتا ہو اور وہ اس سے توبہ کے بغیر مر جائے تو وہ جنت میں داخل نہیں ہو گا۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِّنْ كِبْرٍ»

”وہ شخص جنت میں داخل نہ ہو گا جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر تکبر تھا۔“

ایک شخص نے کہا: اے اللہ کے رسول! بے شک ایک آدمی یہ پسند کرتا ہے کہ اس کا لباس اور اس کا جوتا

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 5789، صحیح مسلم: 2088

· ② صحیح البخاری: 5790 ·

③ لقمان: 18:31

خوبصورت ہو (تو کیا یہ بھی تکبر ہے؟) آپ ﷺ نے فرمایا:  
 «إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، الْكَبْرُ بَطْرُ الْحَقِّ وَعَمْطُ النَّاسِ»<sup>①</sup>  
 ”بے شک اللہ تعالیٰ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پسند کرتا ہے۔ کبیر یہ ہے کہ حق بات کو ٹھکرایا جائے اور  
 لوگوں کو حقیر سمجھا جائے۔“

لہذا ایام عید کی خوشی میں بڑائی اور فخر و غرور کی ملاوٹ نہیں ہونی چاہئے۔ بلکہ لوگوں سے خندہ پیشانی اور  
 عاجزی و انساری کے ساتھ سے میل ملاقات رکھنی چاہئے اور اپنے گھروالوں، رشتہ داروں اور دوست احباب کے  
 ساتھ اظہار محبت کرنا چاہئے۔

### ② داڑھی منڈوانا یا اسے چھوٹا کرنا

بہت سارے لوگ عام طور پر بھی داڑھی منڈواتے یا اسے چھوٹا کراتے ہیں اور عید کے موقعہ پر تو اس کا اور  
 زیادہ اہتمام کیا جاتا ہے۔ حالانکہ ایسا کرنا حرام ہے اور رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:  
 «خَالِفُوا الْمُشْرِكِينَ، وَقُرُوَا الْلِّعْنِي، وَأَحْفُوا الشَّوَّارِبَ»<sup>②</sup>  
 ”تم مشرکین کی مخالفت کرتے ہوئے داڑھیوں کو بڑھاؤ اور موچھوں کو چھوٹا کرو۔“

دوسری روایت میں فرمایا:  
 «جُزُوا الشَّوَّارِبَ، وَأَرْخُوا الْلِّعْنِي، خَالِفُوا الْمَجُوسَ»<sup>③</sup>  
 ”تم موچھیں کاٹو اور داڑھیاں لیکاؤ۔ مجوسیوں کی مخالفت کرو۔“

جبکہ آج کل بہت سارے مسلمان رسول اکرم ﷺ کے ان ارشادات کے بالکل بر عکس موچھیں بڑی بڑی  
 رکھ لیتے ہیں اور داڑھی یا منڈوادیتے ہیں یا اسے چھوٹا کرادیتے ہیں اور یوں وہ مشرکین اور مجوس کی موافقت کرتے  
 ہیں جن کی مخالفت کرنے کا رسول اکرم ﷺ نے حکم دیا ہے۔

### ③ غیر محروم عورتوں سے مصافحہ کرنا

بہت سارے لوگ خصوصاً ایام عید میں جب ایک دوسرے کے گھر میں جاتے ہیں تو غیر محروم عورتوں سے

① صحیح مسلم: 91      ② صحیح البخاری: 5892، 5893، صحیح مسلم: 259

③ صحیح مسلم: 260

مصنفوں کرتے اور مبارکباد کا تبادلہ کرتے ہیں۔ جبکہ ہمارا دین اجنبی عورتوں سے مصافحہ کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔

حضرت معلق بن یسار رض میان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا أَنْ يُطْعَنَ فِي رَأْسِ أَحَدٍ كُمْ بِمُخْيَطٍ مِّنْ حَدِيدٍ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْسَ امْرَأَةً لَا تَحْلُ

<sup>①</sup> لَهُ»

”تم میں سے کسی ایک کے سر میں لوہے کی سوئی کو چھوپا جائے تو یہ اس کیلئے اس سے بہتر ہے کہ وہ اس عورت کو ہاتھ لگائے جو اس کیلئے حلال نہیں۔“

ای لئے ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے جب عورتوں سے بیعت لی تو وہ زبانی بیعت تھی، اس میں آپ ﷺ نے کسی عورت سے مصافحہ نہیں کیا تھا۔<sup>②</sup>

### ۷) غیر محرم عورتوں سے خلوت میں ملاقات کرنا

خصوصاً ایام عید میں کسی لوگ غیر محرم عورتوں سے خلوت میں ملاقات کرتے ہیں جبکہ ہمارے رسول حضرت محمد ﷺ نے اس سے منع کیا ہے۔

حضرت عقبہ بن عامر اجنبی رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ»

”تم (غیر محرم) عورتوں کے پاس جانے سے پر بیز کیا کرو۔“

تو ایک انصاری نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ الْحَمْوُ یعنی خاوند کے بھائی (دیور) کے متعلق کیا کہتے ہیں؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «الْحَمْوُ الْمَوْتُ» ”دیور موت ہے۔“<sup>③</sup>

اور حضرت ابن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِإِمْرَأَةٍ إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَمٍ، وَلَا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلَّا مَعَ ذُنْبِ مَحْرَمٍ»<sup>④</sup>

”کوئی شخص کسی عورت کے ساتھ ہرگز خلوت میں نہ جائے، ہاں اگر اس کے ساتھ کوئی محرم ہو تو نیک ہے اور اسی طرح کوئی عورت محرم کے بغیر سفر نہ کرے۔“

① صحيح مسلم: 1866

السلسلة الصحيحة للألبانى: 226

② صحيح البخارى، النكاح، باب لا يخلون رجل بالمرأة: 5232، صحيح مسلم، الأدب: 2083.

③ صحيح البخارى، الحج، باب حج النساء: 2862، صحيح مسلم، الحج: 1341.

## ⑤ عورتوں کا بے یروہ ہو کر گھومنا

خصوصاً ایام عید میں بہت ساری خواتین گھروں سے بے پرده ہو کر لکھتی ہیں۔ خوب صحیح دینج کے ساتھ بازاروں، مارکیٹوں اور سیاحت گاہوں میں آتی جاتی ہیں اور بہت سارے لوگوں کو فتنہ میں مبتلا کرتی ہیں۔ جبکہ اللہ تعالیٰ نے اور اسی طرح رسول اکرم ﷺ نے اس سے منع کیا ہے اور خواتین اسلام کو بغیر پرده کے گھر سے نکلنے کی اجازت نہیں دی ہے۔

الله تعالى کا فرمان ہے: ﴿وَقَرَنَ فِي بَيْوَتِكُنَّ وَلَا تَبِرُّجْ تَبِرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَىٰ...﴾<sup>①</sup>

”اور ایئے گھروں میں نکل کر رہوا اور قدیم زمانہ چاہیت کی طرح بناو سٹکھار کا اظہار مت کرو۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«الْمَرْأَةُ عَوْرَةٌ، فَإِذَا خَرَجَتْ أَسْتَشِرْ فَهَا الشَّيْطَانُ، وَاقْبَلَ مَا تَكُونُ مِنْ رَحْمَةٍ رَبِّهَا

وَهِيَ فِي قَعْدَةٍ بَيْتَهَا»<sup>①</sup>

”خاتون ستر (چھپانے کی چیز) ہے۔ اس لئے جب وہ گھر سے نکلی ہے تو شیطان اس کی تاک میں رہتا ہے اور وہ اپنے رب کی رحمت کے سب سے زیادہ قریب اس وقت ہوتی ہے جب وہ اپنے گھر کے اندر ہوتی ہے۔“  
بے پردہ ہو کر اور نیم برہنہ لباس پہنے ہوئے گھروں سے نکلنے والی خواتین کو رسول اکرم ﷺ نے سخت و عید سنائی ہے کہ وہ جنت میں داخل نہیں ہوں گی۔

حضرت ابو ہریرہ رض نے رسول اکرم ﷺ کے درجہ پر بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرْهُمَا: قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَذَنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَنِسَاءٌ كَاسِيَاتٌ عَارِيَاتٌ مُمْيَلَاتٌ مَائِلَاتٌ، وَرُوْسَهُنَّ كَاسِنَمَةُ الْبُخْتِ الْمَائِلَةُ، لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ لَا يَحْلِدُ، بِعِهْدِهِ وَأَنَّ بِحَقِّهِ لَتُهْدَى حَدْمٌ: مَسْتَةُ كَذَا وَكَذَا»<sup>④</sup>

"دوقم کے جہنمیوں کو میں نہ بھیں دیکھا ہے۔ ایک تو وہ لوگ ہیں جن کے پاس گائے کی دمouں کی مانند کوڑے ہوئے جن سے وہ لوگوں کو ہانکھیں گے اور دوسری وہ خواتین ہیں جو ایسا لباس پہنیں گی کہ گویا برہنہ معلوم

الأحزاب ① 33:33

<sup>④</sup> ابن حبان:12/5599:413 وأخرجه الأرناؤوط، وإسناده صحيح، الترمذى: 1773 وصححه

إسناده الشيخ الألباني في المشكاة: 3109

<sup>٢٤</sup> صحيح مسلم، الجنة باب النار يدخلها الجبارون: 28

ہو گئی۔ لوگوں کے دلوں کو اپنی طرف لبھانے والی اور خود ان کی طرف مائل اور فریغتہ ہونے والی ہو گئی، ان کے سرجنگی اوتھوں کی کہانوں کی مانند ایک طرف جھکے ہو گئے۔ ایسی عورتیں جنت میں داخل نہیں ہو گئی اور نہ اس کی خوبصورتی کی حوالائیں اس کی خوبصورت بہت دور سے محسوس کی جائے گی۔“

اسی طرح رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

﴿أَيُّمَا امْرَأَةٌ إِسْتَعْطَرَتْ فَمَرَّتْ بِالْقَوْمِ لِيَجِدُوا رِيْحَهَا فَهِيَ زَانِيَةٌ﴾<sup>①</sup>

”جو عورت خوبصورت کر لوگوں کے پاس سے گزرے تاکہ وہ اس کی خوبصورتی کو محسوس کر سکیں تو وہ بد کار عورت ہے۔“

⑥ اقرباء اور فقراء و مساکین کے حقوق کا خیال نہ رکھنا

بہت سارے لوگ ایام عید کے دوران خوب کھاتے پیتے، زرق برق لباس پہننے اور خوشی کا اظہار کرتے ہیں لیکن اپنے رشتہ داروں اور فقراء و مساکین کو بھول جاتے ہیں۔ جبکہ اسلام میں اس بات کی ترغیب دیتا ہے کہ ہم ان خوبصورتوں میں اقرباء اور فقراء و مساکین کو بھی شامل کریں۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

﴿لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ يُحِبِّ لِأَخْيُهٖ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ﴾<sup>②</sup>

”تم میں سے کوئی شخص (کامل) ایمان والا نہیں ہو سکتا یہاں تک کہ وہ اپنے بھائی کیلئے بھی وہی چیز پسند کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔“

اور صدر حجی کی فضیلت کے بارے میں حضرت انس بن مالک بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

﴿مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبَسِّطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَيُسَأَّلَهُ فِي أُثْرِهِ فَلَيُصْلِلْ رَحِمَهُ﴾<sup>③</sup>

”جس شخص کو یہ بات پسند ہو کہ اس کے رزق میں فراوانی اور اس کے اجل (موت) میں دری ہو تو وہ صلہ حرجی کرے۔“

① سنن أبي داؤد، الترجل، باب فی طیب المرأة: 4167، سنن الترمذی، الإستذان، باب ما جاء في كراهة خروج المرأة متعرّضة: 2937، سنن النسائي، الزينة، باب ما يكره للنساء من الطيب: 5126. وحسنة الألباني

② صحيح البخاري: 13، صحيح مسلم: 45

③ صحيح البخاري، الأدب، باب من بسط له فی الرزق لصلة الرحم: 5986، صحيح مسلم، البر والصلة، باب صلة الرحم: 2557

صلدر جی کے بارے میں بہت سارے لوگ یہ سوچتے ہیں کہ اگر ان کے رشتہ دار ان سے صلدر جی کریں تو ان کو بھی ان سے کرنی چاہئے حالانکہ یہ مفہوم بالکل غلط ہے اور صلدر جی کا درست مفہوم یہ ہے کہ اگر رشتہ دار قطعہ جی کریں تو ان سے صلدر جی کی جائے، اگر وہ بدسلوکی کریں تو ان سے اچھا سلوک کیا جائے اور اگر وہ نہ دیں تو تب بھی انہیں دیا جائے۔ الغرض یہ کہ رشتہ دار صلدر جی کریں، یا نہ کریں دونوں صورتوں میں اپنی طاقت کے مطابق انسان اپنے رشتہ داروں سے صلدر جی کرتا رہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافَىٰ وَلَكِنَ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَجْمُهُ وَصَلَّهَا»

”صلدر جی کرنے والا وہ نہیں جو بد لے میں صلدر جی کرے، بلکہ صلدر جی کرنے والا وہ ہے کہ جس سے قطع

رجی کی جائے تو پھر بھی وہ صلدر جی کرے۔<sup>①</sup>

الہذا عید کی خوشیوں میں اقرباء اور فقراء و مساکین کو بھی شریک کرنا چاہئے۔

برادران اسلام!

آخر میں آپ کو نبی کریم ﷺ کی ایک سنت مبارکہ کی یاد دہانی کرادیں اور وہ ہے عید کی نماز کے بعد راستہ تبدیل کر کے واپس جانا۔ حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ

«كَانَ النَّبِيُّ ﷺ إِذَا خَرَجَ يَوْمَ الْعِيدِ فِي طَرِيقٍ رَجَعَ فِي طَرِيقٍ آخَرَ»<sup>②</sup>

”نبی کریم ﷺ جب عید کے دن نکلتے تھے تو ایک راستے سے جاتے تھے اور دوسرے راستے سے واپس لوٹتے تھے۔“

الہذا جس راستے سے آئے تھے اس سے نہیں بلکہ دوسرے راستے سے واپس جائیں اور عید کی خوشیوں میں ایک دوسرے کو شریک کریں۔ ملاقات کے وقت ایک دوسرے کو عید کی مبارکباد دیں اور (تَقَبَّلَ اللَّهُ مِنَّا وَمِنْكُمْ) کے الفاظ کے ساتھ عبادات کی قبولیت کی دعاوں کا تبادلہ کریں جیسا کہ صحابہ کرام رض کرتے تھے۔

حضرت جیبریل نے فیر بیان کرتے ہیں کہ

«كَانَ أَصْحَاحَبُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِذَا التَّقَرَّا يَوْمَ الْعِيدِ يَقُولُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: تَقَبَّلَ اللَّهُ مِنَّا وَمِنْكَ»<sup>③</sup>

① صحيح البخاري، الأدب، باب ليس الوacial بالمخالف: 5991

② ذكره الحافظ في فتح الباري: 446/2

③ سنن الترمذى: 541 وصححة الألبانى

”رسول اکرم ﷺ کے صحابہ کرام ﷺ جب عید کے روز ملتے تھے تو وہ ایک دوسرے کو یوں کہا کرتے تھے: (تَقْبَلَ اللَّهُ مِنَّا وَمِنْكَ) اللہ تعالیٰ ہم سے اور آپ سے قبول کرے۔“  
اللہ تعالیٰ سب کی عبادات قبول فرمائے اور انھیں ہمارے لئے ذخیرہ آخرت بنائے۔ آمين

# ماہ ذوالقعدہ کے خطبات

۱ فضائل حرمین شریفین

۲ احکام و آداب حج (۱)

۳ احکام و آداب حج (۲)

## فضائل حرمین شریفین

اہم عناصر خطبہ:

☆ مکہ مکرمہ کے فضائل ☆ مدینہ منورہ کے فضائل

### پہلا خطبہ

برا در ان اسلام! ان دنوں کئی خوش نصیب لوگ حج بیت اللہ کی تیاریوں میں مصروف ہیں، ہم اللہ تعالیٰ سے دعا گو ہیں کہ وہ ان حضرات کو اور ہم سب کو حج بمرور نصیب فرمائے اور ہمیں بار بار حرمین شریفین کی زیارت کا موقع عطا کرے۔ آمین

اج کے خطبہ جمعہ میں ہم ان شاء اللہ تعالیٰ حرمین شریفین کے بعض فضائل ذکر کریں گے۔ جبکہ آئندہ خطبہ جمعہ میں حج کی فرضیت اور اس کے فضائل و مسائل کا تفصیل سے تذکرہ کریں گے۔

سب سے پہلے ہم فضائل مکہ مکرمہ ذکر کرتے ہیں یونکہ حج کے تمام مناسک مکہ مکرمہ میں ہی ادا کئے جاتے ہیں اور مکہ مکرمہ ہی روئے زمین پر سب سے افضل شہر ہے اور یہی شہر اللہ تعالیٰ کو سب سے محبوب ہے۔ اسی لئے

اللہ تعالیٰ نے اپنے سب سے افضل رسول حضرت محمد ﷺ کو اسی شہر میں پیدا فرمایا اور اسی میں آپ ﷺ کو مبعوث فرمایا۔

اللہ تعالیٰ نے اس شہر کی اہمیت و فضیلت کے پیش نظر اس کی قسم اٹھائی:

﴿وَهُذَا الْبَلْدَ الْأَمِينُ﴾<sup>①</sup>

اور فرمایا: ﴿لَا أَقْسِمُ بِهَذَا الْبَلْدِ﴾<sup>②</sup>

اور حضرت عبد اللہ بن عدی بن حمراء الزہری رض کا بیان ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو دیکھا کہ آپ (الحضرۃ) مقام پر کھڑے ہو کر (کہ مکرمہ کو مخاطب کر کے) یہ فرم رہے تھے: «وَاللَّهِ إِنَّكَ لَحَمِيرٌ أَرْضِ اللَّهِ، وَأَحَبُّ أَرْضِ اللَّهِ إِلَى اللَّهِ، وَلَوْ لَا أَتَتِي أُخْرَجْتُ مِنْكَ مَا خَرَجْتُ»<sup>③</sup>  
 ”اللہ کی قسم اتم اللہ کی بہترین اور اس کو سب سے محبوب زمین ہو اور اگر مجھے تھے سے کالا نہ جاتا تو میں تھے کبھی نہ چھوڑتا۔“

جبکہ حضرت عبد اللہ بن عباس رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مکرمہ کو مخاطب ہو کر یوں فرمایا: «مَا أَطْبَيْكِ مِنْ بَلْدٍ، وَأَحَبَّكَ إِلَيَّ، وَلَوْ لَا أَنَّ قَوْمِيْ أَخْرَجُونِيْ مِنْكَ مَا سَكَنْتُ عَيْرِكَ»<sup>④</sup>

”تو کتنا اچھا شہر ہے اور مجھے کتنا محبوب ہے! اور اگر میری قوم مجھے تھے کو چھوڑنے پر مجبور نہ کرتی تو میں تیرے علاوہ کسی اور زمین پر سکونت اختیار نہ کرتا۔“

### حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے مکرمہ کے متعلق دعا کی تھی جسے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں یوں بیان کیا ہے:

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيْ اجْعَلْ هَذَا الْبَلْدَ آمِنًا وَاجْنَبْنِي وَيَنِّيْ أَنْ تَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ۝ رَبِّ إِنَّهُ أَضَلَّلَنِ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبَعَنِي فَإِنَّهُ مَنِّي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ۝ رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِيْ بِوَادٍ غَيْرِ ذِيْ رَبِّيْ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمَ رَبَّنَا لِيُقِيمِيْ الصَّلَاةَ فَاجْعَلْ أَفْعِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوِي إِلَيْهِمْ وَارْتَقِهِمْ مِنَ الشَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾<sup>⑤</sup>

① سنن الترمذی: 3925 وصححه الألبانی

② البلد: 1:95

③ ابراہیم: 14:35-37

④ سنن الترمذی: 3926 وصححه الألبانی

”اور (یاد کرو) جب ابراہیم ﷺ نے دعا کی تھی : اے میرے رب ! اس شہر (مکہ) کو پر امن بنا دے اور مجھے بھی اور میری اولاد کو بھی (اس بات سے) بچائے رکھنا کہ ہم بتوں کی پوجا کریں۔ میرے رب ! ان بتوں نے تو بہت سے لوگوں کو گمراہ کر دیا ، لہذا جس نے میری بیرونی کی وہ یقیناً میرا ہے اور جس نے میری نافرمانی کی سوتا معاون کرنے والا ، رحم کرنے والا ہے۔ اے ہمارے رب ! میں نے اپنی کچھ اولاد کو تیرے قابل احترام گھر کے پاس ایسی وادی میں لا بسا یا ہے جہاں کوئی کھیتی نہیں۔ اے ہمارے رب ! تاکہ وہ نماز قائم کریں۔ لہذا تو بعض لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف مائل کر دے اور انھیں کھانے کو پھل مہیا فرماتا کہ وہ شکر ادا کریں۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ذکر فرمایا ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ نے اللہ تعالیٰ سے مکہ مکرہ کو پر امن شہر بنانے کی دعا فرمائی۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ امن موجود ہو تو اللہ تعالیٰ کی عبادت انتہائی اطمینان کے ساتھ ہو سکتی ہے اور اگر امن موجود نہ ہو تو ہر وقت اضطراب اور خوف کی کیفیت طاری رہتی ہے جس سے عبادات میں یکسوئی نصیب نہیں ہوتی... اس کے بعد حضرت ابراہیم ﷺ نے دعا کرتے ہوئے فرمایا کہ انھوں نے اپنی کچھ اولاد کو اس بے آب و گیاہ وادی میں لا بسا یا ہے تاکہ وہ نماز قائم کریں۔ لہذا اے اللہ ! تو بعض لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف مائل کر دے۔ شاید اسی دعا کا نتیجہ ہے کہ تقریباً ہر مسلمان کے دل میں اس شہر کی محبت ہے اور ہر مسلمان بار بار اس کی زیارت کا خواہشمند ہے ..... یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ صحیح بخاری کی ایک طویل حدیث ذکر کی جائے جس میں اس کی پوری تفصیل موجود ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ نے اپنی کچھ اولاد کو مکہ مکرہ میں کیسے لا بسا یا؟ تو یعنی وہ حدیث سماعت فرمائیے۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ عورتوں میں سب سے پہلے حضرت ہاجرہ نے کرپٹہ باندھا تاکہ حضرت سارہ ان کا سراغ تک نہ پائیں۔ چنانچہ حضرت ابراہیم ﷺ حضرت ہاجرہ اور ان کے بچے (اسماعیل ﷺ) کو وہاں سے نکال لائے۔ اُس وقت حضرت ہاجرہ حضرت اسماعیل کو دودھ پلاتی تھیں۔ حضرت ابراہیم ﷺ نے انھیں بیت اللہ کے پاس مسجد الحرام کی بلند جانب ’جہاں آب زرم ہے‘ ایک بڑے درخت تلے بٹھا دیا۔ اُس وقت نہ وہاں کوئی آدمی آب دھا اور نہ ہی پانی تھا۔ آپ انھیں ایک حصیلہ کھجور کا اور ایک مشکنہ پانی کا دے کر چلے آئے۔ حضرت ہاجرہ ان کے پیچے آئیں اور پوچھا: ابراہیم ! ہمیں ایسی وادی میں چھوڑ کر کہاں جا رہے ہو جہاں نہ کوئی آدمی ہے اور نہ پانی ہے ؟ حضرت ہاجرہ نے کئی بار یہ بات پوچھی مگر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے مز کر بھی نہ دیکھا۔ پھر کہنے لگیں:

(آل اللہ اُمرُكَ بِهذَا ؟) کیا اللہ تعالیٰ نے آپ کو ایسا حکم دیا ہے ؟ حضرت ابراہیم ﷺ نے کہا: ہاں۔ تو وہ

کہنے لگیں: (إِذْنَ لَا يُضَيِّعُنَا) اچھا، پھر اللہ ہمیں ضائع نہیں کرے گا۔ پھر وہ واپس آگئیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام وہاں سے چل کر جب ایک ٹیلے پر پہنچے جہاں سے انھیں دیکھنے سکتے تھے۔ انھوں نے بیت اللہ کی طرف منہ کر کے اپنے ہاتھ اٹھا کر ان کلمات کے ساتھ دعا کی

(رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرَيْقَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَدَعِ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ...)

حضرت ہاجرہ حضرت اسماعیل کو اپنا دودھ اور یہ پانی پلاتی رہیں حتیٰ کہ پانی ختم ہو گیا۔ تو وہ خود بھی پیا سی اور بچہ بھی پیا سا ہو گیا۔ بچے کو دیکھا کہ وہ پیاس کے مارے تڑپ رہا ہے۔ آپ سے اس کی یہ حالت دیکھی نہ گئی اور آپ چل دیں۔ دیکھا کہ صفا پہاڑی ہی آپ کے قریب ہے۔ اس پر چڑھیں، پھر وادی کی طرف آگئیں۔ وہ دیکھ رہی تھیں کہ کوئی آدمی نظر آئے مگر کوئی نظر نہ آیا۔ آپ صفا سے اتر آئیں حتیٰ کہ وادی میں پہنچ گئیں۔ اپنی قیص کا دامن اٹھایا اور ایک مصیبت زدہ آدمی کی طرح ووڑ نے لگیں۔ یہاں تک کہ وادی طے کر لی اور مردوہ پہاڑی پر آگئیں اور مردوہ پر کھڑے ہو کر دیکھا کہ کوئی آدمی نظر آتا ہے؟ مگر انھیں کوئی نظر نہ آیا۔ اسی کیفیت میں انھوں نے سات چکر لگائے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «فَذَلِكَ سَعْيُ النَّاسِ بِيَنْهُمَا»

”لوگ صناؤ مردہ کے درمیان جو سعی کرتے ہیں اس کی وجہ یہی ہے۔“

اور جب وہ ساتویں چکر میں مردہ پر چڑھیں تو ایک آواز سنی۔ انھوں نے اپنے آپ سے کہا: خاموش رہو (بات سنو) پھر کان لگایا تو وہی آواز سنی۔ کہنے لگیں: میں نے تیری آواز سنی، کیا تو کچھ ہماری مدد کر سکتا ہے؟ آپ نے اسی وقت زمزم کے مقام پر ایک فرشتہ دیکھا جس نے اپنی ایڑی یا اپنا پر زمین پر مار کر اسے کھو دالا تو پانی نکل آیا۔ حضرت ہاجرہ اسے حوض کی طرح بنانے لگیں اور اپنے ہاتھ سے منڈیر باندھنے لگیں اور چلوؤں سے پانی اپنے مشکلہ میں بھرنے لگیں۔ جب وہ چلو سے پانی لیتیں تو اس کے بعد جوش سے پانی نکل آتا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «يَرَحَمُ اللَّهُ أَمَّ إِسْمَاعِيلَ لَوْ تَرَكْتَ زَمْزَمَ - أَوْ قَالَ لَوْ لَمْ تَعْرِفْ مِنَ الْمَاءِ لَكَانَتْ زَمْزَمُ عَيْنًا مَعِينًا»

”اللہ ام اسماعیل پر رحم فرمائے! اگر وہ زمزم کو اپنے حال پر چھوڑ دیتیں (یا فرمایا) اس سے چلو چلو پانی نہ لیتیں تو زمزم ایک بہتا ہوا چشمہ بن جاتا۔“

چنانچہ حضرت ہاجرہ نے پانی پیا اور اپنے بچے کو دودھ پلا پایا۔ فرشتہ نے ان سے کہا: تم جان کی فکر نہ کرو، یہاں اللہ کا گھر ہے، یہ بچہ اور اس کا باپ اسے تعمیر کریں گے۔ اس وقت کعبہ گر کر زمین سے اوپنچائیلہ بن چکا تھا

اور برسات کا پانی اس کے دامیں باعیسی سے گزر جاتا تھا۔  
کچھ عرصہ بعد وہاں جرہم قبیلہ کے لوگ یا ان کے گھروالے (کداء) کے راستے سے آرہے تھے، وہ ادھر سے گزرے اور مکہ کے نشیب میں اترے۔ انھوں نے وہاں ایک پرندہ گھومتا دیکھا تو کہنے لگے: یہ پرندہ ضرور پانی پر گردش کر رہا ہے، ہم اس میدان سے واقف ہیں، یہاں بھی پانی نہیں دیکھا۔ چنانچہ انھوں نے ایک دو آدمی بھیجے، انھوں نے پانی موجود پایا تو واپس جا کر انھیں پانی کی خبر دی تو وہ بھی آگئے۔ حضرت ہاجرہ وہیں پانی کے پاس بیٹھی تھیں۔ انھوں نے پوچھا: کیا ہمیں یہاں قیام کرنے کی اجازت دیں گی؟ حضرت ہاجرہ نے کہا: ہاں لیکن پانی میں تمہارا حق نہیں ہوگا۔ وہ کہنے لگے: ٹھیک ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «ام اساعیل خود بھی یہ چاہتی تھیں کہ انسان وہاں آباد ہوں۔»

چنانچہ وہ وہاں اتر پڑے اور اپنے گھروالوں کو بھی بلا بھیجا۔ جب وہاں ان کے کئی گھر آباد ہو گئے اور اساعیل ﷺ جوان ہو گئے اور انہی لوگوں سے عربی سیکھی تو ان کی نگاہ میں وہ بڑے اچھے جوان نکلے۔ وہ ان سے محبت کرتے تھے اور اپنے خاندان کی ایک عورت ان کو پریاہ دی۔ پھر ان کی والدہ فوت ہو گئیں۔

ایک دفعہ حضرت ابراہیم ﷺ اپنے بیوی بچے کو دیکھنے آئے، اس وقت اساعیل ﷺ خود گھر پر نہ تھے۔ آپ نے ان کی بیوی سے ان کے متعلق پوچھا، وہ کہنے لگیں: روزی کی حلاش میں نکلے ہیں۔ پھر آپ نے اس سے گذر بر کے متعلق پوچھا تو وہ کہنے لگیں: بڑی تنگی سے زندگی بسر ہو رہی ہے اورختی کی آپ سے خوب شکایت کی۔ آپ ﷺ نے کہا: جب تیرا خاوند آئے تو اسے میرا سلام کہنا اور کہنا کہ اپنے گھر کی چوکھت بدل دے۔ جب اساعیل ﷺ آئے تو انھوں نے محسوس کیا جیسے کوئی مہمان آیا ہو۔ بیوی سے پوچھا: کیا کوئی آیا تھا؟ اس نے کہا: ہاں اس طرح کا ایک بوڑھا آیا تھا، تمہارے متعلق پوچھتا تھا۔ تو میں نے اسے بتا دیا۔ پھر پوچھا کہ تمہاری گذران کیسے ہوتی ہے؟ تو میں نے کہا: بڑی تنگی ترشی سے دن کاٹ رہے ہیں۔ اساعیل ﷺ نے پوچھا: کچھ اور بھی کہا تھا؟ کہنے لگی: ہاں، تمھیں سلام کہا تھا اور یہ بھی کہا تھا کہ گھر کی چوکھت تبدیل کر دو۔ اساعیل ﷺ کہنے لگے: وہ میرے والد تھے اور انھوں نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں تمھیں چھوڑ دوں۔ لہذا اب تو اپنے گھروالوں کے پاس چلی جا۔ چنانچہ حضرت اساعیل ﷺ نے اسے طلاق دے دی اور ایک دوسری عورت سے شادی کر لی۔

اس کے بعد حضرت ابراہیم ﷺ جتنی مدت اللہ نے چاہا اپنے ملک میں قیام پذیر رہے۔ پھر یہاں آئے تو بھی اساعیل علیہ السلام نہ ملے۔ آپ نے ان کی بیوی سے اساعیل ﷺ کے متعلق پوچھا تو وہ کہنے لگی: روزی کمانے گئے ہیں۔ پھر آپ ﷺ نے پوچھا: تمہارا کیا حال ہے اور گذر بر کیسی ہوتی ہے؟ وہ کہنے لگی: اللہ کا شکر

ہے، بڑی اچھی گذر بسر ہو رہی ہے۔ آپ ﷺ نے پوچھا: کیا کھاتے ہو؟ کہنے لگی: گوشت۔ پوچھا: کیا پیتے ہو؟ کہنے لگی: پانی۔ پھر حضرت ابراہیم ﷺ نے دعا کی: یا اللہ ان کے گوشت اور پانی میں برکت دے۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ان دونوں مکہ میں اناج نام کونہ تھا ورنہ ابراہیم ﷺ اس میں بھی برکت کی دعا کرتے۔ اور اگر مکہ کے علاوہ دوسرے لوگ صرف ان دو چیزوں پر گذران کریں تو انھیں موافق نہ آئیں۔“

خیر ابراہیم ﷺ نے (اپنی بوسے) کہا: جب تمہارا خاوند آئے تو اسے میرا سلام کہنا اور یہ بھی کہنا کہ یہ چوکھت اچھی ہے، اس کی حفاظت کرو۔ جب اسماعیل ﷺ آئے تو یہوی سے پوچھا: آج کوئی آیا تھا؟ کہنے لگی: ہاں ایک خوش شکل بزرگ آئے تھے، بہت اچھے آدمی تھے، آپ کا پوچھتے تھے تو میں نے بتا دیا۔ نیز پوچھا کہ تمہاری گذران کیسی ہے؟ میں نے کہا: بہت اچھی ہے۔ اسماعیل ﷺ نے پوچھا: کچھ اور بھی کہا تھا؟ کہنے لگی: ہاں، آپ کو سلام کہا تھا اور یہ بھی کہ تمہارے دروازے کی چوکھت عمدہ ہے، اس کی حفاظت کرنا۔ اسماعیل ﷺ نے اسے بتایا کہ وہ میرے والد تھے اور انھوں نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں تجھے اپنے پاس ہی رکھوں۔

پھر کچھ مدت بعد جتنی اللہ کو منظور تھی حضرت ابراہیم ﷺ آئے تو اس وقت اسماعیل ﷺ زخم کے پاس ایک درخت تلے بیٹھے اپنے تیر درست کر رہے تھے۔ والد کو دیکھ کر اٹھ کھڑے ہوئے اور باپ بیٹا گرجوشی سے ملے۔ اس کے بعد ابراہیم ﷺ نے کہا: اسماعیل! اللہ نے مجھے حکم دیا ہے، کیا تم اس کام میں میری مدد کرو گے؟ انھوں نے کہا: ضرور کروں گا۔ ابراہیم ﷺ کہنے لگے: اللہ نے مجھے حکم دیا ہے کہ میں اس مقام پر ایک گھر بناؤں اور ایک اوپنجی میلے کی طرف اشارہ کیا۔ چنانچہ باپ بیٹا دونوں نے اس گھر کی بنیاد اٹھائی۔ اسماعیل ﷺ پھر لاتے اور ابراہیم ﷺ تغیر کرنے جاتے۔ جب دیواریں اوپنجی ہو گئیں تو اسماعیل علیہ السلام یہ پتھر (مقام ابراہیم) لے کر آئے اور اسے وہاں رکھ دیا۔ اب ابراہیم ﷺ اس پر کھڑے ہو کر چنائی کرتے اور اسماعیل ﷺ پتھر دیتے جاتے اور دونوں یہ دعا پڑھتے: ﴿رَبَّنَا تَقْبَلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ الغرض وہ چاروں طرف سے بیت اللہ کی تغیر کرتے جاتے اور یہی دعا پڑھتے جاتے۔<sup>①</sup>

اس طویل حدیث میں جہاں یہ بتایا گیا ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ نے اپنی کچھ اولاد کو مکہ مكرمہ میں لا بسایا وہاں اس بات کا بھی تذکرہ ہے کہ انھوں نے اپنے لخت جگر حضرت اسماعیل ﷺ کے ساتھ مل کر خانہ کعبہ تغیر کیا۔ اسی کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے:

﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقْبَلُ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾<sup>②</sup>

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 3364 حدیث کا یہ ترجمہ تغیر تفسیر القرآن، مولانا عبد الرحمن کیلائی سے نقل کیا گیا ہے۔ <sup>②</sup> البقرة: 27: 127.

”اور (یاد کرو) جب ابراہیم علیہ السلام اور اسماعیل علیہ السلام بیت اللہ کی بنیادیں اٹھا رہے تھے تو انہوں نے دعا کی کہ اے ہمارے رب! ہم سے یہ (خدمت) قبول فرمائے۔ بے شک تو ہی سب کی سننے والا اور سب کچھ جانے والا ہے۔“

اس سے ثابت ہوا کہ خانہ کعبہ کو سب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اسماعیل علیہ السلام نے تعمیر کیا تھا۔ جبکہ بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ اسے سب سے پہلے حضرت آدم علیہ السلام نے بنایا تھا اور بعض نے کہا ہے کہ اسے سب سے پہلے فرشتوں نے تعمیر کیا تھا اور حضرت آدم علیہ السلام نے اس پر ایک قبہ نصب کیا تھا اور اس وقت فرشتوں نے ان سے کہا تھا: ہم آپ سے پہلے اس گھر کا طواف کرچکے ہیں... اور بعض نے یہ بھی ذکر کیا ہے کہ کشتی نوح علیہ السلام نے بھی چالیس دن اس گھر کا طواف کیا تھا لیکن حافظ ابن کثیرؓ کا کہنا ہے کہ یہ ساری باتیں بنی اسرائیل سے مردی ہیں اور بنی کریم علیہ السلام سے کوئی صحیح روایت نہیں ملتی جس سے یہ ثابت ہو کہ خانہ کعبہ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے پہلے بھی موجود تھا۔<sup>①</sup>

## خانہ کعبہ اللہ کا پہلا گھر

اللہ رب العزت کا فرمان ہے: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بَيْكَةٌ مُهَاجِرًا وَهَدَى لِلْعَالَمِينَ هُوَ فِيهِ آيَاتٌ يَتَبَعَّدُ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حُجُّ الْبَيْتِ مِنْ اسْتِطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَلَأَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾

” بلاشبہ سب سے پہلا گھر (عبادت گاہ) جو لوگوں کیلئے تعمیر کیا گیا وہی ہے جو کہ میں واقع ہے، یہ گھر بابرکت ہے اور تمام جہاں والوں کیلئے مرکبہ ہدایت ہے۔ اس میں کئی کھلی نشانیاں ہیں (جن میں سے ایک) حضرت ابراہیم علیہ السلام کا مقام عبادت ہے۔ جو شخص اس گھر میں داخل ہوا وہ مامون و محفوظ ہو گیا۔ اور لوگوں پر اللہ تعالیٰ کا یہ حق ہے کہ جو شخص اس گھر تک چکنچھے کی استطاعت رکھتا ہو وہ اس کا حج کرے۔ اور جو شخص اس حکم کا انکار کرے وہ (خوب سمجھ لے کہ) اللہ تعالیٰ تمام دنیا والوں سے بے نیاز ہے۔“

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے خانہ کعبہ کے پانچ فضائل ذکر فرمائے ہیں:

① ایک یہ کہ خانہ کعبہ کو اللہ تعالیٰ کا پہلا گھر ہونے کا شرف حاصل ہے۔

حضرت ابوذر ہنفیؓ کا بیان ہے کہ انہوں نے رسول اللہ علیہ السلام سے پوچھا کہ زمین پر سب سے پہلے کوئی مسجد

بنائی گئی؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”مسجد حرام“ انہوں نے کہا: پھر کونسی؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”مسجد قصی“ انہوں نے کہا: ان کے درمیان کتنی مدت تھی؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”چالیس سال۔“<sup>①</sup>

(۲) دوسری فضیلت یہ ہے کہ یہ گھر بارکت ہے۔

(۳) تیسرا یہ ہے کہ یہ تمام جہان والوں کیلئے مرکزِ ہدایت ہے۔

(۴) چوتھی یہ ہے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کی کئی کھلی انشایاں ہیں (مثلاً زمزم وغیرہ۔) ان میں سے ایک نشانی مقامِ ابراہیم ہیا وہ پتھر ہے جس پر کھڑے ہو کر حضرت ابراہیم ﷺ نے خانہ کعبہ کی دیواریں بلند کی تھیں۔

(۵) پانچویں فضیلت یہ ہے کہ جو شخص اس گھر میں داخل ہو جائے وہ اُسی والا ہو جاتا ہے۔

### خانہ کعبہ عظیم عبادت گاہ ہے

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنًا وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى وَعَهِدْنَا إِلَيْ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ أَنْ طَهِّرَا بَيْتَنَا لِلطَّالِبِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكُعَ السُّجُودَ﴾<sup>②</sup> ”اور جب ہم نے بیت اللہ کو لوگوں کے لیے عبادت گاہ اور امن کی جگہ قرار دیا (تو حکم دیا کہ) مقامِ ابراہیم کو جائے نماز بنا کا اور حضرت ابراہیم اور حضرت اسماعیل (علیہما السلام) کو تاکید کی کہ وہ میرے گھر کو طواف کرنے والوں، اعتکاف اور رکوع و تہود کرنے والوں کے لیے صاف سفر رکھیں۔“

(مَقَابَةً لِلنَّاسِ) سے مراد یہ ہے کہ یہ گھر لوگوں کے بار بار آنے جانے کی جگہ ہے۔ چنانچہ لوگ حج و عمرہ کی غرض سے متعدد مرتبہ بیت اللہ میں آتے جاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کر کے ثواب حاصل کرتے ہیں۔

نیز فرمایا: ﴿جَعَلَ اللَّهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِيَاماً لِلنَّاسِ ... ...﴾<sup>③</sup>

”اللہ تعالیٰ نے کعبہ کو حوقابِ احترام گھر ہے لوگوں کیلئے (امن و محیت) کے قیام کا ذریعہ بنادیا ہے۔“ مولانا عبد الرحمن کیلائی<sup>۴</sup> اس آیت کی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ (قِيَاماً لِلنَّاسِ) کے تین الگ الگ مطلب لئے جاسکتے ہیں اور وہ تینوں ہی درست ہیں:

(۱) الناس سے مراد اس دور کے اور اس سے پہنچنے اور پچھلے قیامت تک کے سب لوگ مراد لئے جائیں۔

اس صورت میں معنی یہ ہو گا کہ کعبہ کا وجود کل عالم کے قیام اور بقا کا باعث ہے اور دنیا کا وجود اسی وقت تک ہے جب تک خانہ کعبہ اور اس کا احترام کرنے والی مخلوق موجود ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کو یہ منظور ہو گا کہ یہ کارخانہ عالم

<sup>①</sup> صحيح البخاری: 3366 و 3425، صحيح مسلم: 520      <sup>②</sup> البقرة: 125      <sup>③</sup> المائدۃ: 97

ختم کر دیا جائے تو اس وقت بیت اللہ کو اٹھایا جائے گا جیسا کہ سب سے پہلے اس زمین پر یہ مکان بنایا گیا تھا۔  
امام بخاری نے اسی معنی کو ترجیح دی ہے اور اسی آیت کے تحت درج ذیل حدیث لائے ہیں:

حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**«يَخِربُ الْكَعْبَةُ دُوْ السُّوَيْقَتَيْنِ مِنَ الْحَبْشَةَ»** ①

”(قیامت کے قریب) چھوٹی پنڈلیوں والا ایک (حقیر) جبشی کعبہ کو دیران کرے گا۔“

اس حدیث سے ضمناً دوسری بات یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس جبشی سے پہلے کوئی مضبوط سے مضبوط اور طاقتوڑ  
دشمن بھی کعبہ کو منہدم کرنے کے ناپاک عزائم میں کامیاب نہ ہو سکے گا اور اللہ تعالیٰ نے جس طرح اصحاب الفیل  
(ابرهہ اور اس کے شتر) کو ذیل اور ناکام بنادیا تھا ایسے ہی ہر اس شخص کو یا قوم یا حکومت کو ہلاک کر دے گا جو  
کعبہ کی تخریب کی مذوم حرکت کرے گی۔

② الناس سے مراد صرف عرب لوگ لئے جائیں جو حرمت والے مہینوں میں بڑی آزادی سے سفر کرتے  
تھے بالخصوص جب وہ قربانی کے پڑھ والے جانور بھی بغرض قربانی ساتھ لے جا رہے ہوں کیونکہ سب قبائل عرب  
ایسے جانوروں کا احترام کرتے تھے اور یہ سب کچھ کعبہ کے تقدس کی بنابر ہوتا تھا، حج و عمرہ کرنے والے اور تجارتی  
قلے تھائی سال نہایت اطمینان سے سفر کرتے تھے۔ اس طرح کعبہ پورے ملک کی تمدنی اور معاشی زندگی کا  
سہارا بنا ہوا تھا۔

③ الناس سے مراد مکہ اور اس کے ارد گرد کے لوگ لئے جائیں، اس صورت میں معنی یہ ہو گا کہ بے آب  
و گیاہ وادی میں کعبہ کا وجود مکہ اور آس پاس کے تمام لوگوں کی معاش کا ذریعہ ہے۔ اقصائے عالم سے حج و عمرہ کیلئے  
آنے والے لوگوں کو قیام و طعام اور نقل و حرکت کی خدمات مہیا کرنے کے عوض ان لوگوں کو اتنی آمدی حاصل ہو  
جاتی ہے جس سے وہ سال بھر گزار کر سکیں بلکہ اس سے بہت زیادہ بھی۔ نیز انھیں دوسرے بھی بہت سے  
معاشرتی اور سیاسی فوائد حاصل ہو رہے ہیں۔ ②

حرم مکہ میں کعبوی اختیار کرنے کا ارادہ کرنے پر شدید وعید

حرم مکہ مکرمہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس قدر مقدس و محترم ہے کہ اس میں کعبوی، برائی یا شرارت کا ارادہ  
کرنے پر بھی اللہ تعالیٰ نے دردناک عذاب کی وعید سنائی ہے۔ فرمان الہی ہے:

① تیسیر القرآن: 1591 و 1596، صحیح مسلم: 2909

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ وَالْمَسْجِدِ الْعَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءَ عَنِ الْعَادِ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَنْ يُرِدُ فِيهِ بِالْحَادِ بِظُلْمٍ نُزِّقُهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ﴾<sup>①</sup>

” بلاشبہ جو لوگ کافر ہیں اور لوگوں کو اللہ کی راہ سے اور مسجد حرام سے روکتے ہیں، وہ (مسجد حرام) جس میں ہم نے وہاں کے باشندوں اور باہر سے آنے والوں کے حقوق برابر رکھے ہیں اور جو کوئی از راہ ظلم مسجد حرام میں کھروںی اختیار کرنے کا ارادہ کرے گا اسے ہم دردناک عذاب چکھا میں گے۔“

### اصحاب الفیل اور خانہ کعبہ کی حفاظت

ملکِ یمن کا گورنر (ابرهہ) جب ہاتھیوں کی فوج کے ساتھ خانہ کعبہ پر حملہ آور ہوا تو اللہ تعالیٰ نے اپنے اس گھر کی حفاظت فرمائی اور حملہ آور فوج کو چھوٹے چھوٹے پرندوں کے ذریعے ہلاک کر دیا۔ یہ بھی اس گھر کی فضیلت کی دلیل ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ قَعَ رَبُّكَ بِاصْحَابِ الْفِيلِ ﴿۱﴾ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلٍ ﴿۲﴾ وَأَسْلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلٍ ﴿۳﴾ تَرْمِيمِهِمْ بِعِجَارَةٍ مِنْ سِجِيلٍ ﴿۴﴾ فَجَعَلَهُمْ كَعْصِفَ مَأْكُولٍ﴾<sup>②</sup>

” کیا آپ نے دیکھا نہیں کہ آپ کے رب نے ہاتھی والوں سے کیا سلوک کیا؟ کیا اس نے ان کی تدابیر کو بے کار نہیں بنادیا تھا؟ اور ان پر پرندوں کے غول کے غول بھیج دیے جو ان پر ٹکنکروں کے پھر پھیکتے تھے، پھر انھیں یوں بنادیا جیسے کھایا ہوا بھوسا ہو۔“

یہ واقعہ مختصر ایوں ہے کہ یمن میں اہل جہش کی عیسائی حکومت قائم تھی اور (ابرهہ نامی ایک شخص اس کا گورنر تھا۔ وہ بیت اللہ کی عزت و عظمت سے بہت حسد کرتا تھا اور وہ یہ چاہتا تھا کہ عرب بھر میں صنعتے کو وہی حیثیت حاصل ہو جائے جو مکہ کو حاصل ہے اور خانہ کعبہ کی وجہ سے جو سیاسی، تحریکی، تجارتی اور معاشی فوائد قریبیں مک حاصل کر رہے ہیں وہ ہماری حکومت کو حاصل ہوں۔ اسی غرض سے اس نے صنعتے میں ایک عالیشان گلیسا تمیز کرایا گلیسا کی عمارات خانہ کعبہ کے مقابلے میں بڑی پر شکوہ تھی لیکن اس کے باوجود لوگ اس کی طرف متوجہ نہ ہوئے، بلکہ ہوایوں کہ ایک دن کسی نے خفیہ طور پر اس میں پاخانہ کر دیا جس سے ابرہہ کو کعبہ پر چڑھائی کرنے اور اسے تباہ و بر باد کرنے کا بہانہ ہاتھ آگیا۔ چنانچہ اس نے ساتھ ہزار افراد پر مشتمل ایک لشکر جرار تیار کیا، اس لشکر میں تیرہ ہاتھی بھی تھے۔ یہ لشکر یمن سے روانہ ہوا۔ راستے میں جس نے بھی مراجحت کی اسے شکست کا مزہ چکھنا

پڑا۔ بالآخر وہ منی اور مزدلفہ کے درمیان ایک مقام وادی نصر میں پہنچ گیا۔ یہاں اس نے ذیرے ڈال دیئے اور کچھ لوٹ مار بھی کی۔ عبدالمطلب جوان دونوں کعبہ کے متولی اعظم تھے ان کے دوسرا وہ سبھی اس نے اپنے قبضے میں کر لئے۔ ابرھ نے اہل مکہ کو پیغام بھیجا کہ میں آپ لوگوں سے لڑنے نہیں صرف کعبہ کو ڈھانے آیا ہوں اور میں گفت وشنید کیلئے بھی تیار ہوں۔

اس پیغام پر عبدالمطلب اس سے گفتگو کرنے کیلئے اس کے ہاں چلے گئے، پھر ان دونوں کے درمیان ایک مکالمہ ہوا۔

ابرھ نے پوچھا: آپ کیا چاہتے ہیں؟

عبدالمطلب نے کہا: میں اپنے اونٹوں کی واپسی چاہتا ہوں۔

ابرھ کو بڑی حیرت ہوئی کہ انہوں نے کعبہ کے متعلق کوئی بات نہیں کی۔ اس نے کہا: میرا خیال تو یہ تھا کہ آپ خانہ کعبہ کے متعلق بات کریں گے!

عبدالمطلب نے کہا: میں اونٹوں کا مالک ہوں اور ظاہر ہے کہ میں انہی کے متعلق ہی بات کر سکتا ہوں اور جہاں تک خانہ کعبہ کا تعلق ہے تو اس کا بھی ایک مالک ہے جو خود اس کی حفاظت کرے گا۔

ابرھ نے اونٹ واپس کر دیئے اور عبدالمطلب واپس چلے آئے۔

اُدھر ابرھ نے پیش قدمی کا ارادہ کر لیا لیکن سب سے پہلا کام یہ ہوا کہ خود ابرھ کے ہاتھی نے خانہ کعبہ کی طرف جانے سے انکار کر دیا۔ اسے بہترے تیر لگائے گئے لیکن وہ کسی اور جانب تو چل پڑتا، خانہ کعبہ کی جانب آگے بڑھنے کا نام ہی نہ لیتا۔ اسی دوران اللہ تعالیٰ نے سمندر کی جانب سے پرندوں کے غول کے غول بھیج دیے، ان میں سے ہر ایک کی چوٹی میں اور اسی طرح دو پنجوں میں ایک ایک نکلنگر تھا، پرندوں نے وہی نکلنگر ابرھ کے لئکر پر چھینک کر اسے تباہ و بر باد کر دیا۔<sup>①</sup>

## مکہ مکرمہ کی حرمت

مکہ مکرمہ حرمت والا شہر ہے، اس لئے اس کے قدس کا لحاظ رکھنا فرض ہے۔ اس کی حرمت کی بناء پر رسول اکرم ﷺ نے اس کے بعض خاص احکامات فتح مکہ کے موقع پر یوں بیان فرمائے: «إِنَّ هَذَا الْبَلَدَ حَرَمَهُ اللَّهُ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ، فَهُوَ حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَإِنَّهُ لَمْ يَحِلَّ

① تفسیر تیسیر القرآن از مولانا عبد الرحمن کیلانی

الْقِتَالُ فِيهِ لِأَحَدٍ قَبْلِيٌّ، وَلَمْ يَجِدْ لِي إِلَّا سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ، فَهُوَ حَرَامٌ بِحُرْمَةِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، لَا يُعْضَدُ شَوْكُهُ، وَلَا يَنْفَرُ صَيْدُهُ، وَلَا يُلْتَقَطُ لَقْطَتُهُ إِلَّا مَنْ عَرَفَهَا، وَلَا يُخْتَلَى خَلَالَهَا) فَقَالَ الْعَبَّاسُ: يَارَسُولَ اللَّهِ، إِلَّا إِلَيْكُمْ فَإِنَّهُ لِقَنِينِهِمْ وَلَبِيُوتِهِمْ، فَقَالَ: إِلَّا إِلَيْكُمْ<sup>①</sup> ”بے شک اس شہر کو اللہ تعالیٰ نے اس دن سے حرمت والا ہی رہے گا۔ مجھ سے پہلے کسی شخص کیلئے اس میں پیدا کیا اور وہ قیامت تک اللہ کی حرمت کے ساتھ حرمت والا ہی رہے گا۔ مجھ سے پہلے کسی شخص کیلئے اس میں جنگ کرنا حلال نہیں تھا اور مجھے بھی محض دن کی ایک گھنٹی اس میں جنگ کرنے کی اجازت دی گئی۔ اس کے بعد وہ قیامت تک اللہ کی حرمت کے ساتھ حرمت والا ہی رہے گا۔ لہذا اس کا کاشنا (تک) نہ کاٹا جائے، اس کا شکار نہ بھگایا جائے، اس میں گری ہوئی چیز کو صرف وہ شخص اٹھائے جو اس کا لوگوں میں اعلان کرے اور اس کا گھاس بھی نہ کاٹا جائے۔“

چنانچہ حضرت العباس رض نے کہا: اے اللہ کے رسول! صرف اذخر گھاس کی اجازت دے دیجئے کیونکہ اس سے سنا اور لوہار فائدہ اٹھاتے ہیں اور مکہ والے اسے اپنے گھروں کی چھتوں میں استعمال کرتے ہیں۔

تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”ٹھیک ہے، اذخر کو کاشنے کی اجازت ہے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ

۱۔ مکہ مکرمہ میں جنگ و جدال حرام ہے حتیٰ کہ بلا ضرورت کوئی ہتھیار اٹھانا بھی منوع ہے۔

۲۔ مکہ مکرمہ میں کسی درخت، پودے اور گھاس کا کاشنا بھی حرام ہے۔ ہاں بعض ضروریات کے پیش نظر صرف اذخر گھاس کو کاشنے کی اجازت ہے۔

۳۔ مکہ مکرمہ میں کسی جانور / پرندے کو شکار کرنا بلکہ اسے، ہانکنا بھی حرام ہے۔

۴۔ اور مکہ مکرمہ میں گری ہوئی چیز کو اٹھانا بھی جائز نہیں ہے سوائے اس کے کو اٹھانے والا اس کا اعلان کرے۔

### بیت اللہ کے طواف کی فضیلت

روئے زمین پر صرف خانہ کعبہ ہے جس کا طواف مشروع ہے، اس کے علاوہ کسی گھر (یا کسی قبر وغیرہ) کا طواف کرنا حرام ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے طواف بیت اللہ کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

”مَا رَفَعَ رَجُلٌ قَدَمًا وَلَا وَضَعَهَا إِلَّا كُتِبَ لَهُ عَشْرُ حَسَنَاتٍ، وَحُطَّ عَنْهُ عَشْرُ سَيِّئَاتٍ، وَرُفِعَ لَهُ عَشْرُ دَرَجَاتٍ<sup>②</sup>“

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 1834، صحیح مسلم: 1353 <sup>②</sup> أحمد، صحیح الترغیب والترہیب للألبانی: 1139

”(دوران طواف) ہر ہر قدم پر دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں، دس گناہ مٹا دیے جاتے ہیں اور دس درجات بلند کر دیے جاتے ہیں۔“

مسجد الحرام ان تین مساجد میں سے ہے جن کی طرف ثواب کی نیت سے سفر کرنا مشروع ہے جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «لَا تُشَدُّ الرِّحَالُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ : الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ ، وَالْمَسْجِدُ الْأَقْصَى ، وَمَسْجِدِي هَذَا»<sup>①</sup>

”ثواب کی نیت سے صرف تین مساجد کی طرف سفر کیا جاسکتا ہے اور وہ ہیں: مسجد حرام، مسجد اقصیٰ اور میری یہ مسجد۔“

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ انہی تین مساجد کی طرف ہی ثواب کی نیت سے سفر کیا جاسکتا ہے، ان کے علاوہ کسی اور مسجد یا مزار کی طرف ثواب کی نیت سے سفر کرنا مشروع نہیں۔

## مسجد الحرام میں نماز کی فضیلت

مسجد حرام میں ایک نماز دوسری مساجد میں ایک لاکھ نمازوں سے افضل ہے۔

جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«...وَصَلَّةٌ فِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَفْضَلُ مِنْ مِائَةِ أَلْفٍ صَلَّةٌ فِيمَا سَوَاهُ»<sup>②</sup>

”او مسجد حرام میں ایک نماز دوسری مساجد میں ایک لاکھ نمازوں سے افضل ہے۔“

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں بار بار زیارت خانہ کعبہ کی توفیق دے۔ آمين

## دوسرा خطبہ

پہلے خطبہ میں ہم نے فضائل مکہ مکرمہ بیان کئے۔ آئیے اب فضائل مدینہ منورہ بھی سامعہ فرمائیجئے۔ مدینہ منورہ وہ شہر ہے جس کی طرف رسول اللہ ﷺ اور آپ کے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے ہجرت کی۔ ہجرت کے بعد آپ ﷺ نے دس سال مدینہ منورہ میں گذارے، اس دوران آپ ﷺ نے پہلی اسلامی حکومت تشکیل دی جس کے سربراہ خود رسول اللہ ﷺ تھے اور کہاں صحابہ کرام مثلًا حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان اور حضرت

<sup>①</sup> صحيح البخاری: 1188، صحيح مسلم: 1397

<sup>②</sup> سنن ابن ماجہ: 1406، وأحمد: 14735 و 15306، وصححه الألباني في صحيح ابن ماجه

علیٰ وغیرہ رضوان اللہ علیہم اجمعین آپ کے مشیر تھے اور مدینہ منورہ ہی سے اسلامی فوجیں روادہ ہوتیں جو اعلائے کلمۃ اللہ کیلئے کفار سے قال کرتیں اور بیشتر شرعی احکام آپ ﷺ کی مدنی زندگی میں ہی نازل ہوئے اور پھر آپ ﷺ کا انتقال بھی اسی شہر میں ہوا اور آپ ﷺ اسی میں ہی مدفون ہوئے۔

## فضائل مدینہ منورہ

### ① مدینہ منورہ کے نام

جاہلیت کے دور میں اس شہر کو یہ شب، کہا جاتا تھا، تاہم قرآن و حدیث میں اس عظیم شہر کے کچھ اور نام بھی ذکر کئے گئے ہیں:

۱۔ المدینۃ: اللہ تعالیٰ نے اس مبارک شہر کا یہ نام خود قرآن مجید میں ذکر فرمایا ہے:

﴿مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِّنَ الْأَعْرَابِ...﴾<sup>①</sup>

۲۔ طابة: مدینہ منورہ کا یہ نام بھی خود اللہ تعالیٰ نے رکھا۔ جیسا کہ حضرت جابر بن سرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا:

«إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى سَمِّيَ الْمَدِينَةَ طَابَةً»<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ نے مدینہ کا نام طابة رکھا ہے۔“

۳۔ طبیۃ: مدینہ منورہ کا یہ نام خور رسول اللہ ﷺ نے رکھا۔ جیسا کہ حضرت زید بن ثابت رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّهَا طَبِيعَةً (يعنی الْمَدِينَةَ) وَإِنَّهَا تَنْفِي الْخَبَثَ كَمَا تَنْفِي النَّارُ خَبَثَ الْفُضَّةِ»

”بے شک وہ (یعنی مدینہ منورہ) طبیۃ (یعنی پاک) ہے اور وہ ناپاک کو اس طرح چھانٹ دیتا ہے جیسا کہ بھٹی چاندی کے زنگ کو چھانٹ دیتی ہے۔“<sup>③</sup>

۴۔ الدار: مدینہ منورہ کو اس نام سے اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ذکر فرمایا ہے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

① صحیح مسلم: 1385

② التوبۃ: 9.120

③ صحیح البخاری: 1884، صحیح مسلم: 1384

﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُجْبَوْنَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شَحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾<sup>①</sup>

”اور وہ لوگ جو (مهاجرین سے) پہلے الدار (مدینہ منورہ) میں مقیم تھے اور ان کے آنے سے پہلے ایمان لا چکے تھے، ان کے پاس جو لوگ بھرت کر کے آئے وہ ان سے محبت کرتے ہیں اور جو کچھ انھیں (مالی فتنے سے) دیا جائے وہ اپنے دلوں میں اس کی کوئی حاجت نہیں پاتے اور ان (مهاجرین) کو اپنی ذات پر ترجیح دیتے ہیں خواہ خود فاقہ سے ہوں اور جو شخص اپنے نفس کی حرص سے بچالیا گیا تو ایسے ہی لوگ کامیاب ہیں۔“

اس آیت کریمہ میں مدینہ منورہ کو (الدار) کہا گیا ہے اور اس میں مدینہ والوں کے فضائل بھی بیان کئے گئے ہیں کہ جنہوں نے اپنے مهاجر بھائیوں کے مدینہ منورہ پہنچنے پر خوشی کا اظہار کیا اور انھیں اپنے گلے سے لگالیا اور ان کی آباد کاری کے لئے ان سے اتنا تعاون کیا کہ انھیں اپنی جائیداد، گھر بار اور نخلتا نوں میں شریک کر لیا اور انھوں نے ایثار و قربانی کی یادگار مثالیں قائم کیں۔ ہم ان کے ایثار کے دو منفرد واقعات ذکر کرتے ہیں :

(۱) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک آدمی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! میں بہت بھوکا ہوں۔ آپ ﷺ نے اپنی بیویوں کے ہاں سے پتہ کرایا لیکن ان کے پاس کچھ نہ ملا [مسلم کی روایت میں ہے کہ آپ ﷺ نے اپنی ایک بیوی کے ہاں پیغام بھیجا تو انھوں نے کہا]: (وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ مَا عِنْدِي إِلَّا مَاءً) یعنی اس ذات کی قسم جس نے آپ کو حق کے ساتھ مبعوث فرمایا! میرے پاس سوائے پانی کے اور کچھ بھی نہیں۔ پھر آپ ﷺ نے اپنی دوسری بیوی کے ہاں پیغام بھیجا تو ان کی طرف سے بھی یہی جواب ملا، حتیٰ کہ آپ ﷺ نے اپنی تمام ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن کے پاس پیغام بھیجا تو سب کی طرف سے یہی جواب ملا کہ ہمارے پاس سوائے پانی کے اور کچھ بھی نہیں]

چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (أَلَا رَجُلٌ يُضيِّفُهُ اللَّيْلَةَ يَرْحَمُهُ اللَّهُ؟)

”کیا کوئی ایسا آدمی ہے جو آج رات اس کی مہمان نوازی کرے! اس پر اللہ تعالیٰ کی رحمت ہو۔“

یہ سن کر ایک انصاری صحابی کھڑے ہوئے اور کہنے لگے: اے اللہ کے رسول! میں حاضر ہوں۔ پھر وہ اس آدمی کو اپنے گھر لے گئے اور اپنی بیوی سے کہا: یہ رسول اللہ ﷺ کا مہمان ہے، لہذا جو چیز بھی موجود ہو اسے کھلاو۔ اس نے کہا: اللہ کی قسم! آج تو میرے پاس صرف اپنے بچوں کا کھانا ہی ہے!

النصاری صحابی نے کہا: [بچوں کو کسی طرح سے بہلانا اور] ایسا کرنا کہ بچے جب کھانا انگیں تو انھیں سلا دینا اور جب ہم دونوں (میں اور میرا مہمان) کھانا کھانے لگیں تو تم ہمارے پاس آ جانا [اور مہمان کو یہ ظاہر کرنا کہ جیسے ہم اس کے ساتھ کھا رہے ہیں۔] اور پھر کسی طرح سے چراغ بھا دینا، اس طرح آج رات ہم کچھ نہیں کھائیں گے۔

اس کی بیوی نے ایسا ہی کیا۔ [وہ دونوں ایسے ہی بیٹھے رہے اور مہمان نے کھانا کھایا۔]

پھر جب صبح کے وقت انصاری صحابی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

(لَقَدْ عَجِبَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ - أَوْ ضَرِحَكَ - مِنْ فُلَانَ وَفُلَانَةَ)

”فلان مرد اور فلان عورت پر اللہ تعالیٰ بہت خوش ہوا۔ یا فرمایا: اللہ تعالیٰ کو ان سے بہت بُخسی آئی۔“

مسلم کی روایت میں اس کے الفاظ یوں ہیں:

(قَدْ عَجِبَ اللَّهُ مِنْ صَنِيعِكُمَا بِضَيْفِكُمَا الْلَّيْلَةَ)

”آج رات تم دونوں نے اپنے مہمان کے ساتھ جو کچھ کیا اس پر اللہ تعالیٰ بہت خوش ہوا۔“

پھر اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمادی:

﴿وَيَوْمَرُونَ عَلَى النُّفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يَهُمْ خَاصَّةً﴾<sup>①</sup>

(۲) حضرت انس بن مالک رض یا ان فرماتے ہیں کہ حضرت عبد الرحمن بن عوف رض (ہجرت کر کے) ہمارے پاس (مدینہ منورہ میں) آئے تو رسول اللہ ﷺ نے انھیں اور حضرت سعد بن الربيع رض کو بھائی بھائی تراویدے دیا۔ حضرت سعد رض بہت مالدار تھے۔ چنانچہ وہ (اپنے مہاجر بھائی حضرت عبد الرحمن بن عوف رض سے) کہنے لگے: انصار مدینہ کو یہ بات معلوم ہے کہ میں ان میں سب سے زیادہ مالدار ہوں اور میں یہ چاہتا ہوں کہ اپنا سارا امال اپنے اور تمہارے درمیان دو حصوں میں تقسیم کروں۔ اس کے علاوہ میری دو بیویاں ہیں، ان میں سے جو تمہیں زیادہ بھلی معلوم ہو میں اسے طلاق دے دیتا ہوں اور جب وہ عدت پوری کر لے گی تو تم اس سے شادی کر لیتا۔ حضرت عبد الرحمن رض نے کہا: اللہ تعالیٰ تمہارے گھر والوں میں برکت دے۔ اس کے بعد وہ سب سے قیمتی مال گھلی اور پنیر کے مالک بن گئے اور کچھ ہی عرصہ گذرا تھا کہ انہوں نے شادی بھی کر لی۔<sup>②</sup> یہ دونوں واقعات انصار مدینہ کے ایثار و قربانی کی بہترین مثالیں ہیں۔

(۵) مضبوط زرہ www.KitaboSunnat.com

② صحیح البخاری: 3781

① صحیح البخاری: 4889، صحیح مسلم: 2054

مدینہ منورہ کو مضبوط زرہ بھی کہا گیا ہے۔

جیسا کہ حضرت جابر بن عبد اللہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«رَأَيْتُ كَائِنَى فِي دَرْعٍ حَصِينَةً ..... فَأَوْلَتُ أَنَّ الدَّرْعَ الْمَدِينَةَ .....»<sup>①</sup>

”میں نے خواب میں دیکھا کہ جیسے میں ایک مضبوط زرہ میں ہوں... تو میں نے زرہ کی تعبیر مدینہ سے کی۔“

## ۱ مدینہ منورہ کے فضائل

۱- نبی کریم ﷺ کی مدینہ منورہ سے محبت

پیارے نبی حضرت محمد ﷺ اپنے شہر (مدینہ منورہ) سے بے پناہ محبت کرتے تھے۔ چنانچہ حضرت عائشہ رض کا بیان ہے کہ ہم مدینہ منورہ میں آئے تو اس میں دباؤ پھیلی ہوئی تھی جس سے حضرت ابو بکر رض اور حضرت بلال رض بیمار ہو گئے۔ جب رسول اکرم ﷺ نے اپنے ساتھیوں کی بیماری کو دیکھا تو دعا کرتے ہوئے فرمایا: (اللَّهُمَّ حَبِّبْ إِلَيْنَا الْمَدِينَةَ كَحُنَّنَا مَكَّةً أَوْ أَشَدَّ، اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي صَاعِنَّا وَفِي مُدْنَانَا، وَصَحِّحْهَا لَنَا، وَانْقُلْ حُمَّاهَا إِلَى الْجُحْفَةِ)<sup>②</sup>

”اے اللہ! ہمارے دلوں میں مدینہ کی محبت ڈال دے جیسا کہ ہم مک سے محبت کرتے ہیں بلکہ اس سے بھی زیادہ۔ اے اللہ! ہمارے صاع اور مدینہ میں برکت دے اور اس (مدینہ منورہ) کو ہمارے لئے سخت افزام مقام بنا اور اس کی بیماریوں کو بھے کی طرف منتقل کرو۔“

اور حضرت انس رض کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ جب سفر سے واپس لوٹنے اور مدینہ منورہ کی دیواریں نظر آتیں تو اس سے محبت کی وجہ سے آپ ﷺ اپنی سواری کو تیز کر دیتے۔<sup>③</sup>

### ☆ انصار مدینہ سے رسول اللہ ﷺ کی محبت

۱- حضرت انس بن مالک رض کا بیان ہے کہ ایک انصاری خاتون اپنا ایک بچہ لئے ہوئے رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئی۔ تو آپ ﷺ نے اس سے گفتگو کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: (وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنْكُمْ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ)<sup>④</sup>

① مسنند أحمد: 2445 عن ابن عباس، و 14787 عن جابر باتفاق حسن

② صحيح البخاري: 1889، صحيح مسلم: 1376

③ صحيح البخاري: 3786

④ صحيح البخاري: 1802 و 1886

”اس ذات کی قسم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! تم لوگ مجھے سب سے زیادہ محظوظ ہو۔“

۲- حضرت انس بن مالک رض کا بیان ہے کہ خندق کے دن انصار مذینہ یوں کہتے تھے:

نَحْنُ الَّذِينَ بَأَيَّعُوا مُحَمَّداً  
عَلَى الْجِهَادِ مَا حَسِّنَاهُ أَبَدًا

ہم وہ ہیں جنہوں نے جہاد پر محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ پر بیعت کی۔ اور ہم جب تک زندہ رہیں گے اسی عہد پر قائم رہیں گے۔

تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم انھیں جواب دیتے ہوئے یوں ارشاد فرماتے:

اللَّهُمَّ لَا يَعِيشَ إِلَّا عَيْشُ الْآخِرَةِ      فَاكْرِمُ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَةَ

”اے اللہ! کوئی زندگی نہیں سوائے آخرت کی زندگی کے، لہذا تو انصار اور مہاجرین کی عزت افزائی فرماء۔“

اور بعض روایات میں (فَاغْفِرْ لِلْأَنْصَارِ وَالْمُهَاجِرَةِ) ”انصار اور مہاجرین کی مغفرت فرماء۔“ جبکہ

بعض میں (فَاصْلِحْ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَةَ) ”انصار اور مہاجرین کو سناواردے۔“ کے الفاظ بھی ہیں۔<sup>①</sup>

۳- اسی طرح حضرت انس رض بیان فرماتے ہیں کہ فتح کہ کے روز جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غیمت کا مال

تقسیم کیا اور اس پر انصار مذینہ نے نار انگکی کا اظہار کیا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

أَوَ لَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَرْجِعَ النَّاسُ بِالْغَنَائِمِ إِلَى بُيُوتِهِمْ، وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ إِلَى بُيُوتِكُمْ؟ لَوْ سَلَكَتِ الْأَنْصَارُ وَادِيَاً أَوْ شَعْبَاً لَسَلَكْتُ وَادِيَ الْأَنْصَارِ أَوْ شَعْبَهُمْ<sup>②</sup>

”کیا تمہیں یہ بات پسند نہیں کہ لوگ اپنے گھروں میں غیمت کا مال لے جائیں اور تم اپنے گھروں میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو لے جاؤ۔ (یاد رکھو) اگر تم لوگ ایک وادی یا گھٹائی میں جائیں اور انصار دوسری وادی یا گھٹائی میں جائیں تو میں انصار کی وادی یا گھٹائی میں جاؤں گا۔“

۴- حضرت براء رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

الْأَنْصَارُ لَا يُحِبُّهُمْ إِلَّا مُؤْمِنُونَ، وَلَا يُغْضِبُهُمْ إِلَّا مُنَافِقُونَ، مَنْ أَحَبَّهُمْ أَحَبَّهُ اللَّهُ، وَمَنْ أَبْغَصَهُمْ أَبْغَصَهُ اللَّهُ<sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 3796، 3795، صحیح مسلم: 1805

② صحیح البخاری: 3778، صحیح مسلم: 1059

③ صحیح البخاری، کتاب مناقب الانصار، باب حب الانصار من الإيمان: 3783، صحیح مسلم، کتاب الإيمان، باب الدليل أن حب الانصار وعلى من الإيمان... 75

”النصار سے محبت صرف مومن ہی کر سکتا ہے اور ان سے بغرض رکھنے والا منافق ہی ہو سکتا ہے اور جوان سے محبت کرے گا اللہ اس سے محبت کرے گا اور جوان سے بغرض رکھنے کا اللہ اس سے بغرض رکھنے گا۔“

## ۲- مدینہ منورہ کی حرمت

رسول اللہ ﷺ نے مدینہ منورہ کو حرمت والا اور قابلی احترام شہر قرار دیا۔ آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

«إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَمَ مَكَّةَ وَدَعَا لِأَهْلِهَا، وَإِنَّ حَرَمَتُ الْمَدِينَةَ كَمَا حَرَمَ إِبْرَاهِيمُ مَكَّةَ، وَإِنَّى دَعَوْتُ فِي صَاعِهَا وَمُدِّهَا بِمِثْلِي مَا دَعَا بِهِ إِبْرَاهِيمُ لِأَهْلِ مَكَّةَ»<sup>①</sup>

”بے شک ابراہیم علیہ السلام نے مکہ کو حرمت والا قرار دیا اور مکہ والوں کے حق میں دعا کی اور میں مدینہ کو حرمت والا قرار دیتا ہوں جیسا کہ ابراہیم علیہ السلام نے مکہ کو حرمت والا قرار دیا اور میں نے اہل مدینہ کے ناپ قول کے پیانوں (صاع اور مد) میں اُس برکت سے دو گناہ زیادہ برکت کی دعا کی ہے جس کی دعا ابراہیم علیہ السلام نے اہل مکہ کیلئے کی تھی۔“

اس حدیث سے جہاں مدینہ منورہ کی حرمت ثابت ہوتی ہے وہاں یہ بات بھی ثابت ہوتی ہے کہ مدینہ منورہ میں مکہ مکرمہ سے دو گناہ زیادہ برکت ہے۔

اور رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ إِبْرَاهِيمَ حَرَمَ مَكَّةَ، وَإِنَّى حَرَمَتُ الْمَدِينَةَ مَا بَيْنَ لَابَتِيهَا، لَا يُقْطَعُ عِصَاصَهَا وَلَا يُصَادُ صَيْدَهَا»<sup>②</sup>

”بے شک ابراہیم علیہ السلام نے مکہ کو حرمت والا قرار دیا اور میں مدینہ منورہ کو حرمت والا قرار دیتا ہوں اور اس کے حرم کی حدود سیاہ پتھروں والے دو میدانوں کے درمیان ہے، لہذا اس کے درخت نہ کافی جائیں اور نہ ہی اس میں شکار کیا جائے۔“

## ۳- نبی کریم ﷺ کی مدینہ منورہ کیلئے دعا یہ برکت

حضرت انس بن مالک خٹی الشذوذ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے دعا کرتے ہوئے فرمایا:

«اللَّهُمَّ اجْعَلْ بِالْمَدِينَةِ ضِعْفَى مَا بِمَكَّةَ مِنَ الْبَرَّةِ»<sup>③</sup>

”اے اللہ! مدینہ منورہ میں مکہ مکرمہ کی بہ نسبت دو گناہ برکت دے۔“

① صحیح البخاری: 2129، صحیح مسلم: 1362

② صحیح البخاری: 1885، صحیح مسلم: 1369

③ صحیح البخاری: 2129، صحیح مسلم: 1360

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے پاس جب پہلا پھل لایا جاتا تو آپ فرماتے :  
 «اللَّهُمَّ بَارِكْ لَنَا فِي مَدِينَتِنَا وَفِي ثِمَارِنَا، وَفِي مُدِنَّا وَفِي صَاعِنَا، بَرَكَةً مَعَ بَرَكَةً» ①  
 ”اے اللہ ! ہمارے مدینہ میں برکت دے اور ہمارے پھلوں ، ہمارے صاع اور مد میں برکت دے ۔  
 ایک برکت کے ساتھ دوسری برکت (دو گئی برکت) دے ۔“  
۳۔ مدینہ منورہ میں رہائش رکھنے کی فضیلت

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے :  
 (الْمَدِينَةُ خَيْرٌ لِّهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ، لَا يَدْعُهَا أَحَدٌ رَغْبَةً عَنْهَا إِلَّا أَبْدَلَ اللَّهُ فِيهَا مَنْ هُوَ خَيْرٌ مِنْهُ، وَلَا يَتَبَتُّ أَحَدٌ عَلَى لَأْوَائِهَا وَجَهِدَهَا إِلَّا كُنْتُ لَهُ شَفِيعًا أَوْ شَهِيدًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ» ②

”مدینہ ان کے لئے بہتر ہے اگر وہ جانتے ہوتے ۔ جو شخص اس سے بے رغبتی کرتے ہوئے اسے چھوڑ دے اللہ تعالیٰ اس کی جگہ پر اس سے بہتر شخص لے آتا ہے اور جو شخص تجھ کے باوجود اس میں ظکار ہتا ہے میں روزِ قیامت اس کیلئے شفاعت کروں گا“ یافر مایا : ”اس کے حق میں گواہی دون گا۔“

#### ۴۔ مدینہ منورہ میں موت آنے کی فضیلت

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا :  
 «مَنْ أَسْتَطَاعَ أَنْ يَمُوتَ بِالْمَدِينَةِ فَلِيَفْعَلْ، فَإِنَّمَا أَشْفَعُ لِمَنْ يَمُوتُ بِهَا»  
 ”جو آدمی اس بات کی استطاعت رکھتا ہو کہ اس کی موت مدینہ منورہ میں آئے تو وہ ایسا ضرور کرے ، کیونکہ میں مدینہ منورہ میں مرنے والے انسان کیلئے شفاعت کروں گا۔“ ③  
 یعنی اگر کوئی شخص اس بات کی استطاعت رکھتا ہو کہ وہ اپنی موت آنے تک مدینہ منورہ میں ہی رہے تو وہ ایسا ضرور کرے کیونکہ مدینہ منورہ میں موت آنے کی وجہ سے روزِ قیامت رسول اللہ ﷺ کی خصوصی شفاعت نصیب ہوگی ۔

یہی وجہ ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ یہ دعا کیا کرتے تھے :

«اللَّهُمَّ ارْزُقْنِي شَهَادَةً فِي سَبِيلِكَ، وَاجْعَلْ مَوْتِي فِي بَلَدِ رَسُولِكَ بَلَادِكَ»

① صحیح مسلم: 1373

② احمد ، الترمذی : ۳۹۱۷ ، سنن ابن ماجہ ، صحیح الجامع الصغیر للألبانی : 6015

”اے اللہ! مجھے اپنے راستے میں شہادت نصیب آرمانا اور مجھے اپنے رسول ﷺ کے شہر میں موت دینا۔“<sup>①</sup>

۶- مدینہ منورہ میں ایمان کا سکرنا

قیامت کے قریب ایمان سکر کر مدینہ منورہ میں ہی رہ جائے گا۔ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ الْإِيمَانَ لِيَأْرِزُ إِلَى الْمَدِينَةِ كَمَا تَأْرِزُ الْحَيَّةَ إِلَى جُحْرِهَا»<sup>②</sup>

”بے شک ایمان مدینہ کی طرف سکر جائے گا جیسا کہ ایک سانپ اپنی بل کی طرف سکر جاتا ہے۔“

کے مدینہ منورہ لوگوں کی چھانٹی کرے گا

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنا: «أَمْرُتْ بِقَرْيَةٍ تَأْكُلُ الْقُرَى، يَقُولُونَ: يَثْرِبُ، وَهِيَ الْمَدِينَةُ تَنْهَى النَّاسَ كَمَا يَنْهِيُ الْكِبِيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ»<sup>③</sup>

”مجھے ایک بستی (کی طرف بھرت کرنے) کا حکم دیا گیا ہے جو دیگر بستیوں کو کھا جائے گی۔ (یعنی اس بستی سے جوفوج جائے گی وہ دوسری بستیوں کو فتح کرے گی)۔ لوگ اسے پیش کہتے ہیں حالانکہ وہ مدینہ ہے اور وہ لوگوں کی اس طرح چھانٹی کرے گا جیسا کہ ایک بھٹی لو ہے کا زنگ چھانٹ کر الگ کر دیتی ہے۔“

اور حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک ویہا تی رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے اسلام پر آپ ﷺ کی بیعت کی، پھر دوسرے دن آیا تو اسے بخار ہو چکا تھا۔ اس نے کہا: میری بیعت مجھے واپس کر دیں۔ تو آپ ﷺ نے انکار کر دیا۔ اس نے تین مرتبہ یہی مطالبہ کیا لیکن آپ ﷺ ہر مرتبہ انکار کرتے رہے چنانچہ وہ مدینہ کو چھوڑ کر چلا گیا۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

«الْمَدِينَةُ كَالْكِبِيرُ تَنْهَى خَبَثَهَا وَتَنْصَعُ طَيِّبَهَا»<sup>④</sup>

”مدینہ بھٹی کی مانند ہے، یہ ناپاک کو الگ کر کے پاکیزہ کو چھانٹ دیتا ہے۔“

اس حدیث سے مراد یہ ہے کہ مدینہ میں صرف، وہی لوگ رہیں گے جو خالص ایمان والے ہوئے اور وہ لوگ جن کے ایمان خالص نہیں ہوئے وہ مدینہ سے نکل جائیں گے۔<sup>⑤</sup>

① صحیح البخاری: 1890، صحیح مسلم: 147

② صحیح البخاری: 1871، صحیح مسلم: 1382

③ صحیح البخاری: 1883، صحیح مسلم: 1383

④ شرح مسلم للنووی

اس کی تائید ایک دوسری حدیث سے بھی ہوتی ہے جسے حضرت چابر بن عوف نے روایت کیا ہے، ان کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”اے اہل مدینہ! تم یوم الخلاص کو یاد کرو۔“ انھوں نے کہا: یوم الخلاص کیا ہے؟  
تو آپ ﷺ نے فرمایا: **”يُقْبِلُ الدَّجَالُ حَتَّى يَنْزَلَ بِنْبَابِ، فَلَا يَقْنُتُ بِالْمَدِينَةِ مُشْرِكٌ وَلَا مُشْرِكَةٌ، وَلَا كَافِرٌ وَلَا كَافِرَةٌ، وَلَا مُنَافِقٌ وَلَا مُنَافِقَةٌ، وَلَا فَاسِقٌ وَلَا فَاسِقَةٌ إِلَّا خَرَجَ إِلَيْهِ، وَيَخْلُصُ الْمُؤْمِنُونَ، فَذَلِكَ يَوْمُ الْخَلَاصِ“<sup>①</sup>**

”دجال آئے گا یہاں تک کہ وہ ذباب میں اترے گا، پھر مدینہ منورہ کا ہر شرک مرد اور ہر شرک عورت، ہر کافر مرد اور ہر کافر عورت، ہر منافق مرد اور ہر منافق عورت اور ہر فاسق مرد اور ہر فاسق عورت، سب کے سب اس سے جامیں گے اور صرف مومن بچ جائیں گے۔ تو وہی دن یوم الخلاص ہو گا۔“

#### ۸۔ اہل مدینہ سے برائی کا ارادہ کرنے والوں کیلئے شدید وعید

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

”مَنْ أَرَادَ أَهْلَ الْمَدِينَةِ بِسُوءِ أَذَابَهُ اللَّهُ كَمَا يَذُوبُ الْمُلْحُونَ فِي الْمَاءِ“<sup>②</sup>

”جو شخص اہل مدینہ کے بارے میں بر ارادہ کرے گا اسے اللہ تعالیٰ اس طرح پکھلا دے گا جیسے نمک پانی میں پکھلتا ہے۔“

#### ۹۔ مدینہ منورہ کی بھجور کی فضیلت

اس سے پہلے ہم ایک حدیث ذکر کر چکے ہیں جس میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مدینہ منورہ کے پھلوں میں برکت کی دعا فرمائی اور اس کے پھلوں میں بھجور بھی شامل ہے۔ مزید برآں حضرت سعد بن ابی وقاص رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ أَكَلَ سَبْعَ تَمَرَاتٍ مِمَّا بَيْنَ لَابَتِيهَا حِينَ يُضْبِحُ لَمْ يَضْرِهِ سُمٌ حَتَّى يُمْسِيَ“<sup>③</sup>

”جو آدمی صح کے وقت (مدینہ منورہ) میں دوسیا پھرول والے میدانوں کے درمیان والی بھجوروں سے سات عدد بھجوریں کھائے، اسے شام ہونے تک کوئی زہر نقصان نہیں پہنچا سکتا۔“

خاص طور پر مدینہ کی عجہ بھجور کے بارے میں رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

① الطبرانی فی الأوسط برقم: 2186 بسنند لا بأس به

② صحيح البخاری: 1877، صحيح مسلم: 1387

③ صحيح مسلم: 2047

«مَنْ تَصَبَّحَ بِسَيِّعٍ تَمْرَأَتْ عَجُوَةً لَمْ يَضُرَّهُ ذَلِكَ الْيَوْمَ سُمٌّ وَلَا سِحْرٌ»<sup>①</sup>  
 ”جو شخص صح کے وقت سات عدد عجوجہ کھجوریں کھائے اسے اس دن زہرا اور جادو کی وجہ سے کوئی نقصان نہیں پہنچ سکتا۔“

#### ۱۰۔ مدینہ منورہ میں شرات آمیز حرکت پر شدید وعید

رسول اکرم ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ أَحَدَثَ فِيهَا حَدَثًا فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ وَالْمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَرْفًا وَلَا عَدْلًا»<sup>②</sup>

”جو آدمی اس میں (یعنی مدینہ منورہ میں) شرات کرے گا اس پر اللہ تعالیٰ کی، فرشتوں کی اور تمام لوگوں کی لعنت ہوگی اور قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس سے نہ کوئی فرض قبول کرے گا اور نہ نفل۔ (اس کا ایک معنی یہ بھی کیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس سے نہ توبہ قبول کرے گا اور نہ فدیہ۔)“

#### ۱۱۔ طاعون اور دجال سے مدینہ منورہ کی حفاظت

حضرت ابو بکرہ بنی هاشم سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا يَدْخُلُ الْمَدِينَةَ رُعْبُ الْمَسِيْحِ الدَّجَالِ، لَهَا يَوْمَئِذٍ سَبْعَةُ أَبَوَابٍ، عَلَى كُلِّ بَابٍ مَّلَكَانِ»<sup>③</sup>

”مسیح دجال کا رعب و بد ب مدینہ منورہ میں داخل نہیں ہو گا، اس دن اس کے سات دروازے ہو گئے اور ہر دروازے پر دو فرشتے نگرانی کر رہے ہو گئے۔“

اور حضرت ابو ہریرہ بنی هاشم سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«عَلَى أَنْقَابِ الْمَدِينَةِ مَلَائِكَةٌ لَا يَدْخُلُهَا الطَّاغُوْنُ وَلَا الدَّجَالُ»<sup>④</sup>

”مدینہ منورہ کے دروازوں پر فرشتے مقرر ہیں، اس میں طاعون کی بیماری نہیں آسکتی اور دجال داخل نہیں ہو سکے گا۔“

اور حضرت انس بن مالک بنی هاشم کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

① صحیح البخاری: 5445، صحیح مسلم: 2047

② صحیح البخاری: 1879، صحیح مسلم: 1366

③ صحیح البخاری: 1880

«لَيْسَ مِنْ بَلَدٍ إِلَّا سَيَطُوهُ الدَّجَالُ إِلَّا مَكَةً وَالْمَدِينَةَ، لَيْسَ لَهُ مِنْ يَقْابِهَا نَقْبٌ إِلَّا عَلَيْهِ الْمَلَائِكَةُ صَاقِينَ يَحْرُسُونَهَا، ثُمَّ تَرْجُفُ الْمَدِينَةُ بِأَهْلِهَا ثَلَاثَ رَجْفَاتٍ فَيُخْرُجُ اللَّهُ كُلَّ كَافِرٍ وَمُنَافِقٍ»<sup>①</sup>

”وجَالَ هُرْشَهُرْ مِنْ جَانِبِهِ مُجَاهِدًا مَكَةَ وَالْمَدِينَةَ كَمَا هُوَ مُجَاهِدًا لِلْمُنَافِقِينَ“ کے، ان دونوں شہروں کے ہر دروازے پر فرشتے صفين بنائے ہوئے ان کی نگرانی کر رہے ہوئے، پھر مدینہ اپنے رہنے والوں کے ساتھ تین مرتبہ کانپنے گا جس سے اللہ تعالیٰ ہر کافر و منافق کو اس سے نکال دے گا۔“

مدینہ منورہ میں سب سے اہم جگہ مسجد نبوی ہے اور یہ وہ مسجد ہے جس کی زمین خود رسول اللہ ﷺ نے خریدی اور اس کی بنیاد بھی خود آپ ہی نے اپنے مبارک ہاتھوں سے رکھی اور یہی وہ مسجد ہے جس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا ہے:

﴿لَمَسْجِدٌ أَسِسَ عَلَى التَّقْوَىٰ مِنْ أُولَئِي يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ﴾<sup>②</sup>

”جس مسجد کی بنیاد پہلے دن سے تقوی پر رکھی گئی ہے وہ اس لائق ہے کہ آپ اس میں کھڑے ہوں۔“

اگرچہ اس میں اختلاف پایا جاتا ہے کہ اس مسجد سے مراد کون ہی مسجد ہے، بعض نے اس سے مسجد نبوی اور بعض نے مسجد قباء مراد لی ہے لیکن صحیح مسلم کی ایک حدیث، جسے حضرت ابو سعید الخدري رضی اللہ عنہ نے روایت کیا ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس سے مراد مسجد نبوی ہی ہے۔<sup>③</sup>

مسجد نبوی ان تین مساجد میں سے ہے جن کی طرف ثواب کی نیت سے سفر کرنا مشروع ہے

جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «لَا تُشَدُّ الرِّحَامُ إِلَّا إِلَى ثَلَاثَةِ مَسَاجِدَ: الْمَسَجِدُ الْحَرَامُ، وَالْمَسَجِدُ الْأَقْصَى، وَمَسَجِدُنِي هَذَا»<sup>④</sup>

”ثواب کی نیت سے صرف تین مساجد کی طرف سفر کیا جا سکتا ہے اور وہ ہیں: مسجد حرام، مسجد اقصیٰ اور میری یہ مسجد۔“

① صحيح البخاري: 1881

② صحيح مسلم، كتاب الحج، باب بيان أن المسجد الذي أسس على التقوى هو مسجد النبي ﷺ بالمدينة: 1398

③ صحيح البخاري: 1188، صحيح مسلم: 1397

## مسجد نبوی میں ایک نماز کی فضیلت

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صَلَاةٌ فِي مَسْجِدٍ هَذَا خَيْرٌ مِّنَ الْفِصَلَةِ فِيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ»<sup>①</sup>

”میری اس مسجد میں ایک نماز وسری مساجد میں ایک ہزار نمازوں سے بہتر ہے سوائے مسجد حرام کے۔“

یاد رہے کہ وہ احادیث جن میں مسجد نبوی میں ایک نماز کی فضیلت اس سے زیادہ بیان کی گئی ہے، یا ان میں

چالیس نمازوں کی فضیلت ذکر کی گئی ہے وہ سنداضعیف ہیں۔

## روضۃ من ریاض الجنۃ

حضرت عبد اللہ بن زید المازنی رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا بَيْنَ بَيْتِيْ وَمَبْرُرِيْ رَوْضَةٌ مِّنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ»<sup>②</sup>

”جو قطعہ زمین میرے گھر اور میرے منبر کے درمیان ہے وہ جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے۔“

## مسجد قباء کی فضیلت

مسجد قباء مسجد ہے جس کی بنیاد خود رسول اللہ ﷺ نے ہجرت مدینہ کے موقع پر رکھی تھی اور اس میں نماز بھی

پڑھی تھی۔ اس کے بعد آپ ﷺ ہر رفتہ کو اس مسجد میں آتے، یہاں چل کر یا سواری پر اور اس میں دور کعات ادا

فرماتے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض نے روایت کیا ہے۔<sup>③</sup>

اور آپ ﷺ نے اس میں نماز پڑھنے کی فضیلت یوں بیان فرمائی:

«مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ أَتَى مَسْجِدَ قُبَّاءَ فَصَلَّى فِيهِ صَلَاةً كَانَ لَهُ كَأْجِرٌ عُمْرَةً»<sup>④</sup>

”جس شخص نے اپنے گھر میں وضو کیا، پھر مسجد قباء میں آیا اور اس میں نماز پڑھی تو اسے عمرہ کے ثواب کے

برابر ثواب ملے گا۔“

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو بار بار زیارت ترمیں شریفین کی توفیق دے۔ آمين

① صحیح البخاری: 1190، صحیح مسلم: 1394

② صحیح البخاری: 1195، صحیح مسلم: 1190

③ صحیح البخاری: 1191 و 1194، صحیح مسلم: 1399

④ سنن ابن ماجہ: 1412۔ وصححه الألبانی

## حج کے فضائل، احکام اور آداب (۱)

اہم عناصر خطبہ:

① حج کی فرضیت و اہمیت      ② عمرہ کے احکام      ③ حج کے فضائل

پہلا خطبہ

گذشتہ خطبہ بحمد میں ہم نے فضائل حرمین شریفین قرآن و حدیث کی روشنی میں بیان کئے تھے اور موسم حج کی مناسبت سے آج ہم حج کی فرضیت و اہمیت، اس کے فضائل اور احکام و آداب پر روشنی ڈالیں گے۔ اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو بار بار حرمین شریفین کی زیارت نصیب فرمائے۔ آمین

### حج کی فرضیت و اہمیت

حج اسلام کا ایک بنیادی رکن ہے جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«بُنِيَ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامَ الصَّلَاةَ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ، وَحَجَّ يَبْيَتِ اللَّهِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ»<sup>①</sup>

”دین اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر ہے۔ اس بات کی گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ ہی معبد و بحق ہے اور محمد ﷺ اللہ کے بندے اور اس کے رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکاۃ ادا کرنا، حج بیت اللہ کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔“

اور حج زندگی میں کم از کم ایک مرتبہ ہر اس مردو گورت پر فرض ہے جو اس کی طاقت رکھتا ہو۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ہم سے خطاب کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: «أَيَّهَا النَّاسُ، قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَاحْجُوْا»

”اے لوگو! اللہ نے تم پر حج فرض کیا ہے، لہذا تم حج کرو۔“

یہ سن کر ایک آدمی نے کہا: اے اللہ کے رسول! کیا ہر سال حج فرض ہے؟

آپ ﷺ نے خاموشی اختیار کی حتیٰ کہ اس نے تین مرتبہ یہی سوال کیا۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

① متفق علیہ

﴿لَوْ قُلْتُ نَعَمْ ، لَوْ جَبَتْ ، وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ﴾<sup>①</sup>

”اگر میں ہاں کہتا تو ہر سال حج واجب ہو جاتا، اور ایسا ہو جاتا تو تم اس کی طاقت نہ رکھتے۔“

## فرضیتِ حج کی شروط

فرضیتِ حج کی پانچ شرطیں ہیں:

① اسلام۔ یعنی حج صرف مسلمان پر فرض ہوتا ہے، کافر پر فرض نہیں ہوتا اور اگر کافر حالتوں کفر میں حج کر لے تو وہ کافی نہیں ہو گا کیونکہ حج سے پہلے اس کا مسلمان ہونا ضروری ہے۔ لہذا اسلام قبول کرنے کے بعد اگر وہ صاحب استطاعت ہے تو دوسرا حج فرض ہو گا۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے جب حضرت معاذ بن جندہ کو میکن روانہ کیا تو فرمایا:

«إِنَّكَ تَأْتَىٰ قَوْمًا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ، فَادْعُهُمْ إِلَىٰ شَهَادَةٍ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَأَنَّىٰ رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذِلِّكَ فَاعْلَمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ .... الْخِ»<sup>②</sup>

”تم اہل کتاب کی ایک قوم کے پاس جا رہے ہو، اس لئے تم انہیں (سب سے پہلے) اس بات کی طرف دعوت دینا کہ وہ گواہی دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود برحیق نہیں اور یہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ اگر وہ تمہاری یہ بات مان لیں تو انہیں آگاہ کرنا کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں...“  
اس حدیث سے معلوم ہوا کہ سب سے پہلے اسلام قبول کرنا ضروری ہے اور دوسرے واجبات دین کا رتبہ اس کے بعد ہے۔

② عقل۔ یعنی حج عاقل اور باشур مسلمان پر ہی فرض ہوتا ہے، مجنون پر نہیں۔ کیونکہ مجنون کو رسول اللہ ﷺ نے مرفوع القلم (غیر مکلف) قرار دیا ہے۔

③ بلوغت۔ فرضیتِ حج کیلئے بلوغت شرط ہے کیونکہ نابالغ بچہ مکلف نہیں ہوتا، البتہ نابالغ بچہ حج کر سکتا ہے۔ جیسا کہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ ایک عورت نے اپنا ایک بچہ بلند کیا اور کہا: اے اللہ کے رسول! کیا یہ حج کر سکتا ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «نعم ، ولکَ أَجْرٌ» ”ہاں اور تمہیں بھی اجر ملے گا۔“<sup>④</sup>

② صحیح البخاری: 1496، صحیح مسلم: 19

① صحیح مسلم: 1337

③ صحیح مسلم: 1336

لیکن اس کا یہ حج فرض حج سے کفایت نہیں کرے گا۔ بالآخر ہونے کے بعد اگر وہ مستطیع ہو تو اسے فرض حج دوبارہ کرنا پڑے گا۔

④ آزادی۔ یعنی حج آزاد مسلمان پر ہی فرض ہوتا ہے، غلام پر نہیں۔ البتہ غلام حج کر سکتا ہے لیکن یہ حج فرض حج سے کفایت نہیں کرے گا اور اسے آزاد ہونے کے بعد بحالِ استطاعت فرض حج دوبارہ کرنا پڑے گا۔

⑤ استطاعت۔ یعنی وہ حج کرنے کی قدرت رکھتا ہو، مالی طور پر حج کے اخراجات اٹھا سکتا ہو اور جسمانی طور پر سفر حج کے قابل ہو۔ راستہ پر امن ہو اور قدرت حاصل کرنے کے بعد حج کے ایام تک مکہ مکرمہ میں پہنچنا اس کیلئے ممکن ہو۔ فرمانِ الہی ہے:

﴿وَلِلّٰهِ عَلٰى النّاسِ حُجُّ الْبَيْتِ مِنْ اسْتَطَاعَ إِلٰيْهِ سَبِيلًا﴾<sup>①</sup>

”حج بیت اللہ کرنا ان لوگوں پر اللہ کا حق ہے جو اسکی طرف جانے کی طاقت رکھتے ہوں۔“

اور جب رسول اللہ ﷺ سے استطاعت کے بارے میں پوچھا گیا تو آپؐ نے فرمایا: (الَّذِادُ وَالرَّاجِلُ) یعنی اس سے مراد یہ ہے کہ اس کے پاس زادِ راہ اور سواری موجود ہو (یا سواری کا کراہی ادا کرنے کی طاقت رکھتا ہو۔)<sup>②</sup>

اگر کوئی شخص مالی طاقت تو رکھتا ہو لیکن جسمانی طور پر سفر حج کے قابل نہ ہو تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنی جانب سے کسی ایسے شخص کو حج کرائے جو پہلے اپنی طرف سے فربیضہ حج ادا کر چکا ہو۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ جیہے الوداع میں نشم قبیلہ کی ایک عورت آئی اور کہنے لگی: اے اللہ کے رسول! میرے باپ پر حج فرض ہو چکا ہے لیکن وہ بہت بوڑھا ہے اور سواری پر بیٹھنے کے قابل نہیں۔ تو کیا میں اس کی طرف سے حج کرلوں؟ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: (نَعَمْ، حُجَّىٰ عَنْهُ) ”ہاں، تم اس کی طرف سے حج کرلو۔“<sup>③</sup>

اسی طرح حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ایک شخص کو سنا جو کہہ رہا تھا: (لَيْكَ عَنْ شُبْرُمَةَ) تو آپ ﷺ نے پوچھا: شبرمة کون ہے؟ اس نے کہا: میرا بھائی ہے (یا میرا رشتہ دار ہے۔) تو آپ ﷺ نے پوچھا: کیا تم نے خود حج کیا ہوا ہے؟ اس نے کہا: نہیں۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

① آل عمران: 97

② سنن ابن ماجہ، صحيح الترغیب والترہیب للألباني: 1131

③ صحيح البخاری: 1513، صحيح مسلم: 1334

«حجَّ عَنْ نَفْسِكَ، ثُمَّ حُجَّ عَنْ شَبْرِمَةَ»<sup>①</sup>

”پہلے اپنی طرف سے حج کرو، پھر شبرمة کی طرف سے کرنا۔“

یاد رہے کہ عورت کیلئے ان شرائط کے علاوہ ایک اور شرط یہ ہے کہ سفر حج کیلئے اسے محرم یا خاوند کا ساتھ میر ہو۔ اگر ایسا نہ ہو تو اس پر حج فرض نہیں۔ ارشادِ نبوی ہے:

«لَا يَحِلُّ لِامْرَأَةٍ أَنْ تُسَافِرَ تَلَاثًا إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَمَ مِنْهَا»<sup>②</sup>

”کسی عورت کے لئے حال نہیں کہ وہ تین دن کی مسافت کا سفر اپنے محرم کے بغیر کرے۔“

یاد رہے کہ جب کوئی شخص ان شرائط کے مطابق حج کی قدرت رکھتا ہو تو اسے پہلی فرصت میں حج کر لینا چاہئے اور اگلے سال تک اسے موخر نہیں کرنا چاہئے۔ کیونکہ رسول اکرم ﷺ کا فرمان ہے: «مَنْ أَرَادَ الْحَجَّ فَلْيَتَعَجَّلْ، فَإِنَّهُ قَدْ يَمْرُضُ الْمَرْيَضُ، وَتَضَلُّ الضَّالَّةُ، وَتَعْرِضُ الْحَاجَةُ»<sup>③</sup>

”جس آدمی کا حج کرنے کا ارادہ ہوتا (فرضیت کے بعد) وہ جلدی کر لے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ وہ یکار پڑ

جائے یا اس کی کوئی چیز گم ہو جائے یا اسے کوئی ضرورت پیش آجائے۔“

جبکہ حضرت عمر بن الخطاب کہا کرتے تھے کہ میرا دل چاہتا ہے کہ میں ان شہروں میں کچھ لوگوں کو بیچ کر معلوم کروں کہ کس کے پاس مال موجود ہے اور اس نے حج نہیں کیا تو اس پر میں جزیہ لگا دوں کیونکہ وہ یقیناً مسلمان نہیں ہیں۔<sup>④</sup>

## حج کے فضائل

رسول اکرم ﷺ نے حج کے متعدد فضائل ذکر فرمائے، لیجئے آپؐ بھی ان فضائل کو ساعت فرمایا کہا اپنا ایمان تازہ کیجئے۔

### ❶ حج مبرور کا بدله جنت ہی ہے

حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

① سنن أبي داؤد: 1811، سنن ابن ماجہ: 2903۔ وصححه الألبانی

② صحيح البخاري: 1086، صحيح مسلم: 1338

③ أحمد و ابن ماجہ۔ وصحیح الجامع الصغیر للألبانی: 6004، والابراهی: 990

④ صححه ابن حجر فی الكبائر

حج کے فضائل، احکام اور آداب (۱)

«الْحَجُّ الْمَبُرُورُ لِيَسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ»<sup>①</sup>

”حج مبرور کا بدلہ جنت ہی ہے۔“

حج مبرور سے مراد وہ حج ہے جس میں اللہ کی نافرمانی نہ کی گئی ہو اور اس کی نشانی یہ ہے کہ حج کے بعد حاجی نیکی کے کام زیادہ کرنے لگ جائے اور دوبارہ گناہوں کی طرف نہ لوٹے۔

## ۲ حج گناہوں کو مٹا دیتا ہے

☆ حضرت عمرو بن العاص رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں اسلام کی محبت ڈال دی تو میں رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے کہا: آپ اپنا ہاتھ آگے بڑھائیں تاکہ میں آپ کی بیعت کروں۔ تو آپ ﷺ نے اپنا دست مبارک آگے بڑھایا لیکن میں نے اپنا ہاتھ واپس کھینچ لیا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: عمرو! تحسیں کیا ہو گیا ہے؟

میں نے کہا: میں ایک شرط لگانا چاہتا ہوں۔

آپ ﷺ نے پوچھا: کون سی شرط؟

میں نے کہا: میری شرط یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ میرے گناہ معاف کر دے۔

آپ ﷺ نے فرمایا:

«أَمَا عَلِمْتَ أَنَّ الْإِسْلَامَ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ، وَأَنَّ الْهِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا، وَأَنَّ

الْحَجَّ يَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهُ»<sup>②</sup>

”کیا تم نہیں جانتے کہ اسلام پہلے گناہوں کو مٹا دیتا ہے، ہجرت سابقہ خطاؤں کو ختم کر دیتی ہے اور حج پھرے تمام گناہوں کو مٹا دیتا ہے۔“

☆ حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«أَدِيمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَالذُّنُوبَ كَمَا تَنْفِيُ الْكِبْرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ»<sup>③</sup>

”حج اور عمرہ ہمیشہ کرتے رہا کرو کیونکہ یہ دونوں غربت اور گناہوں کو اس طرح ختم کر دیتے ہیں جس طرح

① صحیح البخاری: 1773، صحیح مسلم: 1349

② الطبرانی و الدارقطنی و صححه الألبانی فی الصحیحة: 1185

بھی لوہے کے زنگ کو ختم کر دیتی ہے۔“

## ۶ ایمان اور جہاد کے بعد سب سے افضل عمل حج ہے

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا کہ سب سے افضل عمل کون سا ہے؟

آپ نے فرمایا: «إِيمَانٌ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ» "اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول پر ایمان لانا۔"

پوچھا گیا: پھر کون سا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «جِهَادٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» "اللہ کی راہ میں جہاد کرنا۔"

پوچھا گیا: پھر کون سا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «الْحَجُّ مَبْرُورٌ» "حج مبرور" <sup>①</sup>

## ۷ حج سب سے افضل جہاد ہے

حضرت عائشہ رض سے روایت ہے کہ انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم یہ سمجھتی ہیں کہ جہاد کرنا سب سے افضل عمل ہے تو کیا ہم جہاد نہ کریں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «لِكُنْ أَفْضَلُ الْجِهَادِ حَجُّ مَبْرُورٌ» "سب سے افضل جہاد حج مبرور ہے۔" <sup>②</sup>

## ۸ عمر سیدہ، کمزور اور عورت کا جہاد حج و عمرہ ہے

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«جِهَادُ الْكَبِيرِ وَالصَّعِيفِ وَالْمَرَأَةُ: الْحَجُّ وَالْعُمْرَةُ» <sup>③</sup>

"عمر سیدہ، کمزور اور عورت کا جہاد حج و عمرہ ہے۔"

## ۹ حجاج کرام اللہ کے مہمان ہوتے ہیں اور ان کی دعا قبول ہوتی ہے

حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«الْغَازِيُّ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْحَاجُ وَالْمُعْتَمِرُ وَفُدُّ اللَّهِ، دَعَا هُمْ فَأَجَابُوهُ، وَسَأَلُوهُ فَأَعْطَاهُمْ» <sup>④</sup>

① صحیح البخاری: 1519، صحیح مسلم: 83

② سنن النسائی و صحیح الابنی

③ سنن ابن ماجہ، ابن حبان، صحیح الترغیب والترہیب: 1108

حج کے فضائل، احکام اور آداب (۱)

”اللہ کے راستے میں جہاد کرنے والا، حج کرنے والا اور عمرہ کرنے والا یہ سب اللہ کے مہمان ہوتے ہیں۔  
اللہ نے انھیں بلا یا تو یہ چلے آئے۔ اس لئے اب یہ جو کچھ اللہ سے مانگیں گے وہ انھیں عطا کرے گا۔“

### ۷ سفر حج کے دوران موت آجائے تو انسان سیدھا جنت میں چلا جاتا ہے

حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ خَرَجَ حَاجًا فَمَاتَ، كُتِبَ لَهُ أَجْرُ الْحَاجَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ خَرَجَ مُعْتَمِرًا فَمَاتَ، كُتِبَ لَهُ أَجْرُ الْمُعْتَمِرِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ . . .» <sup>①</sup>

”جو شخص حج کیلئے نکلے، پھر اسی دوران اس کی موت آجائے تو یوم قیامت تک اس کیلئے حاجی کا اجر لکھ دیا جاتا ہے اور جو شخص عمرہ کیلئے نکلے، پھر اسی دوران اس کی موت آجائے تو یوم قیامت تک اس کیلئے عمرہ کرنے والے کا اجر لکھ دیا جاتا ہے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رض کا بیان ہے کہ ایک آدمی جس نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ عرفات میں وقوف کیا اسے اچانک اس کی اونٹی نے نیچے گرا دیا جس سے اس کی گردن ٹوٹ گئی اور وہ فوت ہو گیا۔ تو رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«اَغْسِلُوهُ بِمَاءٍ وَسِدْرٍ، وَكَفُّوهُ بِشَوَّبِيَّةٍ، وَلَا تُخْمِرُوا رَأْسَهُ، وَلَا تُحَنِّطُوهُ ، فَإِنَّهُ يَبْعَثُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُلَيَّيَا» <sup>②</sup>

”اسے پانی اور بیری کے پتوں سے غسل دو اور اس کی دو چادروں میں ہی اسے کفن پہناؤ۔ اس کا سر مت ڈھانپوا اور اسے خوبصورتی کیوں کیا کیونکہ قیامت کے روز اسے اس حالت میں اٹھایا جائے گا کہ یہ تلبیہ پڑھ رہا ہو گا۔“

### ۸ مناسک حج کی فضیلت میں ایک عظیم حدیث

حضرت عبد اللہ بن عمر رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”جب تم بیت اللہ کا قصد کر کے گھر سے روانہ ہوتے ہو تو تمہاری سواری کے ہر ہر قدم پر اللہ تعالیٰ ایک

① روایہ أبو یعلی، صحیح الترغیب والترہیب: 1124

② صحیح البخاری: 1849 و 1850، صحیح مسلم: 1206

ایک نیکی لکھ دیتا ہے اور ایک ایک گناہ معاف کر دیتا ہے اور جب تم وقوف عرفہ کر رہے ہو تو اللہ عز وجل آسمانِ دنیا پر آ کر فرشتوں کے سامنے حاج کرام پر فخر کرتے ہوئے فرماتا ہے: دیکھو یہ میرے بندے ہیں جو دور دراز سے پرا گندہ حالت میں اور غبار آلود ہو کر میرے پاس آئے ہیں۔ یہ میری رحمت کے امیدوار ہیں اور میرے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ (حالانکہ انہوں نے مجھے نہیں دیکھا) اور اگر یہ مجھے دیکھ لیتے تو پھر ان کی حالت کیا ہوتی اپھر اگر تمہارے اوپر تہہ در تہہ ریت کے ذرات کے برابر، یاد نیا کے ایام کے برابر، یا باش کے قطروں کے برابر گناہ ہوں تو اللہ تعالیٰ ان تمام گناہوں کو تم سے وصول ہوتا ہے اور جب تم جرأت کو نکریاں مارتے ہو تو اس کا اجر اللہ تعالیٰ تمہارے لئے ذخیرہ کر دیتا ہے اور جب تم سرمنڈواتے ہو تو ہر بال کے بد لے اللہ تعالیٰ تمہارے لئے ایک نیکی لکھ دیتا ہے۔ پھر جب تم طواف کرتے ہو تو اس طرح گناہوں سے پاک ہو جاتے ہو جیسا کہ تم اپنی ماں کے پیٹ سے گناہوں سے بالکل پاک پیدا ہوئے تھے۔<sup>①</sup>

اسی حدیث کی ایک اور روایت کے الفاظ یوں ہیں:

”جب تم اپنے گھر سے بیت اللہ کا مقصد کر کے نکلتے ہو تو تمہاری اُٹنی کے ایک ایک قدم پر اللہ تعالیٰ تمہارے لئے ایک نیکی لکھ دیتا ہے اور تمہارا ایک گناہ معاف کر دیتا ہے اور طواف کے بعد تمہاری دو رکعتاں حضرت اسماعیل علیہ السلام کی اولاد میں سے ایک غلام آزاد کرنے کے برابر ہوتی ہیں اور صفا اور مروہ کے درمیان تمہاری سعی ستر غلاموں کو آزاد کرنے کے برابر ہوتی ہے اور یومِ عرفہ کی شام کو اللہ تعالیٰ آسمانِ دنیا پر آ کر تم پر فخر کرتے ہوئے کہتا ہے: دیکھو یہ میرے بندے ہیں جو دور دراز سے پرا گندہ حالت میں اور غبار آلود ہو کر میرے پاس آئے ہیں، یہ میری رحمت کے امیدوار ہیں۔ اگر تمہارے گناہ ریت کے ذرات کے برابر، یا باش کے قطروں کے برابر، یا سمندر کی جھاگ کے برابر ہوں تو میں نے ان تمام گناہوں کو معاف کر دیا ہے اور «اَفْضُوا عَيَّادِيْ مَغْفُورًا لَكُمْ وَلِمَنْ شَفَعْتُمْ لَهُ» ”سن لو میرے بندو! اب تم مزدلفہ کی طرف لوٹ جاؤ، میں نے تمہاری اور جن کیلئے تم نے دعا کی ہے سب کی مغفرت کر دی ہے۔“ اور جب تم جرأت کو نکریاں مارتے ہو تو ہر کنکری کے بد لے میں ایک کبیرہ گناہ مٹا دیا جاتا ہے۔ اور جب تم قربانی کرتے ہو تو اس کا اجر تمہارے رب کے پاں تمہارے لئے ذخیرہ کر دیا جاتا ہے۔ اور جب تم سرمنڈواتے ہو تو ہر بال کے بد لے اللہ تعالیٰ تمہارے لئے ایک نیکی لکھ دیتا ہے اور ایک گناہ مٹا دیتا ہے۔ پھر جب تم طواف کرتے ہو تو اس طرح گناہوں سے پاک ہو جاتے ہو جیسا کہ تم اپنی ماں کے پیٹ سے گناہوں سے بالکل پاک پیدا ہوئے تھے اور ایک فرشتہ آتا ہے اور

① الطبرانی۔ وحسنہ الآلبانی فی صحیح الجامع الصغیر: 1360

تمہارے کندھوں کے درمیان ہاتھ رکھ کر کہتا ہے: جاؤ اب مستقبل کیلئے عمل کرو کیونکہ تمہارے پچھلے تمام گناہ مٹا دینے گے ہیں۔<sup>①</sup>

## سفر حج سے پہلے چند آداب

① عازم حج پر لازم ہے کہ وہ حج و عمرہ کے ذریعے صرف اللہ کی رضا اور اس کا تقرب حاصل کرنے کی نیت کرے کیونکہ ہر عمل صالح کی قبولیت کیلئے اخلاص شرط ہے۔

فرمان الہی ہے: **فَهُوَمَا أَمْرُوا إِلَّا يَعْدُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيَنَ حُنَفَاءَ وَيُقْيِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ**<sup>②</sup>

”انہیں اس کے سوا کوئی حکم نہیں دیا گیا کہ وہ صرف اللہ کی عبادت کریں، اسی کیلئے عبادت کو خالص کرتے ہوئے اور یکسو ہو کر۔ اور نماز قائم کریں اور زکاۃ دیتے رہیں اور یہی نہایت درست دین ہے۔“

② وہ حج کے اخراجات رزق حلال سے کرے کیونکہ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:

«يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ وَلَا يَقْبَلُ إِلَّا طَيِّبًا»<sup>③</sup>

”اے لوگو! اللہ تعالیٰ پاک ہے اور صرف پاک چیز کو قبول کرتا ہے۔“

پھر آپ نے ایک شخص کا ذکر فرمایا جو لمبا سفر کر کے پر انگدہ اور غبار آلود حالت میں (حج کرنے جاتا ہے) اور آسمان کی طرف ہاتھوں کو بلند کر کے دعا کرتا ہے: اے میرے رب، اے میرے رب! حالانکہ اس کا کھانا، اس کا پینا اور اس کا لباس حرام کمائی سے تھا اور اس کے جسم کی پرورش حرام رزق سے ہوئی تو ایسے شخص کی دعا کیے قبول ہو سکتی ہے!“

اس حدیث میں ذرا غور فرمائیں کہ اس شخص نے قبولیت دعا کے کئی اسباب اختیار کئے۔ سفر، پر انگدہ اور غبار آلود حالت اور اللہ کے سامنے ہاتھوں کا اٹھانا وغیرہ... لیکن اس کے باوجود اس کی دعا اللہ کے ہاں قابل قبول نہیں! اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کا کھانا پینا اور لباس وغیرہ حرام کمائی سے تھا۔ اس نے تمام مسلمانوں پر عموماً اور بحاج کرام پر خصوصاً لازم ہے کہ وہ حرام کمائی سے بچیں اور سفر حج کے اخراجات حلال کمائی سے کریں۔

③ تمام گناہوں سے بچی تو بہ کر لے اور اگر اس پر لوگوں کا کوئی حق (قرضہ وغیرہ) ہو تو اسے ادا کر دے۔

① الطبرانی۔صحیح الترغیب والترہیب للألبانی: 1112

② صحيح مسلم: 1014

۳۹۷  
اپنے گھروں کو اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے کی تلقین کرے اور اگر کچھ حقوق وہ ادا نہ کر سکا ہو تو انھیں ان کے متعلق دسیت کرے۔

③ قرآن و سنت کی روشنی میں حج و عمرہ کے احکامات کو سیکھ لے اور سنی سنائی باتوں پر اعتقاد نہ کرے کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے حجہ الوداع کے موقعہ پر ارشاد فرمایا تھا:

«الْتَّأْخُذُوا مَنَاسِكَكُمْ، فَإِنَّمَا لَا أُدْرِي لَعَلَىٰ لَا أَحُجُّ بَعْدَ حَجَّتِي هَذِهِ» ①

”تم حج کے احکام سیکھ لو کیونکہ مجھے معلوم نہیں، شاید میں اس حج کے بعد دوسرا حج نہ کر سکوں۔“

الہذا جس طرح باقی تمام عبادات کیلئے رسول اللہ ﷺ کی سنت مبارکہ سے مطابقت ضروری ہے، اسی طرح حج کے احکام بھی آپ ﷺ کی سنت کے مطابق ہی ادا ہونے چاہئیں۔

## دورانِ سفر اور دورانِ ادا گسلی حج چند ضروری آداب

① حرام کی نیت کرنے کے بعد زبان کی خصوصی طور پر حفاظت کریں اور فضول گفتگو سے پر بہیز کریں، اپنے ساتھیوں کو ایذا نہ دیں اور ان سے برادرانہ سلوک رکھیں۔ اور اپنے تمام فارغ اوقات اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں گزاریں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿الْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفْثٌ وَلَا فُسُوقٌ وَلَا جِدَالٌ فِي الْحَجَّ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللَّهُ وَتَرَوْدُوا فِي أَنْ خَيْرُ الزَّادِ التَّقْوَىٰ وَأَنْتُوْنَ يَا أُولَى الْأَلْبَابِ﴾ ②

”حج کے میں مقرر ہیں، اس لئے جو شخص ان میں حج لازم کر لے وہ اپنی بیوی سے میل ملاپ کرنے، گناہ کرنے اور اڑائی جھگڑا کرنے سے بچتا ہے۔ تم جو نیکی کر دے گے اس سے اللہ تعالیٰ باخبر ہے اور اپنے ساتھ سفر خرچ لے لیا کرو اور سب سے بہتر تو شہ اللہ تعالیٰ کا ڈر ہے۔ الہذا اے عقلمندو! تم مجھ سے ڈرتے رہا کرو۔“

اور رسول اکرم ﷺ کا فرمان ہے:

«مَنْ حَجَّ فَلَمْ يَرْفُثْ وَلَمْ يَفْسُقْ رَجَعَ كَيْوَمْ وَلَدَتِهِ أَمْهَ» ③

”جس نے حج کیا اور اس دوران بے ہو دگی اور اللہ کی نافرمانی سے بچا رہا وہ اس طرح واپس لوٹے گا جیسے اس کی ماں نے اس کو جنم دیا تھا۔“

④ البقرة: 197

① صحیح مسلم: 1297

② صحیح البخاری: 1819، صحیح مسلم: 1350

حج کے فضائل، احکام اور آداب (۱)

② حجاج کے رش میں خصوصاً حالت طواف و سعی میں اور نکریاں مارتے ہوئے کوشش کریں کہ کسی کو آپ کی وجہ سے کوئی تکلیف نہ پہنچ۔ رسول اللہ ﷺ سے جب یہ پوچھا گیا کہ سب سے اچھا مومن کون ہے؟ تو آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ سَلِيمٌ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ»<sup>①</sup>

”سب سے اچھا مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور اسکے ہاتھ سے دوسرا مسلمان حفظ درجیں۔“

اگر کسی کی وجہ سے آپ کو تکلیف پہنچ تو اسے درگذر کر دیں اور جھگڑا نہ کریں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَالَّذِينَ يَجْتَبِيُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ﴾<sup>②</sup>

”اور وہ (مومن) کبیرہ گناہوں اور بے حیائی کے کاموں سے بچتے ہیں اور غصے کے وقت معاف کر دیتے ہیں۔“

نیز فرمایا:

﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِّثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأُجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ﴾<sup>③</sup>

”برائی کا بدلہ اسی جیسی برائی ہے اور جو معاف کردے اور اصلاح کرے اس کا اجر اللہ تعالیٰ کے ذمے ہے۔ اور اللہ تعالیٰ خالموں سے محبت نہیں کرتا۔“

③ باجماعت نماز پڑھنے کی پابندی کریں اور اس سلسلے میں کسی قسم کی سستی نہ برتمیں۔

④ خواتین غیر محروم مردوں کے سامنے بے پردہ نہ ہوں اور ان کے سامنے دوپٹے یا چادر وغیرہ سے پردہ کریں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿هَيَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لَا إِنْوَاجِكَ وَبَنِاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُؤْذِنُونَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيبِهِنَّ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعَرَّفَنَّ فَلَا يُؤْذِنُونَ﴾<sup>④</sup>

”اے نبی! اپنی بیویوں سے، اپنی بیٹیوں سے اور تمام مسلمانوں کی عورتوں سے کہہ دو کہ وہ اپنے اوپر اپنی چادریں لٹکالیا کریں، اس سے بہت جلد ان کی شناخت ہو جایا کرے گی، پھر انہیں ستایا نہیں جائے گا۔“

حج کے فضائل اور سفر حج کے ضروری آداب ذکر کرنے کے بعد اب ہم حج تمعن کے احکام ذکر کرتے ہیں

① الشوری 37:42

② صحيح البخاري: 11، صحيح مسلم: 42

② الأحزاب 59:33

③ الشوری 40:42

کیونکہ پاک و ہند سے جو حضرات حج کی سعادت حاصل کرنے کیلئے جاتے ہیں وہ عموماً حج تمعن ہی کرتے ہیں اور حج تمعن یہ ہے کہ حاجی اپنے ملک سے جاتے ہوئے جب میقات پر پہنچنے تو احرام کا لباس پہن کر وہاں سے صرف عمرہ کی نیت کرے اور مکہ مکرمہ میں پہنچنے کر عمرہ کر لے۔ اس کے بعد احرام اتار کر اس کی پابندیوں سے آزاد ہو جائے۔ پھر آٹھ ذوالحج کو اپنی رہائش گاہ سے دوبارہ احرام پہن کر حج کی نیت کرے اور منی کی طرف روانہ ہو جائے اور پھر مناسک حج مکمل کرے۔ تو آئیے سب سے پہلے عمرہ کے احکام تفصیل سے ذکر کرتے ہیں۔

## عمرہ کے تفصیلی احکام

### ۱ احرام:

① احرام حج و عمرہ کا پہلا رکن ہے۔ اور اس سے مراد ہے احرام کا لباس پہن کر تلبیہ کہتے ہوئے مناسکِ حج و عمرہ کو شروع کرنے کی نیت کر لینا اور ایسا کرنے سے اس پر چند امور کی پابندی کرنا لازمی ہو جاتا ہے۔ عمرے کا احرام میقات سے شروع ہوتا ہے۔ البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ لباسِ احرام پہلے پہن لیا جائے اور نیت میقات سے کی جائے۔ میقات سے احرام باندھے بغیر گذرنا حرام ہے۔ اگر کوئی شخص ایسا کرے تو اسے میقات کو واپس آنایا مکہ جا کر دم دینا پڑے گا۔

### مواقيت

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے اہل مدینہ کیلئے ذو الحلیفة (ایمار علی)، اہل شام کیلئے الجھفۃ، اہل خجہ کیلئے قرن المنازل اور اہل یمن کیلئے یلم لم کو میقات مقرر فرمایا۔ یہ مواقيت ان مکلوں کیلئے ہیں اور ان لوگوں کیلئے بھی ہیں جو حج و عمرہ کی نیت سے ان مقامات سے گذریں اور جو لوگ ان مواقيت کے اندر (مکہ مکرمہ کی جانب) مقیم ہوں وہ اپنے گھروں سے ہی احرام کی نیت کریں حتیٰ کہ اہل مکہ مکرمہ کی سے احرام کی نیت کریں۔<sup>①</sup>

② احرام باندھتے وقت غسل کرنا، صفائی کے امور کا خیال کرنا اور بدن پر خوبصورگی کا نامن است ہے۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ (كُنْتُ أَطِيبُ رَسُولَ اللَّهِ لِأَخْرَاهِهِ حِينَ يُحِرِّمُ ، وَلِحِلِّهِ قَبْلَ أَنْ يَطْوُفَ بِالْبَيْتِ)<sup>②</sup>

① صحیح البخاری: 1524، صحیح مسلم: 1539، صحیح مسلم: 1181

یعنی ”میں رسول اللہ ﷺ کو حرام کیلئے حرام باندھتے وقت خوشبوگاتی تھی۔ اسی طرح جب آپ حلال ہوتے تو بیت اللہ کے طواف (طوافِ افاضہ) سے پہلے بھی آپ کو خوشبوگاتی تھی۔“

(۲) مرد و سفید اور صاف سترہی چاروں میں حرام باندھیں جبکہ خواتین اپنے عام لباس میں ہی حرام کی نیت کریں۔ اگر میقات پر عورت مخصوص ایام میں ہو تو وہ غسل کر کے حرام کی نیت کر لے۔

حضرت عائشہؓ اور حضرت جابر بن عبد اللہ ؓ بیان کرتے ہیں کہ حضرت اسماء بنت عمیسؓ (حضرت ابو بکرؓ کی اہلیہ) نے ذو الحلیفة میں بیداء کے مقام پر (محمد بن ابی بکر) کو حکم دیا، جس کے بعد انہیں نفاس آگیا۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے حضرت ابو بکرؓ کو حکم دیا کہ وہ اپنی اہلیہ کو حکم دیں کہ وہ غسل کر لیں اور حرام کی نیت کر لیں۔<sup>①</sup>

(۳) حرام کی نیت ان الفاظ سے کریں: ”لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ عُمَرَةً“ اگر راستے میں کسی رکاوٹ کے پیش آنے کا خطرہ ہو تو یہ الفاظ بھی پڑھنے چاہیں:

”اللَّهُمَّ إِنْ حَبَسْنَا حَاسِنٌ فَمَحْلِي حَيْثُ حَبَسْنَا“

پھر تلبیہ پڑھنا شروع کر دیں اور طواف شروع کرنے تک اسے پڑھتے رہیں۔

تلبیہ یہ ہے: (لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَّيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنَّعْمَةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ)<sup>②</sup>

”میں حاضر ہوں اے اللہ میں حاضر ہوں“ میں حاضر ہوں تیرا کوئی شریک نہیں، میں حاضر ہوں۔ بے شک تمام تعریفیں ہیں اور بادشاہت تیرے لئے ہے۔ تیرا کوئی شریک نہیں۔“

(۴) مردوں کیلئے منتخب ہے کہ وہ تلبیہ بلند آواز سے پڑھیں کیونکہ رسول اکرم ﷺ نے صحابہ کرامؓ کو اس کا حکم دیا تھا اور آپ ﷺ نے فرمایا کہ

”أَتَانِيْ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَأَمْرَنِيْ أَنْ آمِرَ أَصْحَابِيْ وَمَنْ مَعَهُ أَنْ يَرْفَعُوا أَصْوَاتَهُمْ إِلَيْهِلَالٍ“<sup>③</sup>

”میرے پاس حضرت جبریل ﷺ آئے اور مجھے حکم دیا کہ میں اپنے صحابہؓ کو اور میرے ساتھ جو بھی ہے سب کو تلبیہ بلند آواز سے پڑھنے کا حکم دوں۔“

① صحیح مسلم: 1184، 1210، 1549، صحیح البخاری: 1549، صحیح مسلم: 1184.

② سنن الترمذی: 829، سنن ابی داؤد: 1814 و صحیحہ الألبانی

رسول اللہ ﷺ نے تلبیہ پڑھنے کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

«مَا مِنْ مُسْلِيمٍ يُلَبِّي إِلَّا لَبِيَ مَنْ عَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَائِلِهِ مِنْ حَجَرٍ أَوْ شَجَرٍ أَوْ مَدَرٍ» ①

”کوئی مسلمان جب تلبیہ پڑھتا ہے تو اس کے دائیں باکیں ہر پتھر، ہر درخت اور ریت کے تمام ذرات بھی

تلبیہ پڑھتے ہیں۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَا أَهَلَ مُهِلٌ قَطُّ إِلَّا بُشَرٌ، وَلَا كَبَرٌ مُكَبِّرٌ قَطُّ إِلَّا بُشَرٌ۔ قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! إِنَّ الْجَنَّةَ؟

قالَ: نَعَمْ» ②

”کوئی تلبیہ پڑھنے والا جب بھی تلبیہ پڑھتا ہے تو اسے بشارت دی جاتی ہے اور کوئی تکبیر کہنے والا جب بھی تکبیر کہتا ہے تو اسے بھی بشارت دی جاتی ہے۔“ کہا گیا: اے اللہ کے رسول! جنت کی بشارت دی جاتی ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں۔“

**④ بعض غلطیاں:** بغیر احرام باندھے میقات کو عبور کر جانا۔ احرام باندھتے ہی دایاں کندھا ننگا کر لینا حالانکہ ایسا صرف طواف قدم میں کرنا چاہئے۔ خاص ذہب سے بننے ہوئے جوتے کی پابندی کرنا (حالانکہ مخنوں کو ننگا رکھتے ہوئے ہر قسم کا جوتا پہننا جا سکتا ہے۔) احرام باندھ کر کثرت سے ذکر واستغفار اور تلبیہ کے بجائے لہو و لعب میں مشغول رہنا۔ باجماعت نماز ادا کرنے میں سستی کرنا۔ خواتین کا بغیر محروم یا بغیر خاوند کے سفر کرنا۔ غیر محروم مردوں کے سامنے عورتوں کا پرده نہ کرنا۔ احرام باندھ لینے کے بعد کئی لوگوں کا فوٹو ٹکھنچوں۔

#### ⑤ محظورات احرام:

احرام کی نیت کرنے کے بعد کچھ چیزیں حرام ہو جاتی ہیں جو یہ ہیں: جسم کے کسی حصے سے بال اکھیر نایا کاٹنا، ناخن کاٹنا، خوبصورتی استعمال کرنا، بیوی سے صحبت یا بوس و کنار کرنا، دستانے پہننا اور شکار کرنا... یہ سب امور مرد دعورت دونوں پر حرام ہو جاتے ہیں اور مرد پر سلاہوا کپڑا پہننا اور سر کوڈھانپا حرام ہو جاتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ ایک شخص نے کہا: اے اللہ کے رسول! احرام والا شخص کونے کپڑے پہن سکتا ہے؟ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

① سنن الترمذی: 828۔ وصححه الألبانی

② الطبرانی فی الأوسط۔ صحیح الترغیب والترہیب للألبانی: 1137

«لَا يَلْبِسُ الْقُمْصَ وَلَا الْعَمَائِمَ ، وَلَا السَّرَّاوةِ لَاتَّ ، وَلَا الْبَرَانِسَ وَلَا الْخَفَافَ ، إِلَّا أَحَدٌ لَا يَجِدُ نَعْلَيْنِ فَلَيْلِسْ خُفَيْنِ ، وَلَيَقْطَعُهُمَا أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ ، وَلَا تَلْبِسُوا مِنَ الشَّيْابِ شَيْئًا مَسْهَ زَعْفَرَانٌ أَوْ وَرْسٌ»<sup>①</sup>

”وہ قمیص، گپڑی، شلوار (یا پاجامہ) اور باران کوٹ، نہ پہنے اور اسی طرح موزے بھی نہ پہنے۔ ہاں اگر کسی کو جوتے نہ میں تو وہ موزے پہن سکتا ہے بشرطیکہ وہ انہیں تھنوں کے نیچے تک کاٹ دے اور تم ایسا لباس مت پہنو جس پر زعفران یا ورس کی خوشبویاں کا رنگ لگا ہوا ہو۔“

جبکہ عورت پر نقاب باندھنا حرام ہو جاتا ہے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی اسی حدیث کی ایک اور روایت کے آخر میں رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«وَلَا تَتَقَبِّلِ الْمَرْأَةُ الْمُحْرِمَةُ ، وَلَا تَلْبِسِ الْقَفَازَيْنِ»<sup>②</sup>  
”احرام والی عورت نہ نقاب باندھے اور نہ اسی وہ دستا نے پہنے۔“

بنتہ وہ غیر حرم مردوں کے سامنے چہرے کا پردہ کرنے کی پابند ہو گئی خواہ کپڑا اس کے چہرے کو لگ جائے۔ حضرت فاطمۃ بنت المندز رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ

«كُنَّا نُخِمِّرُ وُجُوهَنَا وَنَحْنُ مُحْرِمَاتٌ وَنَحْنُ مَعَ أَسْمَاءَ بُنْتِ أُبَيِّ بْكُرٍ الصَّدِيقِ»

”ہم احرام کی حالت میں حضرت اسماء بنت ابی بکر الصدیق کے ساتھ اپنے چہروں کا پردہ کیا کرتی تھیں۔“ اور حضرت اسماء بنت ابی بکر رضی اللہ عنہا بیان کرتی ہیں کہ

«كُنَّا نُغَطِّي وُجُوهَنَا مِنَ الرِّجَالِ وَكُنَّا نَمْسِطُ قَبْلَ ذَلِكَ فِي الْإِحْرَامِ»<sup>③</sup>

”ہم احرام میں اپنے چہرے مردوں سے چھپایا کرتی تھیں اور اس سے پہلے ہم لگنگھی کر لیا کرتی تھیں۔“

جبکہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا بیان فرماتی ہیں کہ (کَانَ الرُّكْبَانُ يَمْرُونَ بِنَا وَنَحْنُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مُحْرِمَاتٌ ، فَإِذَا حَادَوْا بِنَا سَدَّلْتُ إِحْدَانَا جِلْبَابَهَا مِنْ رَأْسِهَا عَلَى وَجْهِهَا ، فَإِذَا جَاؤْزُونَا كَشْفَنَا)<sup>④</sup>

① صحيح البخاري 1542، صحيح مسلم: 1177

② رواهما الحاكم وصححهما الألباني في إرواء الغليل: 212/4

③ سنن أبي داود: 833، سنن ابن ماجه: 2935- ضعفة الألباني ولكن له شاهد من حدیث اسماء وفاطمة المذکورین

”هم رسول اللہ ﷺ کے ساتھ حالتِ احرام میں تھیں، جب لوگ ہمارے سامنے آتے تو ہم میں سے ہر عورت اپنی چادر سر سے چہرے پر لٹکا لیتی اور جب وہ آگے چلے جاتے تو ہم اپنے چہروں سے پر دھٹکا لیتیں“  
 ⑧ حالتِ احرام میں غسل کرنا، سرمیں خارش کرنا، چھتری وغیرہ کے ذریعے سایہ کرنا اور بیلٹ باندھنا جائز ہے۔

سایہ کرنے کے بارے میں حضرت ام حسین علیہ السلام بیان کرتی ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ جنۃ الوداع کیا اور انہوں نے حضرت اسامہ بن عوف اور حضرت بلال بن رباح کو دیکھا کہ ان میں سے ایک نے آپ ﷺ کی اونٹی کی لگام کو پکڑا ہوا تھا اور دوسرے نے آپ ﷺ پر پکڑا بلند کیا ہوا تھا تاکہ آپ دھوپ سے نجسیں۔<sup>⑨</sup>

## ۲ طواف:

① مسجد حرام میں پہنچ کر تلبیہ بند کر دیں، پھر جر اسود کے سامنے آئیں اور اپنا دیاں کندھا نگاہ کر لیں۔ اسے اضطباب کہتے ہیں۔<sup>۱۰</sup>

اگر آسانی جر اسود کو بوسہ دے سکتے ہوں تو ٹھیک ہے، ورنہ ہاتھ لگا کر اسے چوم لیں اور اگر یہ بھی نہ ہو سکے تو دوائیں ہاتھ سے اس کی طرف اشارہ کر کے زبان سے ”بِسْمِ اللَّهِ، اللَّهُ أَكْبَرُ“ کہیں اور طواف شروع کر دیں۔ رسول اللہ ﷺ نے حضرت عمر بن الخطاب سے کہا تھا:

”يَا عُمَرُ، إِنَّكَ رَجُلٌ قَوِيٌّ، لَا تُزَاحِمْ عَلَى الْحَجَرِ فَتُؤْذِي الْضَّعِيفَ، إِنْ وَجَدْتَ خَلْوَةً فَاسْتَأْتِلْهُ وَإِلَّا فَاسْتَقْبِلْهُ، فَهَلْلُ وَكَبِيرٌ“<sup>۱۱</sup>

”اے عمر! تم طاقتور ہو، لہذا جر اسود پر مراحت نہ کرو اور کمزور کو ایذا نہ دو اور جب جر اسود کا استلام کرنا چاہو تو دیکھ لو، اگر آسانی کر سکو تو ٹھیک ہے ورنہ اس کے سامنے آ کر طواف کی نیت کر کے تکبیر کہہ لو۔“  
 اور رسول اللہ ﷺ نے جر اسود کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

”نَزَّلَ الْحَجَرُ الْأَسْوَدُ مِنَ الْجَنَّةِ وَهُوَ أَشَدُ بِيَاضًا مِنَ الْلَّبَنِ، فَسَوَّدَتْهُ خَطَايَا بَنْيِ آدَمَ“<sup>۱۲</sup>

”جر اسود جب جنت سے نازل ہوا تو دو دھنے زیادہ سفید تھا، پھر بنی آدم کی غلطیوں نے اسے سیاہ کر دیا“

① صحيح مسلم: 1298 سنن أبي داؤد: 1883، 1884۔ وصححه الألباني

② مسنـدـ أحـمـدـ: 1ـ 321ـ بـرـقـمـ: 190ـ وـهـوـ حـدـيـثـ حـسـنـ كـمـاـ قـالـ مـحـقـقـ المسـنـدـ

③ سنـنـ التـرـمـذـيـ: 877ـ وـصـحـحـهـ الـأـلـبـانـيـ

جبکہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے مجر اسود کے بارے میں فرمایا: «وَاللَّهِ لِيَعْلَمُنَّهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَهُ عَيْنَانِ يُبَصِّرُ بِهِمَا، وَلِسَانٌ يُنْطِقُ بِهِ، يَشَهِدُ عَلَى مَنْ أَسْتَلَمَهُ بِحَقِّهِ»<sup>①</sup>

”اللہ کی قسم اسے قیامت کے روز اللہ تعالیٰ اس وقت میں اٹھائے گا کہ اس کی دو آنکھیں ہو گئیں جن سے وہ دیکھے گا اور ایک زبان ہو گئی جس سے وہ بولے گا اور ہر ایسے شخص کے حق میں گواہی دے گا جس نے اس کا حق کے ساتھ اسلام کیا تھا۔“

نیز یہ بات ہر حاجی کو ذہن نہیں ہونی چاہئے کہ مجر اسود نفع و نقصان کا مالک نہیں ہے۔ جیسا کہ حضرت عمر بن الخطاب کے بارے میں مروی ہے کہ انہوں نے مجر اسود کو بوسہ دیا۔ پھر فرمایا: «إِنِّي أَعْلَمُ أَنَّكَ حَجَرًّا لَا تَضُرُّ وَلَا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّي رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يُقِيلُكَ مَا قَبْلَتُكَ»<sup>②</sup>

”محضے معلوم ہے کہ تم ایک پتھر ہو اور نہ تم نقصان پہنچا سکتے ہو اور نہ نفع۔ اور اگر میں نے رسول اللہ ﷺ کو تجھے بوسہ دیتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو کبھی تجھے بوسہ نہ دیتا۔“

(۱) طواف کے پہلے تین چکروں میں کندھے ہلاتے ہوئے، چھوٹے چھوٹے قدموں کے ساتھ تیز تیز چلیں۔ اسے رمل کہتے ہیں۔ ہاں اگر رش ہو تو صرف کندھے ہلانا ہی کافی ہے۔ اس حکم سے خواتین مستثنی ہیں اسی طرح ان کے محرم بھی۔ تاہم محرم مردوں کو رمل جیسی کیفیت اختیار کرنی چاہئے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر بن الخطاب میان فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ جب حج میں یا عمرہ میں طواف کرتے تو سب سے پہلے تین چکر تیز قدموں کے ساتھ لگاتے، پھر چار چکر عام رفتار میں مکمل کرتے۔ اسکے بعد دو رکعت ادا فرماتے اور پھر صفا اور مروہ کے درمیان سعی کرتے۔<sup>③</sup>

(۲) دورانِ طواف ذکر، دعا اور تلاوت قرآن میں مشغول رہیں، ہر چکر کی کوئی خاص دعا نہیں ہے۔ البتہ رکن یمانی اور مجر اسود کے درمیان (رَبَّنَا آتَنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الْآخِرَةِ حَسَنَةً وَقَنَا عَذَابَ النَّارِ) کا پڑھنا مستون ہے۔<sup>④</sup>

① سنن الترمذی وابن حبان۔ صحیح الترغیب والترہیب: 1144

② صحیح البخاری: 1597، صحیح مسلم: 1270

③ سنن أبي داؤد: 1892 وحسنه الألبانی

صحیح البخاری: 1616، صحیح مسلم: 1261

ذکر اور دعا میں آواز بلند کرنا درست نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَإِذْ كُرِّبَكُرِّبَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرَّعًا وَخَيْفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ بِالْغُدُوِّ وَالآصَالِ وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ﴾<sup>①</sup>

”اور اپنے رب کا ذکر کریں اپنے دل میں، عاجزی اور خوف کے ساتھ اور زور کی آواز کی نسبت کم آواز کے ساتھ، صبح اور شام اور اہل غفلت میں سے مت ہوں۔“

اور فرمایا: ﴿أَدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرَّعًا وَخَيْفَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِلِينَ﴾<sup>②</sup>

”تم اپنے رب سے دعا کیا کرو گزار کر بھی اور چیکے چیکے بھی۔ بے شک اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو ناپسند کرتا ہے جو حد سے تجاوز کریں۔“

③ ”بسم الله ، الله أكبر“ کہہ کر کن یہانی کا اسلام کرنا بھی مسنون ہے۔ الہذا اگر بآسانی اسے ہاتھ گا سکیں تو ٹھیک ہے ورنہ بغیر اشارہ کئے اور بوسہ دیے وہاں سے گذر جائیں۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”إِنَّ الرُّكْنَ وَالْمَقَامَ يَا قُوَّتَتِ الْجَنَّةِ، طَمَسَ اللَّهُ نُورَهُمَا، وَلَوْلَمْ يَطْمِسْ نُورَهُمَا لَا أَضَاءَ تَمَاهِيْنَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ“<sup>④</sup>

”بے شک رکن (حجر اسود) اور مقام (ابراهیم) جنت کے قیمتی پتھروں میں سے دو پتھر ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں بے نور کر دیا ہے۔ اگر وہ انہیں بے نور نہ کرتا تو وہ مشرق و مغرب کے درمیان پوری دنیا کو روشن کر دیتے۔“

⑤ سات چکر مکمل کر کے مقام ابراہیم کے پیچھے اگر جگہ مل جائے تو ٹھیک ہے ورنہ مسجد حرام کے کسی حصے میں دور کعات ادا کریں۔ پہلی رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد ”الكافرون“ اور دوسری میں ”الاخلاص“ پڑھیں۔

پھر زمزم کا پانی مہین اور اپنے سر پر بھائیں، اس کے بعد اگر ہو سکے تو حجر اسود کا اسلام کریں کیونکہ یہ رسول اللہ ﷺ کی سنت ہے۔ ورنہ سیدھے صفا کی طرف چلے جائیں۔

حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ جب مکہ کرمه تشریف لائے تو مسجد حرام میں داخل ہوئے، پھر آپ نے حجر اسود کا اسلام کیا، پھر اپنی دائیں مست چل پڑے، پہلے تین چکروں میں آپ نے رل کیا اور باقی چار چکر آپ نے عام رفتار میں پورے کئے۔ پھر آپ ﷺ مقام ابراہیم پر آئے اور آپ نے یہ آیت

② الأعراف: 7: 55.

① الأعراف: 7: 205.

③ صحيح مسلم: 1218.

④ سنن الترمذی: 878 و صحیح البخاری

پڑھی: ﴿وَاتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلَّى﴾ اور مقام ابراہیم کو اپنے اور بیت اللہ کے درمیان رکھ کر دورکعت نماز ادا فرمائی، پھر دوبارہ حجر اسود پر آئے اور استلام کیا، پھر صفا کی طرف چلے گئے۔<sup>①</sup>

طواف میں بعض غلطیاں: حجر اسود کو بوسہ دینے کیلئے مراحت کرنا اور مسلمانوں کو ایذا پہنچانا۔ دونوں ہاتھ اٹھاتے ہوئے حجر اسود کی طرف اشارہ کرنا۔ حطیم کے درمیان سے گذرتے ہوئے طواف کرنا۔ رکن یمانی کو بوسہ دینا اور اسی طرح اس کا استلام نہ کر سکتے کی صورت میں اس کی طرف اشارہ کرنا۔ ہر چکر کیلئے ایک دعا خاص کرنا۔ کعبہ کی دیواروں پر بہیت تبرک ہاتھ پھیرنا۔ طواف قدم کے بعد بھی دایاں کندھا نگا رکھنا۔ دوران طواف دعائیں پڑھتے ہوئے آواز بلند کرنا۔

### رمزم کی فضیلت

حضرت ابن عباس رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«خَيْرٌ مَاءٌ عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ مَاءُ زَمْزَمَ، فِيهِ طَعَامُ الطَّعْمِ وَشَفَاءُ السَّقْمِ»

”روئے زمیں پر سب سے افضل پانی رزمزم کا پانی ہے، وہ ایک کھانے کا کھانا ہے اور مزید برآں اس میں بیماری سے شفا بھی ہے۔“<sup>②</sup>

اور حضرت ابن عباس رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَاءُ زَمْزَمَ لِمَا شُرِبَ لَهُ»<sup>③</sup>

”رمزم کا پانی پینے سے ہر وہ مقصود پورا ہوتا ہے جس کیلئے اسے پیا جائے۔“

(۱) طواف، دورکعات اور استلام حجر اسود کے بعد اگر ملزم پر جانا چاہیں تو جاسکتے ہیں کیونکہ یہ رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رض سے روایت ہے کہ انہوں نے پہلے طواف کیا، پھر دورکعت نماز ادا کی، پھر استلام کیا، پھر حجر اسود اور باب کعبہ کے درمیان کھڑے ہو کر اپنا سینہ، اپنے ہاتھ اور اپنے رخسار بیت اللہ سے چھٹائے۔ پھر کہا: میں نے رسول اللہ ﷺ کو اسی طرح کرتے ہوئے دیکھا تھا۔<sup>④</sup>

① صحیح مسلم: 1218

② رواہ الطبرانی و ابن حبان۔ صحیح الترغیب والترہیب: 1161

③ رواہ الدارقطنی والحاکم۔ صحیح الترغیب والترہیب: 1164

④ سنن الترمذی: 2962۔ الصحیحة للألبانی: 2138

سمی:

صفا کے قریب جا کر ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ﴾ پڑھیں، پھر صفا پر چڑھ جائیں اور خانہ کعبہ کی طرف مند کر کے یہ دعا پڑھیں:

(لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، يُحْسِنُ وَيُمْنِتُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ)

پھر ہاتھ اٹھا کر دعا مانگیں، تینی مرتبہ اسی طرح کر کے مردہ کی طرف روانہ ہو جائیں۔ راستے میں دو سبز نشانوں کے درمیان دوڑیں۔ البتہ عورتیں اور ان کے ساتھ جانے والے مرد نہیں دوڑیں گے۔ پھر عام رفتار میں چلتے ہوئے مردہ پر پہنچیں، یہاں پہنچ کر ایک چکر پورا ہو جائے گا۔ اب یہاں بھی وہی کریں جو آپ نے صفا پر کیا تھا۔ پھر واپس صفا کی طرف آئیں، راستے میں دو سبز نشانوں کے درمیان دوڑیں، صفا پر پہنچ کر دوسرا چکر مکمل ہو جائے گا۔ پھر اسی طرح سات چکر پورے کریں، آخری چکر مردہ پر پورا ہو گا۔ دورانِ سعی ذکر، دعا اور تلاوت تو قرآن میں مشغول رہیں۔

بعض غلطیاں: صفا اور مردہ پر قبلہ رخ ہو کر دونوں ہاتھوں سے اشارہ کرنا۔ اقامتِ نماز ہو جانے کے بعد بھی سعی جاری رکھنا۔ سعی کے سات چکروں کی بجائے چودہ چکر لگانا۔

۲ سر کے بال منڈوانا یا کٹوانا:

صفا اور مردہ کے درمیان سعی مکمل کر کے سر منڈالیں یا پورے سر کے بال چھوٹے کروا لیں۔ تاہم سر کے بال منڈوانا افضل ہے۔ عورت اپنی ہر چوٹی سے انگلی کے ایک پورے کے برابر بال کٹوانے۔ مردوں کا سر کے کچھ حصے سے بال کٹوا کر حلال ہو جانا خلاف سنت ہے۔

اس طرح آپ کا عمرہ مکمل ہو جائے گا اور احرام کی وجہ سے جو پابندیاں لگی تھیں وہ ختم ہو جائیں گی۔ اب آپ احرام کھول سکتے ہیں۔ اللہ رب العزت ہمیں اور حجاج کرام کو عمرہ مقبولہ نصیب فرمائے۔ آمین

دوسراء خطبہ

پہلی خطبہ جمعہ میں ہم نے حج کی اہمیت و فرضیت، حج کے فضائل، سفر حج کے بعض آداب اور عمرہ کے تفصیلی

احکام بیان کئے۔ اب سوال یہ ہے کہ عمرہ کرنے کے بعد آٹھ ذوالحج (یوم الترویۃ) تک حجاج کرام کو کیا کرنا چاہئے؟

(۱) بعض لوگ عمرے سے فارغ ہو کر مختلف مساجد اور پھاڑوں کی زیارت کیلئے ثواب کی نیت سے جاتے ہیں حالانکہ ایسا کرنا محض غایع وقت ہے۔ اسی طرح مسجد عائشہؓ سے احرام باندھ کر بار بار عمرے کرنا بھی رسول اللہ ﷺ سے اور آپ کے صحابہؓ کرامؓ سے ثابت نہیں ہے۔ ہاں صرف حضرت عائشہؓ سے احرام کے متعلق یہ ثابت ہے کہ جب وہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ مکہ مکرمہ میں پہنچی تھیں تو اس وقت آپ مخصوص ایام میں تھیں، اسی لئے آپ ﷺ نے انہیں عمرہ کرنے سے منع کر دیا تھا۔ اس کے بعد انہوں نے آپ ﷺ کے ساتھ حج ادا کیا اور جب آپ ﷺ مدینہ منورہ کو واپس لوئے گئے تو حضرت عائشہؓ کہنے لگیں: میرے دل میں یہ بات رہے گی کہ لوگوں نے حج و عمرہ دونوں کے ہیں جبکہ میں نے صرف حج کیا ہے۔ تو آپ ﷺ نے ان کے بھائی کو حکم دیا کہ وہ انہیں تعصیم میں لے جائیں جہاں سے وہ احرام کی نیت کر کے عمرہ کر لیں۔ چنانچہ انہوں نے عمرہ ادا کیا۔<sup>①</sup>

یہ ایک مخصوص معاملہ تھا جسے لوگوں نے اتنا عام کر لیا ہے کہ وہ عمرہ اور حج کے درمیان بار بار تعصیم میں جاتے ہیں اور وہاں سے احرام باندھ کر متعدد عمرے کرتے ہیں، حالانکہ یہ رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے اور نہ صحابہؓ کرامؓ سے۔ اس لئے ہم یہ سمجھتے ہیں کہ تعصیم سے بار بار عمرہ کرنے کی بجائے اگر مسجد حرام میں باجماعت نماز ادا کی جائے اور خانہ کعبہ کے فلی طواف بار بار کئے جائیں تو یہ زیادہ بہتر ہے۔ واللہ اعلم

(۲) مسجد حرام میں نماز باجماعت پڑھنے کی پابندی کریں اور اس کی فضیلت میں یہی کافی ہے کہ اس میں ایک نماز دیگر مساجد میں ایک لاکھ نماز سے افضل ہے۔ جیسا کہ ہم گذشتہ خطبہ جمعہ میں بیان کرچکے ہیں۔

(۳) خانہ کعبہ کا فلی طواف کرتے رہیں۔ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے:

«مَنْ طَافَ بِالْبَيْتِ وَصَلَّى رَكْعَتَيْنِ كَانَ كَعْتَقِيَ رَقَبَةً»<sup>②</sup>

”جس نے بیت اللہ کا طواف کیا اور درکعت نماز ادا کی، اس کیلئے ایک گردن کو آزاد کرنے کا ثواب ہے۔“

ایک اور صحیح حدیث میں آتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَا رَفَعَ رَجُلٌ قَدَمًا وَلَا وَضَعَهَا إِلَّا كُتِبَ لَهُ عَشْرُ حَسَنَاتٍ وَحُطَّ عَنْهُ عَشْرُ سَيِّئَاتٍ

① صحیح البخاری: 1556، صحیح مسلم: 1211

② سنن ابن ماجہ: 2956 وصحیح الابنی

وَرُفِعَ لَهُ عَشْرُ دَرَجَاتٍ<sup>①</sup>

”(دوران طوف) ہر قدم پر دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں، دس گناہ منادیے جاتے ہیں اور دس درجات بلند کر دیے جاتے ہیں۔“

③ اگر آپ خانہ کعبہ کے اندر نماز پڑھنے کا شرف حاصل کرنا چاہیں تو حطیم میں پڑھ لیں کیونکہ حطیم خانہ کعبہ ہی کا ایک حصہ ہے۔ حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے گزارش کی کہ میں چاہتی تھی کہ خانہ کعبہ کے اندر جاؤں اور اس میں نماز پڑھوں۔ تو آپ ﷺ نے میرا ہاتھ پکڑا اور مجھے الحجر (حطیم) میں داخل کر دیا اور ارشاد فرمایا:

«صَلَّى فِي الْحِجْرِ إِنْ أَرَدْتَ دُخُولَ الْبَيْتِ، فَإِنَّمَا هُوَ قِطْعَةٌ مِنَ الْبَيْتِ، وَلَكِنْ قَوْمٌ إِسْتَقْصَرُوا حِينَ بَنَوْا الْكَعْبَةَ، فَأَخْرَجُوهُ مِنَ الْبَيْتِ»<sup>②</sup>

”اگر تم بیت اللہ میں داخل ہونا چاہو تو حطیم میں ہی نماز پڑھ لو کیونکہ وہ بیت اللہ کا ہی ایک مکارا ہے، لیکن تمہاری قوم نے جب کعبہ کو تعمیر کیا تو اسے چھوٹا کرنا چاہا، اس لئے انہوں نے اسے (یعنی حطیم کو) بیت اللہ سے الگ کر دیا۔“

حج کے باقی احکام ان شاء اللہ آئندہ خطبہ جمعہ میں ذکر کئے جائیں گے۔ اللہ تعالیٰ حاج کرام اور ہم سب کی تمام عبادات قبول فرمائے۔ آمین

① أحمد۔ صحيح الترغيب والترهيب للألباني: 1139

② سنن الترمذی: 876۔ وصححه الألبانی

## حج کے فضائل، احکام اور آداب (۲)

اہم عناصر خطبہ:

① حج کے تفصیلی احکام

② رسول اللہ ﷺ کے حج مبارک کے متعلق حضرت جابر بن عوف کی مشہور حدیث

③ آداب زیارت مدینہ

### پہلا خطبہ

گذشتہ خطبہ جمعہ میں ہم نے قرآن و حدیث کی روشنی میں حج کی اہمیت و فریضت، حج کے فضائل، سفر حج کے بعض آداب اور عمرہ کے تفصیلی احکام بیان کئے تھے۔ جبکہ آج کے خطبہ جمعہ میں حج کے احکام اور اسی طرح آداب زیارت مدینہ منورہ کو تفصیل سے بیان کرنا مقصود ہے

## حج کے تفصیلی احکام

/ ذوالحج (یوم الترویہ)

مکہ کرمه میں جہاں آپ رہائش پذیر ہیں وہیں سے حج کا احرام باندھ لیں۔ احرام حج کا طریقہ بھی وہی ہے جو احرام عمرہ کا ہے۔ لہذا صفائی اور غسل کر کے اور بدن پر خوشبو لگا کر احرام کا لباس پہن لیں۔ پھر ”لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ حَجَّاً“ کہتے ہوئے حج کی نیت کر لیں اور تلبیہ شروع کر دیں اور دس ذوالحج کو تکریباً مارنے تک تلبیہ پڑھتے رہیں کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے رمی کرنے تک تلبیہ جاری رکھا۔<sup>①</sup>

احرام باندھ کر ظہر سے پہلے منی کی طرف روانہ ہو جائیں۔ منی میں ظہر، عصر، مغرب، عشاء اور نو ذوالحج کی فجر کی نمازیں قصر کر کے اپنے اپنے وقت پر پڑھیں اور رات کو وہیں قیام کریں۔ یہ نبی کریم ﷺ کی سنت ہے۔<sup>②</sup>

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے منی میں ہمیں ظہر، عصر، مغرب، عشاء

① صحیح البخاری: 1685 و 1670، صحیح مسلم: 1281

② صحیح البخاری: 1653، 1655، صحیح مسلم: 1309، 694

اور فجر کی نماز میں پڑھائیں اور اس کے بعد آپ ﷺ عرفات کو روانہ ہوئے۔<sup>①</sup>  
یہی بات حضرت جابر بن عبد اللہ نے بھی طویل حدیث میں روایت کی ہے۔<sup>②</sup>

## ۹/ زوایج (یوم عرفہ)

یوم عرفہ انتہائی عظیم دن ہے، اس دن عرفات کا توقف حج کا سب سے اہم رکن ہے۔ اسی لئے رسول اللہ ﷺ نے توقیف عرفہ کو حج قرار دیا۔<sup>③</sup>

اس دن کی فضیلت بیان کرتے ہوئے آپ ﷺ نے فرمایا:

«مَا مِنْ يَوْمٍ أَكْثَرُ مِنْ أَنْ يُعْتَقَ اللَّهُ فِيهِ عَبْدًا مِنَ النَّارِ مِنْ يَوْمٍ عَرَفَةَ، وَإِنَّهُ لَيَذْنُو ثُمَّ يُبَاهِي بِهِمُ الْمَلَائِكَةَ فَيَقُولُونَ: مَا أَرَادَ هُؤُلَاءِ؟»<sup>④</sup>

”اللہ تعالیٰ عرفات کے دن سب سے زیادہ اپنے بندوں کو جہنم کی آگ سے آزاد کرتا ہے اور وہ قریب آکر ان پر فرشتوں کے سامنے فخر کرتا ہے اور فرماتا ہے: یہ کیا چاہتے ہیں؟“

جبکہ حضرت انس بن مالک شافعی کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے عرفات میں توقف فرمایا اور جب سورج غروب ہونے والا تھا تو آپ نے حضرت بلال بن عبد اللہ سے کہا: اے بلال! ذرا لوگوں کو خاموش کر کے میری طرف متوجہ کرو۔ چنانچہ انہوں نے لوگوں کو خاموش کرایا، پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

«مَعَاشِرَ النَّاسِ، أَتَانِيْ جَبْرِيلُ آنَفَا، فَأَقْرَأَنِيْ مِنْ رَبِّيْ السَّلَامَ، وَقَالَ: إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ عَفَرَ لِأَهْلِ عَرَفَاتَ، وَأَهْلِ الْمَشْعَرِ، وَصَمِّنَ عَنْهُمُ التَّبِعَاتِ»

”اے لوگوں کی جماعت! میرے پاس ابھی جریل علیہ السلام آئے تھے، انہوں نے مجھے میرے رب کا سلام پہنچایا اور کہا: بے شک اللہ تعالیٰ نے اہل عرفات اور اہل مشرکی مغفرت کر دی ہے اور ان کے حقوق کی ذمہ داری اپنے اوپر لے لی ہے۔“

تو حضرت عمر بن عبد اللہ کھڑے ہوئے اور کہا: اے اللہ کے رسول! کیا یہ ہمارے لئے خاص ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: «هَذَا لَكُمْ وَلَمَنْ أَتَى مِنْ بَعْدِكُمْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>⑤</sup>

① سنن الترمذی: 879۔ وصححه الألبانی ② صحيح مسلم: 1218

③ سنن الترمذی: 889، سنن ابن ماجہ: 3015۔ وصححه الألبانی

④ صحيح الترغیب والترہیب للألبانی: 1151

⑤ صحيح مسلم: 1348

”یہ تمہارے لئے اور تمہارے بعد قیامت تک آنے والے ہر شخص کیلئے ہے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے یوم عرفہ کو فجر کی نماز منی میں ادا فرمائی، پھر (طلوع شمس کے بعد) آپ ﷺ عرفات کو روانہ ہو گئے۔ عرفات میں پہنچ کر آپ ﷺ نہرہ میں اتریا اور یہ مقام ہے جہاں عرفات میں امام اترتا ہے یہاں تک کہ جب ظہر کی نماز کا وقت ہوا تو آپ ﷺ نے اول وقت میں ظہر اور عصر کو جمع کیا۔ پھر آپ ﷺ نے لوگوں کو خطاب فرمایا: اس کے بعد آپ ﷺ نے عرفات میں وقوف فرمایا۔<sup>①</sup>

① نوزاد حج کو طلوع شمس کے بعد تکبیر اور تلبیہ کہتے ہوئے عرفات کی طرف روانہ ہو جائیں۔

محمد بن ابی بکر الشقافی بیان کرتے ہیں کہ وہ اور حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ منی سے عرفات کو جاری ہے۔ راستے میں انہوں نے حضرت انس رضی اللہ عنہ سے سوال کیا کہ آپ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ اس دن میں کیا کہتے تھے؟ تو حضرت انس رضی اللہ عنہ نے جواب دیا:

(كَانَ يُهِلُّ مِنَا الْمُهِلُّ، فَلَا يُنْكِرُ عَلَيْهِ، وَيُكْتَرُ مِنَ الْمُكْتَرُ، فَلَا يُنْكِرُ عَلَيْهِ)<sup>②</sup>

”ہم میں سے کوئی شخص تلبیہ پڑھتا تو اس پر انکار نہ کیا جاتا اور کوئی شخص تکبیر کہتا تو اس پر بھی انکار نہ کیا جاتا۔“ عرفات میں پہنچ کر اس بات کا یقین کر لیں کہ آپ حدود عرفہ کے اندر ہیں، پھر (زوال شمس کے بعد) اگر ہو سکے تو امام کا خطبہ حج سینیں اور اس کے ساتھ ظہر و عصر کی نمازیں جمع و قصر کر کے پڑھیں اور اگر ایسا نہ ہو سکے تو اپنے خیسے میں ہی دونوں نمازیں جمع و قصر کرتے ہوئے باجماعت ادا کر لیں۔

② پھر غروب شمس تک ذکر، دعا، تلبیہ اور تلاوت قرآن میں مشغول رہیں اور اللہ تعالیٰ کے سامنے عاجزی واکساری ظاہر کریں، اپنے گناہوں سے پچی توہہ کریں اور ہاتھ اٹھا کر دنیا و آخرت میں خیر و بھلائی کی دعا کریں۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«خَيْرُ الدُّعَاءِ دُعَاءُ يَوْمَ عَرَفَةَ، وَخَيْرُ مَا قُلْتُ أَنَا وَالنَّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي...»

”سب سے بہتر دعا یوم عرفہ کی دعا ہے اور سب سے بہتر دعا جو میں نے اور مجھ سے پہلے انبیاء نے کی وہ یہ ہے: ”لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ“<sup>③</sup>

① سنن أبي داؤد: 1913 وحسنه الألباني      ② صحيح البخاري: 1659، صحيح مسلم: 1285

③ سنن الترمذی: 3585 وحسنه الألباني۔ الصحیحة: 1503

(۲) وقوف عرفہ کا وقت زوالِ شمس سے لے کر دسِ ذوالحج کی رات کو طلوعِ نجم تک رہتا ہے۔ اس دورانِ حاجی ایک گھنٹی کیلئے بھی عرفات میں چلا جائے تو حج کا یہ رکن پورا ہو جاتا ہے۔

حضرت عروۃ بن مضرس بن اوس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس اس وقت آیا جب آپ مزدلفہ میں تھے اور صبح کی نماز کیلئے تیار ہو رہے تھے۔ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں (طی) کے دو پہاڑوں سے آیا ہوں، میں نے اپنی سواری کو مشقتوں میں ڈالا اور اپنے آپ کو بہت تحکایا، اللہ کی قسم! میں نے (عرفات میں) کوئی رستلا مقام نہیں چھوڑا جہاں میں نے وقوف نہ کیا ہو۔ تو کیا میرا حج درست ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «مَنْ شَهَدَ صَلَاتَنَا هُذِهِ وَوَقَفَ مَعَنَا حَتَّىٰ نَدْفَعَ، وَقَدْ وَقَفَ بِعِرَفَةَ قَبْلَ ذِكْرِ لَيْلَةِ أَوْنَهَارًا، فَقَدْ أَتَمَ حَجَّهُ وَقَضَىٰ تَفَثَّهُ» <sup>①</sup>

”جو شخص ہماری اس نماز میں حاضر ہوا اور اس نے ہمارے ساتھ وقوف کیا یہاں تک کہ ہم یہاں سے (منی) کو چلے جائیں اور وہ اس سے پہلے رات کو یادن کو کسی وقت عرفات میں وقوف کر چکا تھا تو اس کا حج مکمل ہو گیا اور اس نے اپنے مناسک پورے کر لئے۔“

نیز عرفات کی حدود میں جہاں بھی وقوف کر لیں کافی ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «وَقَفْتُ لِهُنَا، وَعَرَفَةَ كَلَّهَا مَوْقِفٌ» <sup>②</sup>

”میں نے یہاں وقوف کیا ہے اور پورا میدان عرفات وقوف کی جگہ ہے۔“

(۳) غروبِ شمس کے بعد عرفات سے انتہائی سکون کے ساتھ مزدلفہ کو روشنہ ہو جائیں۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ وہ یوم عرفہ کو رسول اللہ ﷺ کے ساتھ عرفہ سے واپس لوئے۔ بنی کریم علیہ السلام نے اپنے پیچھے سے سواریوں کو مارنے اور شدید ڈانتنے کی آوازیں سنیں تو آپ ﷺ نے اپنے کوڑے کے ساتھ ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرمایا:

«أَيَّهَا النَّاسُ، عَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ فَإِنَّ الْبَرَّ لَيْسَ بِالْإِيْضَاعِ» <sup>③</sup>

”اے لوگو! انتہائی سکون واطمینان کے ساتھ جاؤ کیونکہ نیکی جلدی کرنے میں نہیں ہے۔“

(۴) یوم عرفہ کو مغرب کی نماز عرفات میں نہیں بلکہ مزدلفہ میں پہنچ کر عشاء کے ساتھ جمع کر کے پڑھیں۔

حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں عرفات سے رسول اللہ ﷺ کی سواری پر آپ کے

① سنن الترمذی: 891، سنن ابن ماجہ: 3026۔ وصحیح الألبانی

② صحیح البخاری: 1671

③ صحیح مسلم: 1218

پیچے بیٹھا تھا، جب آپ ﷺ بامیں طرف ایک وادی میں جو کہ مزدلفہ سے پہلے ہے اس میں پہنچے تو آپ ﷺ نے اپنی سواری کو بٹھایا، پھر آپ نے قضاۓ حاجت کی۔ اس کے بعد آپ ﷺ واپس آئے تو میں نے آپ پر پانی ڈالا اور آپ نے ہلکا سا وضو کیا۔ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! نماز پڑھنی ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: (الصَّلَاةُ أَمَّا مَكَ) ”نماز ابھی اور آگے جا کر پڑھیں گے“ پھر آپ ﷺ سواری پر سوار ہوئے یہاں تک کہ مزدلفہ میں پہنچے، پھر آپ ﷺ نے نماز پڑھی۔<sup>①</sup>

۶ مزدلفہ میں سب سے پہلے مغرب وعشاء کی نمازیں جمع و قصر کر کے باجماعت ادا کریں، پھر اپنی ضرورتیں پوری کر کے سو جائیں۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے مغرب اور عشاء کی نمازیں مزدلفہ میں جمع فرمائیں۔ ہر نماز کیلئے الگ الگ اقامت کی گئی اور ان دونوں کے درمیان اور اسی طرح ان کے بعد آپ ﷺ نے کوئی نفل نماز نہیں پڑھی۔<sup>②</sup>

۷ عورتوں کیلئے اور ان کے ساتھ جانے والے مردوں اور بچوں کیلئے اور اسی طرح کمزوروں کیلئے جائز ہے کہ وہ آدمی رات کے بعد مزدلفہ سے منی کو چلے جائیں۔

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ ان کے گھر والوں میں سے کمزور لوگ مزدلفہ میں المھر الحرام کے پاس رات کے وقت دقوف کرتے تھے اور وہ جتنا چاہتے اللہ تعالیٰ کا ذکر کرتے۔ پھر حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ امام کے دوقوف اور اس کے منی کو لوٹنے سے پہلے ہی ان کمزور لوگوں کو مزدلفہ سے جلدی روانہ کر دیتے۔ چنانچہ ان میں سے کوئی نماز فجر کے وقت منی میں پہنچتا اور کوئی اس کے بعد۔ اور وہ جیسے ہی منی میں پہنچتے جرمہ عقبہ کو ری کرتے۔ اور حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے کہ ان لوگوں کو رسول اللہ ﷺ نے (مزدلفہ سے منی کو جلدی جانے کی) رخصت دی تھی۔<sup>③</sup>

اور حضرت عائشۃؓ نے بھی بیان فرماتی ہیں کہ ہم تے مزدلفہ میں پڑاؤ ڈالا تو حضرت سودۃؓ نے رسول اللہ ﷺ سے اجازت طلب کی کہ وہ لوگوں کے ازدحام سے پہلے وہاں سے منی کو چلی جائیں؟ وہ بھاری جسم کی مالک تھیں اور بہت آہستہ آہستہ چلتی تھیں۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے انہیں اجازت دے دی، اس لئے وہ لوگوں کے رش سے پہلے ہی روانہ ہو گئیں اور ہم صبح ہونے تک آپ ﷺ کے ساتھ ہی ٹھہرے رہے، پھر آپ ﷺ کے ساتھ ہی منی کو واپس لوٹیا اور اگر میں نے بھی رسول اللہ ﷺ سے اجازت طلب کر لی ہوتی جیسا کہ سودۃؓ نے بھاگنا نے

① صحیح البخاری: 1669، صحیح مسلم: 1280

② صحیح البخاری: 1676، صحیح مسلم: 1295

طلب کی تھی تو یہ میرے لئے اس بات سے بہتر ہوتا جس پر میں خوش ہو رہی تھی (آپ کے ﷺ کے ساتھ رہنے پر) <sup>①</sup>

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں ان لوگوں میں شامل تھا جنھیں رسول اللہ ﷺ نے اپنے گھر والوں میں سے کمزور افراد کے ساتھ مزدلفہ سے (منی کو) جلدی روانہ کر دیا تھا۔ <sup>②</sup>

بعض غلطیاں: ① حدود عرفہ سے باہر قوف کرنا ② یہ عقیدہ رکھنا کہ جبلِ رحمت پر چڑھے بغیر قوف عرفہ مکمل نہیں ہوتا حالانکہ جبلِ رحمت پر چڑھنے کی کوئی خاص فضیلت نہیں ہے اور نہ ہی یہ کارثو اب ہے ③ غروب شمس سے پہلے عرفات سے روانہ ہو جانا۔ ④ مزدلفہ میں پہنچ کر سب سے پہلے مغرب وعشاء کی نمازوں کی ادائیگی کی وجہے کنکریاں چننے میں لگ جانا ⑤ مزدلفہ کی رات میں نوافل پڑھنا۔

## ۱۰/ ذوالحج (یوم عید)

① فجر کی نماز مزدلفہ میں ادا کریں، پھر صبح کی روشنی پہلیے تک قبلہ رخ ہو کر ذکر، دعا اور تلاوت قرآن میں مشغول رہیں۔

② بڑے جمرا کو کنکریاں مارنے کیلئے مزدلفہ سے موٹے پنچے کے برابر کنکریاں اٹھا سکتے ہیں۔ البتہ یہ لازم نہیں کہ مزدلفہ ہی سے اٹھائی جائیں۔ جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں کہ مزدلفہ سے منی کو واپس لوٹتے ہوئے رسول اللہ ﷺ جب محسر میں پہنچ جو کہ منی میں ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا: «عَلَيْكُمْ بِحَصَى الْحَذْفِ الَّذِي يُرْمَى بِالْجَمْرَةِ» <sup>③</sup> ”تم کنکریاں لے لو جن کے ساتھ جمرا کو روی کی جائے گی۔“

ایام تشریق میں جمرات کو کنکریاں مارنے کیلئے مزدلفہ سے کنکریاں اٹھانا ضروری نہیں، وہ منی سے بھی اٹھائی جاسکتی ہیں۔

③ پھر طلوع شمس سے پہلے منی کو روانہ ہو جائیں، راستے میں وادی محمر کو عبور کرتے ہوئے تیز چلیں۔

④ منی میں بڑے جمرا کے پاس پہنچ کر تلبیہ بند کر دیں اور بڑے جمرا کو جو کہ مکہ کرمہ کی طرف ہے سات کنکریاں ایک ایک کر کے ماریں، ہر کنکری کے ساتھ ”اللہ اکبر“ کہیں۔ کمزور یا بیمار مرد، پچھے اور اسی طرح کمزور یا عمر

① صحیح البخاری: 1681، صحیح مسلم: 1290

② صحیح البخاری: 1678، صحیح مسلم: 1293

رسیدہ خواتین سنکریاں مارنے کیلئے کسی دوسرے شخص کو دکیل بناتے ہیں۔

حضرت جابر بن عبد اللہ رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ یوم النحر کو چاشت کے وقت سنکریاں مارتے اور اس کے بعد دیگر ایام میں زوالی شمس کے بعد رحمی کرتے۔<sup>①</sup>

اور جب حضرت عبد اللہ بن مسعود رض الجمرة الکبری تک پہنچ تو انہوں نے بیت اللہ کو اپنی بائیں جانب اور منی کو دائیں جانب کر لیا اور ہر دو سات سنکریاں ماریں اور پھر فرمایا: اسی طرح اس شخصیت نے سنکریاں ماریں جن پر سورۃ البقرۃ نازل ہوئی۔<sup>②</sup>

⑤ پھر قربانی کا جاتورذن حج کریں جو بے عیب ہو اور مطلوبہ عمر کے مطابق ہو۔ قربانی کیلئے جانور کی عمر کا لحاظ نہ کرنا اور عیب دار جانور قربان کر دینا ناجائز ہے۔ یاد رہے کہ آپ قربانی ۱۱۲ یا ۱۱۳ اذوالحج کو بھی کر سکتے ہیں۔ قربانی کا جاتورذن کرنے کے بعد اس کا گوشت اپنے لئے بھی لے آئیں اور فقراء میں بھی تقسیم کریں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ وَيَدْعُوكُمُوا إِسْمَ اللَّهِ فِي أَيَّامِ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ مِّنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَلْكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعُمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ﴾<sup>③</sup>

”اور چند متعین دنوں میں ان چوپائیوں کو اللہ کے نام سے ذبح کریں جو اللہ نے بطور روزی انہیں دیے ہیں، پھر تم خود بھی اس کا گوشت کھاؤ اور بھوکے فقیر کو بھی کھلاؤ۔“

یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آپ کسی با اعتماد شرک (کمپنی) میں پیسے جمع کروادیں جو آپ کی طرف سے قربانی کرنے کی پابند ہو گیا اور اگر آپ (حج تمعن کر رہے ہوں اور) مالی مجبوری کے سبب قربانی نہ کر سکیں تو آپ کو دس روزے رکھنا ہو گئے۔ تین ایام حج میں اور سات وطن لوٹ کر

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَلَمَّا أَمْتَنُتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُرْمَةِ إِلَى الْحَجَّ فَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدَىٰ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ قَلَّاةَ أَيَّامٍ فِي الْحَجَّ وَسَبْعَةٌ إِذَا رَجَعْتُمْ تِلْكُ عَشْرَةُ كَامِلَةٌ ذَلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرٍ الْمَسْجِدُ الْعَرَامُ وَأَتَقْوَا اللَّهَ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾<sup>④</sup>

”پھر جب تم امن کی حالت میں ہو جاؤ تو جو شخص عمرہ سے لے کر حج تک تمعن کرے (یعنی عمرہ ادا کرنے کے بعد احرام کھول دے، پھر حج کیلئے احرام باندھے) تو اسے قربانی کا جانور میسر ہو ذبح کرے۔ اگر اسے

① صحیح مسلم: 1299، صحیح البخاری: 1748، صحیح مسلم: 1296

② الحج 28:22

③ البقرۃ: 2:196

جانور نہ ملے تو وہ تین دن کے روزے حج کے ایام میں رکھے اور سات دن کے روزے گھر واپس جانے کے بعد، یہ مکمل دس روزے ہیں اور یہ حکم ان کیلئے ہے جو مسجد حرام کے رہنے والے (اہل حرم) نہ ہوں اور اللہ تعالیٰ سے ڈر و اور جان لو کہ اللہ تعالیٰ سخت عذاب والا ہے۔<sup>①</sup>

(۲) پھر سر کے بال منڈوادیں یا پورے سر کے بال چھوٹے کروادیں، البتہ بال منڈوادنا افضل ہے کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے بال منڈوانے والوں کیلئے مغفرت (اور ایک روایت میں رحمت) کی دعا تین مرتبہ فرمائی جبکہ بال چھوٹے کروانے والوں کیلئے آپ ﷺ نے یہ دعا ایک ہی بار فرمائی۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُحَلَّقِينَ» "اے اللہ! حلق کروانے والوں کی مغفرت فرما" لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! بال چھوٹے کروانے والوں کیلئے بھی (دعا فرمائیے) آپ ﷺ نے پھر بھی یہی فرمایا: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِلْمُحَلَّقِينَ» "اے اللہ! حلق کروانے والوں کے گناہ معاف فرما" لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! بال چھوٹے کروانے والوں کیلئے بھی (دعا فرمائیے) تو چوتھی مرتبہ آپ ﷺ نے فرمایا: «وَلِلْمُفَصَّرِينَ» "اور بال چھوٹے کروانے والوں کی بھی مغفرت فرماء۔"<sup>②</sup>

جبکہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض کی روایت میں ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے (تین مرتبہ) یوں دعا فرمائی: «رَحِيمَ اللَّهُ الْمُحَلَّقِينَ» "اللہ تعالیٰ حلق کروانے والوں پر رحم فرمائے" پھر چوتھی مرتبہ فرمایا: «وَالْمُقَصَّرِينَ» "بال چھوٹے کروانے والوں پر بھی اللہ تعالیٰ رحم فرمائے"۔<sup>③</sup>

اور حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے جرہ عقبۃ کو نکریاں ماریں، پھر آپ ﷺ نے اپنے اونٹوں کی طرف گئے اور انہیں قربان کیا۔ اُدھر جام بیٹھا ہوا تھا، اسے آپ ﷺ نے اپنے سر مبارک کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا کہ آؤ اور حلق کرو۔ چنانچہ اس نے پہلے دائیں جانب سے حلق کیا اور رسول اللہ ﷺ نے اس جانب کے بال اپنے ارد گرد موجود لوگوں میں تقسیم کر دیے۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا: "اب بائیں جانب سے حلق کرو" اس کے بعد آپ ﷺ نے حضرت ابو طلحہ رض کو بلایا اور اس جانب کے بال انہیں عطا کئے۔<sup>④</sup>

خواتین اپنی ہر چوٹی سے انگلی کے ایک پورے کے برابر بال کٹاوائیں۔

① صحیح البخاری: 1728، صحیح مسلم: 1302

② صحیح البخاری: 1727، صحیح مسلم: 1301

③ صحیح مسلم: 1305

اس کے ساتھ ہی آپ کو تکلیل اصغر حاصل ہو جائے گا۔ یعنی جو کام بسیبِ احرام منوع ہوئے تھے وہ سب حلال ہو جائیں گے سوائے یوں کے قرب کے جو طوافِ افاضہ کے بعد جائز ہو گا۔ اس لئے آپ احرام اتار کر صفائی اور غسل وغیرہ کر کے اپنا عالم لباس پہن لیں اور طوافِ افاضہ کیلئے خانہ کعبہ چلے جائیں۔ فرمانِ الٰہی ہے:

﴿فُمَّا لَيْقَضُوا تَفَهَّمُوا وَلَيُؤْفَوا نُذُورُهُمْ وَلَيُطَوَّفُوا بِالْمَبْيَتِ الْعَتِيقِ﴾<sup>①</sup>

”پھر انہیں چاہئے کہ اپنے جسم کا میل صاف کریں اور اپنی نذر پوری کریں اور بیت عتیق (خانہ کعبہ) کا طواف کریں۔“

② طوافِ افاضہ حج کا رکن ہے۔ اگر کسی وجہ سے آپ دس ذوالحج کو طوافِ افاضہ نہ کر سکتیں تو اسے بعد میں بھی کر سکتے ہیں۔ اگر خواتین مخصوص ایام میں ہوں تو وہ مطہارت کے بعد طواف کریں۔ اگر وہ ایامِ تشریق کی سنکریاں مارنے کے بعد پاک ہوں اور انھیں اپنے طن کو روانہ ہونا ہو تو طوافِ افاضہ کرتے ہوئے طواف وداع کی نیت بھی کر لیں تو ایسا کرنا درست ہو گا۔ اور اگر وہ قافلے کی روائی تک پاک نہیں ہوتیں اور قافلہ والے بھی ان کا انتظار نہیں کر سکتے تو وہ غسل کر کے لنگوٹ کس لیں اور طواف کر لیں۔

③ طواف کے بعد مقامِ ابراہیم کے پیچھے دور کعات ادا کریں، پھر صفا اور مروہ کے درمیان سمی کریں اور منی کو واپس چلے جائیں جہاں گیارہ کی رات گذارنا واجب ہے۔

④ دس ذوالحج کے چار کام (سنکریاں مارنا، قربانی کرنا، حلق یا تقصیر، طواف و سمی) جس ترتیب سے ذکر کئے گئے ہیں انھیں اسی ترتیب کے ساتھ کرنا منسوب ہے۔ تاہم ان میں تقدیم و تاخیر بھی جائز ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رض بیان کرتے ہیں کہ جب جہة الوداع میں رسول اللہ ﷺ منی میں کھڑے ہوئے تو لوگوں نے آپ ﷺ سے سوالات کرنا شروع کر دیئے۔ چنانچہ ایک شخص آیا اور اس نے کہا: اے اللہ کے رسول! مجھے پتہ نہیں چلا اور میں نے حلق قربانی کرنے سے پہلے کر لیا ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا: «اِذْبَحْ وَلَا حَرَّاجَ» ”جاوہ قربانی کرلو اور اس میں کوئی حرج نہیں“ پھر ایک اور شخص آیا اور کہنے لگا: اے اللہ کے رسول! مجھے بھی پتہ نہیں چلا اور میں نے قربانی ری کرنے سے پہلے کر لی ہے تو آپ ﷺ نے فرمایا: «اِذْرُمْ وَلَا حَرَّاجَ» ”جاوہ ری کرلو اور اس میں کوئی حرج نہیں“ اس کے بعد رسول اللہ ﷺ سے ان امور کی تقدیم و تاخیر کے بارے میں جو سوال کیا گیا آپ ﷺ نے فرمایا: «اِفْعَلْ وَلَا حَرَّاجَ» ”جاوہ کرو اور کوئی حرج نہیں“<sup>④</sup>

② صحیح البخاری: 1736، صحیح مسلم: 1306

① الحج 29: 22

## ایامِ تشریق

① ۱۲ اور ۱۳ زوالِ حج کی راتیں منی میں گذارنا واجب ہے۔ ۱۲ کو نکریاں مارنے کے بعد منی سے جاسکتے ہیں تا ہم ۱۳ کی رات وہیں گذارنا اور ۱۳ کے دن نکریاں مار کے وہاں سے جانا افضل ہے۔ ان ایام میں تینوں جمرات کو نکریاں مارنی ہیں جس کا وقت زوالِ منی سے لیکر آدمی رات تک ہوتا ہے۔

حضرت ابن عباس رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَمَّا أَتَى إِبْرَاهِيمَ خَلِيلُ اللَّهِ الْمَنَاسِكَ عَرَضَ لَهُ الشَّيْطَانُ عِنْدَ جَمْرَةِ الْعَقْبَةِ، فَرَمَاهُ بِسَبْعِ حَصَبَاتٍ حَتَّى سَاخَ فِي الْأَرْضِ، ثُمَّ عَرَضَ لَهُ عِنْدَ الْجَمْرَةِ الثَّالِثَةِ فَرَمَاهُ بِسَبْعِ حَصَبَاتٍ حَتَّى سَاخَ فِي الْأَرْضِ، ثُمَّ عَرَضَ لَهُ عِنْدَ الْجَمْرَةِ التَّالِيَةِ فَرَمَاهُ بِسَبْعِ حَصَبَاتٍ حَتَّى سَاخَ فِي الْأَرْضِ»

جب حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام مناسک ادا کرنے آئے تو شیطان جمرہ عقبہ کے نزدیک آپ کے سامنے آیا۔ تو آپ نے اسے سات نکریاں ماریں یہاں تک کہ وہ زمین میں ڈھنس گیا۔ پھر وہ دوسرے جمرہ کے پاس آپ کے سامنے آیا تو آپ نے پھر اسے سات نکریاں ماریں یہاں تک کہ وہ زمین میں ڈھنس گیا۔ پھر وہ تیسرا جمرہ کے پاس آپ کے سامنے آیا تو آپ نے پھر اسے سات نکریاں ماریں یہاں تک کہ وہ زمین میں ڈھنس گیا۔

پھر حضرت ابن عباس رض نے کہا: تم شیطان کو ربجم کرتے ہو اور اپنے باپ ابراہیم علیہ السلام کے دین کی پیروی کرتے ہو۔<sup>①</sup>

② سب سے پہلے چھوٹے جمرہ کو سات نکریاں ایک ایک کر کے ماریں، ہر نکری کے ساتھ "اللہ اکبر" کہیں، پھر اسی طرح درمیانے جمرہ کو نکریاں ماریں۔ اگر آپ کو کسی دوسرے کی طرف سے بھی نکریاں مارنی ہوں تو پہلے اپنی نکریاں مار کر پھر اس کی نکریاں ماریں۔ چھوٹے اور درمیانے جمرہ کو نکریاں مارنے کے بعد قبلہ رخ ہو کر اور ہاتھ اٹھا کر دعا کرنا مسنون ہے۔

③ پھر بڑے جمرہ کو بھی اسی طرح نکریاں ماریں۔ اس کے بعد دعا کرنا مسنون نہیں۔ سالم بن عبد اللہ روایت کرتے ہیں کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رض چھوٹے جمرہ کو سات نکریاں مارتے، ہر

① رواہ ابن خزیمة والحاکم۔ صحیح الترغیب والترہیب: 1156

کنکری کے ساتھ اللہ اکبر کہتے، پھر آگے بڑھتے یہاں تک کہ ہموار زمین پر پہنچ جاتے۔ اس کے بعد قبلہ رخ ہو کر لمبی دیر تک کھڑے رہتے اور ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے رہتے۔ پھر درمیانے جمرہ کو کنکریاں مارتے، پھر باکی میں جانب چلے جاتے اور ہموار زمین پر پہنچ کر قبلہ کی طرف رخ کر لیتے اور کافی دیر تک کھڑے رہتے اور ہاتھ اٹھا کر دعا کرتے رہتے۔ پھر جمرہ عقبہ کو وادی کے بطن سے کنکریاں مارتے اور اس کے بعد کھڑے نہ ہوتے اور چلے جاتے۔ اس کے بعد فرماتے: (هَكَذَا رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَفْعُلُهُ) یعنی میں نے نبی کریم ﷺ کو اسی طرح کرتے ہوئے دیکھا تھا۔<sup>①</sup>

③ تیوں جمرات کو کنکریاں مارنے کیلئے کنکریاں منی میں کسی بھی جگہ سے اٹھا سکتے ہیں۔

④ کنکریاں جمرات کا نشانہ لیکر اور حسب استطاعت قریب جا کر ماریں۔

⑤ جمرات کو شیطان تصور کر کے انھیں گالیاں دیتا یا ہوتے رسید کرنا جہالت ہے۔

⑥ ایامِ تشریق کے فارغ اوقات اللہ تعالیٰ کی اطاعت میں گذاریں اور زیادہ سے زیادہ اللہ کا ذکر کریں اور باجماعت نمازوں کی پابندی کریں۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكُكُمْ فَإِذَا كُرُوا اللَّهُ أَكْنِي مُكْرِمَةً كُمْ آبَاءَ كُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا﴾<sup>②</sup>

”پھر جب تم ارکان حج ادا کر لو تو اللہ تعالیٰ کا ذکر کرو جیسا کہ تم اپنے آباء و اجداد کا ذکر کرتے تھے بلکہ اس سے بھی زیادہ۔“

نیز فرمایا: ﴿وَأَذْكُرُوا اللَّهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلَا إِنْحَادٌ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَلَا إِنْحَادٌ عَلَيْهِ لِيَعْنِي الْتَقْيَى﴾<sup>③</sup>

”اور گفتی کے چند دنوں میں اللہ کی یاد میں مشغول رہو، پھر جو شخص دون دن میں جلدی چلا گیا اس پر کوئی گناہ نہیں۔ اور جو چیچھے رہ گیا اس پر بھی کوئی گناہ نہیں اس کیلئے جو متین ہے۔“

اس آیت کریمہ سے ثابت ہوا کہ اگر آپ ۱۲ ذوالحجہ کو ہی منی سے جانا چاہیں تو جا سکتے ہیں بشرطیکہ غروب آفتاب سے پہلے کنکریاں مار کر منی کی حدود سے نکل جائیں۔ تاہم ۱۳ میں تاہم کی رات بھی وہیں گذار کرو اور پھر تیرہ کو کنکریاں مارنے کے بعد منی سے جانا افضل ہے۔

① البقرة: 200

② البقرة: 200

③ صحيح البخاری: 1751، 1752، 1753

بعض غلطیاں:

۱) سکریاں دھونا۔

- ۲) سات سکریاں بجائے ایک ایک کر کے مارنے کے ایک ہی بار دے مارنا۔
- ۳) سکریاں مارنے کے مشروع وقت کا لحاظ نہ کرنا۔
- ۴) پہلے چھوٹے، پھر درمیانے اور پھر بڑے جرہ کو سکریاں مارنے کی بجائے ترتیب المثل دینا۔
- ۵) چھوٹے اور درمیانے جرہ کو سکریاں مارنے کے بعد دعائے کرنا۔
- ۶) بڑے سائز کے سکریاں پھر مارنا جبکہ رسول اللہ ﷺ چھوٹے سائز کی سکریاں مارتے تھے۔
- ۷) ایامِ تشریق کی راتیں منی میں نہ گزارنا۔

### طواف الوداع

مکہ مکرمہ سے روگنی سے پہلے طواف الوداع کرنا واجب ہے۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«لَا يَنْفَرُنَّ أَحَدٌ حَتَّى يَكُونَ آخِرَ عَهْدِهِ بِالْبَيْتِ»<sup>①</sup>

”کوئی شخص اس وقت تک نہ جائے جب تک وہ سب سے آخر میں بیت اللہ کا طواف نہ کر لے۔“

ہاں اگر خواتین مخصوص ایام میں ہوں تو ان پر طواف وداع واجب نہیں۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے لوگوں کو حکم دیا کہ مناسک حج میں

ان کا سب سے آخری کام بیت اللہ کا طواف ہو، ہاں البتہ حاضرہ عورت کو اس کی اجازت دے دی گئی۔<sup>②</sup>

اس حدیث سے یہی معلوم ہوا کہ مناسک حج میں سب سے آخری کام بیت اللہ کا طواف ہے۔ لہذا ۱۲ اور

۱۳ ذوالحج کو سکریاں مارنے سے پہلے طواف وداع کرنا درست نہیں ہے۔

یاد رہے کہ طواف وداع کے بعد مسجد حرام سے الٹے پاؤں باہر آنے درست نہیں ہے۔

اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو حج مبرور نصیب فرمائے۔ آمین

① صحیح مسلم: 1327

② صحیح مسلم: 1299

③ صحیح البخاری: 1755، صحیح مسلم: 1328

## رسول اللہ ﷺ کے حج مبارک کے متعلق حضرت جابرؓ کی مشہور حدیث

اب ہم رسول اللہ ﷺ کے حج مبارک کی کیفیت کے متعلق حضرت جابرؓ کی مشہور حدیث ذکر کرتے ہیں اور اس کا مقصد ایک تو یہ ہے کہ ہمیں یہ معلوم ہو جائے کہ رسول اللہ ﷺ کے حج کی کیا کیفیت تھی؟ دوسرا یہ ہے کہ اب تک ہم نے جو احکام حج ذکر کئے ہیں ان کے بارے میں ہمیں دوبارہ یاد ہانی ہو جائے اور احکام حج اچھی طرح سے ذہن نشین ہو جائیں۔

محمد بن علی بن حسینؑ پیان کرتے ہیں کہ انہوں نے حضرت جابر بن عبد اللہ ؓ سے رسول اللہ ﷺ کے حج کی کیفیت کے بارے میں سوال کیا تو انہوں نے جواب دیا:

”رسول اللہ ﷺ نو سال ( مدینہ منورہ میں) ٹھہرے رہے، اس دوران آپ نے حج نہیں کیا۔ پھر دسویں سال آپ ﷺ نے اعلان فرمایا کہ وہ امسال حج کرنے والے ہیں۔ یہ سن کر مدینہ منورہ میں بہت سارے لوگ جمع ہو گئے۔ ان میں سے ہر ایک یہ چاہتا تھا کہ وہ رسول اللہ ﷺ کی اقتداء کرے اور اسی طرح حج ادا کرے جس طرح آپ ﷺ کریں۔ چنانچہ ہم آپ ﷺ کے ساتھ روانہ ہوئے یہاں تک کہ ہم جب ذو الحلیفہ پہنچے تو وہاں حضرت اسماء بنت عمیسؓ نے محمد بن ابی بکرؓ کو حنّم دیا اور انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو پیغام بھیجا کہ میں اب کیا کروں؟ آپ ﷺ نے جواب دیا:

«إِغْتَسِلُوا ، وَاسْتَثْفِرُوا بِثَوْبٍ ، وَأَحْرِمُوا»

”تم غسل کر کے لگوٹ کس لواور احرام کی نیت کرلو۔“

اس کے بعد آپ ﷺ نے مسجد میں نماز پڑھی، پھر آپ (القصواء) اوثنی پر سوار ہوئے یہاں تک کہ جب آپ کی سواری (البیداء) میں سیدھی کھڑی ہوئی تو میں نے دیکھا کہ آپ کے سامنے، آپ کی دائیں جانب، باعیں جانب اور آپ کے پیچھے (چاروں طرف) حد نگاہ تک انسان ہی انسان تھے۔ کوئی سوار تھا اور کوئی پاپیاہہ اور رسول اللہ ﷺ ہمارے درمیان تھے اور اس وقت قرآن مجید کا نزول جاری تھا اور آپ ﷺ اس کی تفسیر سے واقف تھا اور آپ ﷺ نے جو عمل کیا ہم نے بھی وہی عمل کیا۔ چنانچہ آپ ﷺ نے توحید کے ساتھ احرام کی نیت کی اور یہ تلبیہ پڑھا: «لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَّيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالْعَمَّةَ لَكَ وَالْمُلْكَ، لَا شَرِيكَ لَكَ»

”میں حاضر ہوں اے اللہ میں حاضر ہوں۔ میں حاضر ہوں تیرا کوئی شریک نہیں۔ میں حاضر ہوں۔ بے شک تمام

تعریفیں نہیں اور بادشاہت تیرے لئے ہے۔ تیرا کوئی شریک نہیں۔“

لوگوں نے بھی یہی تلبیہ پڑھنا شروع کر دیا، آپ ﷺ نے ان پر اس تلبیہ کا کوئی لفظ رد نہیں کیا۔ آپ ﷺ مسلسل یہ تلبیہ پڑھتے رہے۔

حضرت جابر بن عبد اللہؓ کہتے ہیں: ہم نے حج ہی کی نیت کی کیونکہ ہم عمرہ کو تو جانتے ہی نہ تھے یہاں تک کہ جب ہم آپ ﷺ کے ساتھ بیت اللہ تک پہنچے تو آپ ﷺ نے مجر اسود کا استلام کیا، پھر (پہلے) تین چکروں میں آپ نے رمل کیا اور باقی چار چکر آپ نے عام رفارمیں چلتے ہوئے پورے کئے۔ پھر آپ ﷺ مقام ابراہیم پر آئے اور آپ نے یہ آیت پڑھی: ﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصْلَى ﴾ اور آپ نے مقام ابراہیم کو اپنے اور بیت اللہ کے درمیان رکھ کر دور کعت نماز ادا فرمائی جس میں آپ ﷺ نے سورۃ الکافرون اور سورۃ الخلاص پڑھیں۔ پھر آپ ﷺ دوبارہ مجر اسود پر آئے اور اس کا استلام کیا، اس کے بعد آپ ﷺ صفا کی طرف چلے گئے اور جب صفا کے قریب پہنچے تو آپ ﷺ نے یہ آیت پڑھی: ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ ﴾ اور فرمایا: «أَبْدًا يَمَا بَدَا اللَّهُ بِهِ» ”میں بھی وہیں سے شروع کرتا ہوں جہاں سے اللہ تعالیٰ نے شروع کیا ہے۔“

چنانچہ آپ ﷺ نے صفا سے آغاز کیا اور اس کے اوپر چڑھ گئے یہاں تک کہ جب آپ ﷺ نے بیت اللہ کو دیکھ لیا تو اس کی طرف رخ کر کے آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کی توحید اور بڑائی بیان کی اور آپ نے فرمایا: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ، وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، أَنْجَزَ وَعْدَهُ وَنَصَرَ عَبْدَهُ وَهَزَمَ الْأَحْزَابَ وَحْدَهُ»

پھر آپ ﷺ نے اس دوران دعائیں۔ آپ نے تین مرتبہ اسی طرح کیا۔ اس کے بعد آپ ﷺ مرودہ کی طرف چل دئے یہاں تک کہ جب وادی کے درمیان آپ کے قدم تک گئے تو آپ ﷺ دوڑ پڑے حتیٰ کہ جب چڑھائی شروع ہوئی تو آپ ﷺ عام رفارمیں چلنے لگے یہاں تک کہ آپ مرودہ پر پہنچ گئے۔ یہاں بھی آپ ﷺ نے وہی کیا جو آپ نے صفا پر کیا تھا اور جب آپ کا آخری چکر مرودہ پر پورا ہوا تو آپ ﷺ نے فرمایا: «لَوْ أَنِّي أَسْتَقْبَلُ مِنْ أَغْرِيٍ ما أَسْتَدْبَرُتُ لَمْ أَسْقِ الْهَدَىَ وَجَعَلْتُهَا عُمْرَةً، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ لَيْسَ مَعَهُ هَدَىٰ فَلَيَحْلِلَ ، وَلَيُجْعَلْهَا عُمْرَةً»

”مجھے اب جو بات معلوم ہوئی ہے اگر پہلے معلوم ہو جاتی تو میں قربانی کا جانورتے لے کر آتا اور اسے عمرہ بنا لیتا۔ ہذا تم میں سے جس شخص کے ساتھ قربانی کا جانورتہ ہو وہ حلال ہو جائے اور اسے عمرہ کبھی لے۔“

یہ سن کر حضرت سراجۃ بن مالک رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے اور کہنے لگے: اے اللہ کے رسول! کیا یہ حکم صرف اس

سال کیلئے ہے یا ہمیشہ کیلئے؟ تو آپ ﷺ نے اپنے ہاتھوں کی انگلیاں باہم ملا کر دو مرتبہ فرمایا:  
«دَخَلَتِ الْعُمَرَةُ فِي الْحَجَّ» ”عمرہ حج میں داخل ہو گیا ہے۔“ اور یہ ہمیشہ کیلئے ہے۔

حضرت علیؑ یمن سے نبی کریم ﷺ کے اوپر لے کر آئے، انھوں نے دیکھا کہ حضرت فاطمۃؓؑ خاتونؓؑ حلال ہو چکی ہیں اور انھوں نے رنگے ہوئے کپڑے پہنے ہوئے ہیں اور سرمه لگایا ہوا ہے۔ یہ دیکھ کر انھوں نے حضرت فاطمۃؓؑ سے کہا کہ تم نے ایسا نہیں کرتا تھا۔ انھوں نے جواب دیا کہ مجھے میرے باب (حضرت محمد ﷺ) نے اس کا حکم دیا ہے۔

حضرت جابرؓؑ کہتے ہیں کہ حضرت علیؓؑ عراق میں بیان کیا کرتے تھے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پاس حضرت فاطمۃؓؑ نے جو کچھ کیا تھا اس کی شکایت لے کر پہنچا اور میں یہ چاہتا تھا کہ حضرت فاطمۃؓؑ نے آپ ﷺ کے بارے میں جو بتالیا کہ آپ ﷺ نے ان کو اس کا حکم دیا تھا اس کے بارے میں آپ کی رائے معلوم کرلوں۔ میں نے آپ ﷺ کو یہ بھی بتالیا کہ میں نے حضرت فاطمۃؓؑ کو کہا ہے کہ تمہیں ایسا نہیں کرتا چاہئے تھا تو آپ ﷺ نے فرمایا: «صَدَقَتْ، صَدَقَتْ، مَاذَا قُلْتَ جِينَ فَرَضْتَ الْحَجَّ؟» ”اس نے حج کہا ہے، اس نے حج کہا ہے اور بتاؤ تم نے جب اپنے اور حج فرض کر لیا تھا تو کیا نیت کی تھی؟“

میں نے گزارش کی: میں نے یوں کہا تھا کہ اے اللہ! میں اس چیز کے ساتھ احرام کی نیت کرتا ہوں جس کے ساتھ تیرے رسول نے کی۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”میرے ساتھ تو قربانی بھی ہے (اور جس طرح میں حلال نہیں ہوا) تم بھی حلال نہیں ہو سکتے۔“

حضرت جابرؓؑ بیان کرتے ہیں کہ حضرت علیؓؑ جو قربانی کے جانور یمن سے رسول اللہ ﷺ کے پاس لائے تھے ان کی تعداد ایک سو تھی۔ پھر تمام لوگ حلال ہو گئے اور انھوں نے بال چھوٹے کروالے سوائے نبی کریم ﷺ کے اور سوائے ان لوگوں کے جن کے ساتھ قربانیاں تھیں۔

پھر جب یوم الترویۃ (آٹھ ذوالحج کا دن) آیا تو تمام لوگ حج کی نیت کر کے منی کی طرف روانہ ہو گئے۔ رسول اللہ ﷺ بھی اپنی سواری پر سوار ہو کر منی میں پہنچے اور آپ نے وہاں ظہر، عصر، مغرب، عشاء اور (نو ڈوانج کو) فجر کی نمازیں پڑھیں۔ فجر کی نماز کے بعد آپ ﷺ کچھ دیر پھرے رہے یہاں تک کہ جب سورج طلوع ہو گیا تو آپ ﷺ نے حکم دیا کہ (عرفات میں پہنچ کر) نمرۃ میں ان کیلئے ایک خیمہ لگا دیا جائے۔ پھر آپ ﷺ روانہ ہو گئے۔ قریش کو اس بارے میں یقین تھا کہ آپ ضرور المشرع الحرام میں وقوف فرمائیں گے جیسا کہ قریش

جامعیت کے دور میں کرتے تھے لیکن رسول اللہ ﷺ اسے عبور کر کے عرفات میں پہنچ گئے۔ آپ نے دیکھا کہ آپ کیلئے ایک خیر نمرۃ میں لگا دیا گیا ہے۔ چنانچہ آپ ﷺ اسی میں اتر گئے یہاں تک کہ جب سورج ڈھل گیا تو آپ نے القصواء کو تیار کرنے کا حکم دیا۔ لہذا حب حکم اس پر کجاوار کھدیا گیا اور آپ ﷺ اس پر سوار ہو کر وادی کے درمیان پہنچ چہاں آپ ﷺ نے خطبہ ارشاد فرمایا۔

[عید الاضحیٰ کے بعد اس خطبہ کا تفصیل سے تذکرہ کیا جائے گا، ان شاء اللہ تعالیٰ]

اس کے بعد (مؤذن نے) اذان اور پھر اقامت کی، آپ ﷺ نے ظہر کی نماز پڑھائی، پھر دوسری اقامت کی گئی اور آپ ﷺ نے عصر کی نماز پڑھائی۔ ان دونوں نمازوں کے درمیان آپ ﷺ نے کوئی اور نماز (نفل وغیرہ) نہیں پڑھی۔ بعد ازاں رسول اللہ ﷺ سوراہی پر سوار ہوئے اور (عرفات میں) جائے قوف تک پہنچ۔ آپ ﷺ نے اپنی اونٹی (القصواء) کا بیٹ پھر دل کی طرف اور پا پیداہ چلنے والوں کو اپنے سامنے کر لیا اور قبلہ رخ ہو کر آپ ﷺ نے غروبِ آفتاب تک دوف فرمایا۔

پھر رسول اللہ ﷺ نے اپنے چیچھے حضرت اسماعیل بن الحنفہ کو بھالیا اور مزادفہ کی طرف اس حالت میں روانہ ہوئے کہ آپ نے اپنی اونٹی (القصواء) کی گلیل کو شدت سے کھینچا ہوا تھا حتیٰ تک کہ اس کا سر کجاوے کے اس حصہ تک جا پہنچا چہاں ایک سوار تھک کر اپنے پاؤں رکھ لیتا ہے۔ اور آپ ﷺ اپنے دائیں ہاتھ سے اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرماتے تھے:

«أَيَّهَا النَّاسُ، الْسَّكِينَةُ السَّكِينَةُ» "اے لوگو! اسکون واطمینان کے ساتھ چلو۔"

نبی کریم ﷺ جب کسی ہمارا زمین پر پہنچتے تو اپنی سواری کی گلیل ڈھیل چھوڑ دیتے یہاں تک کہ وہ (کسی پہاڑ وغیرہ پر) چڑھائی شروع کرتی۔

آپ ﷺ جب مزادفہ میں پہنچتے تو وہاں آپ نے مغرب و عشاء کی نمازیں ایک اذان اور دو اقامتوں کے ساتھ ادا کیں اور ان کے درمیان کوئی (نفل) نماز نہیں پڑھی۔ بعد ازاں آپ ﷺ سو گئے یہاں تک کہ فجر طلوع ہو گئی اور جب واضح طور پر فجر کا وقت ہو گیا تو آپ ﷺ نے اذان اور اقامت کے ساتھ نماز فخر ادا فرمائی۔ پھر آپ ﷺ القصواء پر سوار ہوئے اور المشر المرام میں آگئے چہاں آپ نے قبلہ رخ ہو کر اللہ تعالیٰ سے دعا کی، اس کی بڑائی اور توحید بیان کی اور صبح کی روشنی پھیلنے تک آپ ﷺ بدستور اسی حالت میں رہے۔ اس کے بعد سورج طلوع ہونے سے پہلے ہی آپ ﷺ منی کو روانہ ہو گئے یہاں سے آپ ﷺ نے حضرت افضل بن عباس بن نعہد کو اپنے چیچھے سوار کیا جو کہ بہت ہی حسین و جمیل اور خوبصورت بالوں والے تھے۔ جب آپ ﷺ

کے پاس سے خواتین گذرنے لگیں تو حضرت الفضل بن عباس رض ان کی طرف دیکھنے لگے۔ چنانچہ رسول اللہ ﷺ نے ان کے چہرے پر اپنا ہاتھ رکھ دیا لیکن حضرت الفضل رض نے اپنا چہرہ دوسری جانب پھیر لیا اور دوبارہ خواتین کی طرف دیکھنے لگے۔ تو آپ ﷺ نے دوسری جانب سے بھی ان کے چہرے پر اپنا ہاتھ رکھ دیا تا کہ وہ خواتین کی طرف مت دیکھیں یہاں تک کہ آپ وادی الحسر کے درمیان میں پہنچ گئے۔ یہاں آپ ﷺ نے اپنی سواری کو تیز کر دیا اور آپ اس راستے کی طرف مزگے جو جرمہ عقبۃ کو جاتا ہے۔

نبی کریم ﷺ جب بڑے جرمہ تک پہنچ جو کہ درخت کے قریب ہے تو آپ ﷺ نے وادی کے درمیان سے اسے سات کنکریاں ماریں۔ ہر کنکری کے ساتھ آپ ﷺ تمجید کرتے۔ کنکریاں چھوٹے سائز کی تھیں۔ اس کے بعد آپ ﷺ قربان گاہ کی طرف گئے جہاں آپ ﷺ نے تریٹھ (۲۳) اونٹ ذنم کئے اور باقی جانور آپ ﷺ نے حضرت علی رض کو دے دیے جنہوں نے ان کو ذنم کیا۔ آپ ﷺ نے حضرت علی رض کو بھی اپنی قربانیوں میں شریک کیا، پھر آپ ﷺ نے حکم دیا کہ ہر قربانی سے کچھ گوشت لیا جائے۔ چنانچہ حب حکم ہر قربانی سے گوشت لیکر اسے ہائڈی میں ڈال دیا گیا اور جب گوشت پک گیا تو دونوں نے گوشت تناول کیا اور اس کا شور بہ نوش کیا۔ بعد ازاں آپ ﷺ اپنی سواری پر سوار ہوئے اور طوافِ افاضہ کیلئے بیت اللہ کو روانہ ہو گئے۔ آپ ﷺ نے ظہر کی نماز بیت اللہ میں ادا کی۔ اس کے بعد آپ ﷺ بنی عبدالمطلب کے پاس گئے جو کہ (جان کو) زمزم کا پانی پلا رہے تھے تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِنْزَعُوا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، فَلَوْلَا أَنْ يَعْلَمُكُمُ النَّاسُ عَلَى سِقَاتِيْكُمْ لَنَزَعْتُ مَعَكُمْ»  
”اے بنی عبدالمطلب! تم ڈول کے ذریعے پانی نکالو اور اگر مجھے اس بات کا اندریشہ نہ ہوتا کہ لوگ تم پر غالب آجائیں گے تو میں بھی تمہارے ساتھ پانی نکالتا اور (حجاج کو پلاتا۔)“ پھر انہوں نے آپ ﷺ کو ڈول دیا جس سے آپ ﷺ نے زمزم کا پانی نوش فرمایا۔<sup>①</sup>

یہ تھا نبی کریم ﷺ کا طریقہ حج۔ ہم دعا گو ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں آپ ﷺ کی اتباع کرنے کی توفیق

دے۔

### دوسری اخطیبه

حضرات! حج تو مکہ مکرمہ میں ہی مکمل ہو جاتا ہے البتہ مسجد نبوی میں نماز پڑھنے کا ثواب حاصل کرنے کی

① صحیح مسلم: 1218

نیت سے مدینہ طیبہ کا سفر کرنا منتخب ہے۔ رسول اللہ ﷺ کا فرمان ہے کہ «صَلَاةٌ فِي مَسْجِدٍ هَذَا خَيْرٌ مِّنَ الْفَصْلَةِ فِيمَا سِوَاهُ إِلَّا الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ»<sup>①</sup> ”میری اس مسجد میں ایک نماز دوسرا مساجد میں ایک ہزار نمازوں سے بہتر ہے سوائے مسجد حرام کے۔“

## آداب زیارت مسجد نبوی

① مسجد نبوی میں پہنچ کر تھیۃ المسجد پڑھیں۔ اگر ہو سکے تو روضۃ من ریاض الجنة میں جا کر پڑھیں کیونکہ رسول اللہ ﷺ نے اسے جنت کا باعچہ قرار دیا ہے۔ ارشاد ہے:

«مَا بَيْنَ بَيْتِيْ وَمَنْبِرِيْ رَوْضَةٌ مِّنْ رِيَاضِ الْجَنَّةِ»<sup>②</sup>

”میرے گھر اور میرے منبر کا درمیانہ حصہ جنت کے باعچوں میں سے ایک باعچہ ہے۔“ پھر اگر فرض نماز کا وقت ہو تو پہلے فرض نماز باجماعت ادا کریں۔

② پھر رسول اللہ ﷺ کی قبر مبارک کے سامنے آئیں، درود و سلام پڑھیں اور بہتر ہے کہ درود ابراہیم جسے نماز میں پڑھا جاتا ہے وہی پڑھیں۔ پھر آپ ﷺ کے دونوں ساتھیوں حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ اور حضرت عمر بن عبدالعزیز کو بھی سلام کہیں۔

③ اگر دعا کرنا چاہیں تو مسجد نبوی میں جہاں چاہیں قبلہ رخ ہو کر کریں۔

④ روضہ مبارکہ پر بیست تبرک ہاتھ بھیرنا یا اس کا طوف کرنا قطعاً درست نہیں ہے۔

⑤ مردوں کیلئے منتخب ہے کہ وہ یقین الغرقد میں مدفن حضرات اور اسی طرح شہداء احمد بن علیؑ کی قبروں پر جا کر انھیں سلام کہیں اور ان کیلئے دعا کریں۔

نبی اکرم ﷺ نے اپنی امت کو یہ دعا سکھلائی ہے:

«السَّلَامُ عَلَى أَهْلِ الدِّيَارِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُسْلِمِينَ، وَيَرْحَمُ اللَّهُ الْمُسْتَقْدِمِينَ مِنَ وَمِنْكُمْ وَالْمُسْتَأْخِرِينَ، وَإِنَّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ يُكْمِ لِلَّاجِهِنَّ، نَسَأَلُ اللَّهَ لَنَا وَلَكُمُ الْعَافِيَةَ»<sup>③</sup>  
”ان گھروں میں رہنے والے مونوں اور مسلمانوں پر سلامتی ہو اور ہم ان شاء اللہ تم سے ملنے والے ہیں،

① صحیح البخاری: 1190، صحیح مسلم: 1394

② صحیح البخاری: 1195، صحیح مسلم: 1390

③ صحیح مسلم: 974، سنن النسائی: 2037 و 2040، سنن ابن ماجہ: 1547

اللہ کی رحمت ہو، ہم میں اور تم میں پہلے جانے والوں پر اور یچھے رہ جانے والوں پر۔ ہم اللہ سے اپنے لئے اور تمہارے لئے عافیت کا سوال کرتے ہیں۔“

(۷) مسجد نبوی کے علاوہ مدینہ طیبہ کی مساجد میں سے صرف مسجد قباء میں نماز پڑھنے کی خاص فضیلت ہے کیونکہ خود رسول اللہ ﷺ مسجد قباء میں جایا کرتے اور وہاں دور کعت نماز ادا کرتے تھے اور آپ ﷺ نے اس کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا:

«مَنْ تَطَهَّرَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ أَتَى مَسْجِدَ قُبَّةَ فَصَلَّى فِيهِ صَلَاةً كَانَ لَهُ كَأْجُرٌ عُمْرَةً»<sup>①</sup>

”جس شخص نے اپنے گھر میں وضو کیا، پھر مسجد قباء میں آیا اور اس میں نماز پڑھی تو اسے عمرہ کے ثواب کے برابر ثواب ملے گا۔“

باقی مساجد میں نماز پڑھنے کی کوئی خاص فضیلت ثابت نہیں ہے، اس لئے ثواب کی نیت سے ان کا قصد کرنا درست نہیں ہے۔

### بعض غلطیاں:

① بنی کریم ﷺ کی قبر کی زیارت کی نیت کر کے مدینہ طیبہ کا سفر کرنا۔

② جاج کے ذریعے رسول اللہ ﷺ کو سلام بھیجننا۔

③ ہر نماز کے بعد روضہ رسول ﷺ کی طرف چلے جانا یا اس کی طرف رخ کر کے انتہائی ادب سے کھڑے ہو جانا۔

④ دعا میں آپ ﷺ کو وسیلہ بنانا۔

⑤ مدینہ طیبہ میں چالیس نمازوں کی پابندی کرنا حالانکہ اس کے متعلق جو حدیث عموماً ذکر کی جاتی ہے وہ ضعیف اور ناقابلِ جحت ہے۔

خطبہ کے اختتام پر ہم سب دعا گو ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں حج مبرور نصیب فرمائے۔

<sup>①</sup> سنن الترمذی، سنن النسائی، سنن ابن ماجہ، ابن حبان۔ وصحیحه الألبانی

# ماہِ ذوالحجہ کے خطبات

① فضائل عشرہ ذوالحجہ اور قربانی کے مسائل

۲ خطبہ عید الاضحیٰ

۳ خطبہ جمعۃ الوداع (۱)

۴ خطبہ جمعۃ الوداع (۲)

## عشرہ ذوالحجہ کے فضائل و اعمال

اہم عناصر خطبہ:

۱ عشرہ ذوالحجہ کی اہمیت      ۲ عشرہ ذوالحجہ کے فضائل

۳ عشرہ ذوالحجہ میں مستحب اعمال      ۴ قربانی کی اہمیت

برادران اسلام!

اللہ تعالیٰ نے چونکہ ہر انسان کو اپنی عبادت کیلئے ہی پیدا کیا ہے اس لئے اسے چاہئے کہ وہ ہر لمحہ اس کی مشا کے مطابق گزارے اور اس کی عبادت کے ذریعے اس کے تقرب کیلئے کوشش رہے۔ تاہم اللہ تعالیٰ نے بعض حسین مواقع ایسے بھی عطا کئے ہیں کہ جن میں انسانوں کو اس کی عبادت کیلئے کریمہ کر بستہ ہو جانا چاہئے اور مختلف و متنوع اعمال صالح میں ایک دوسرے سے سبقت لے جانے کی کوشش کرنی چاہئے۔

ان مبارک مواقع میں سے ایک موقعہ عشرہ ذوالحجہ کا ہے۔ یہ وہ لایام ہیں جن کے افضل الایام ہونے کی شہادت رسول پاک ﷺ نے دی ہے اور ان میں نیک عمل کی بڑی تاکید فرمائی ہے بلکہ اللہ تعالیٰ نے تو قرآن مجید

میں ایک مقام پر ان ایام کی قسم بھی کھائی ہے۔

فرمایا: ﴿وَالْفَجْرِ وَلَيَالِ عَشْرِ﴾<sup>①</sup>

”قسم ہے نجیر کی اور دس راتوں کی۔“

جمهور مفسرین کے نزدیک دس راتوں سے مراد ذوالحجہ کی ابتدائی دس راتیں ہیں۔ علامہ ابن کثیر<sup>ؓ</sup> نے بھی اپنی تفسیر میں اسی رائے کو صحیح کہا ہے۔

اور اللہ تعالیٰ کا ان ایام کی قسم کھانا ہی انکی عظمت اور فضیلت کی سب سے بڑی دلیل ہے کیونکہ عظیم باری تعالیٰ کسی عظمت والی شے کی قسم ہی کھاتا ہے۔

لہذا اللہ کے بندوں کو بھی چاہئے کہ وہ ان ایام میں اعمال صالحہ کے لئے خوب محنت کریں اور ان کی آمد کو اپنے لئے باعثِ شرف اور یتکل سمجھیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَهُدْيَنَّهُمْ سُبْلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ﴾<sup>②</sup>

”اور جو لوگ ہمارے دین کی غاطر کوشش کرتے ہیں، ہم ان کو ضرور بالغور اپنے راستے و کھادیں گے اور یقیناً اللہ تعالیٰ نیک عمل کرنے والوں کے ساتھ ہوتا ہے۔“

اللہ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں ان ایام میں زیادہ عبادت کا اہتمام کرنے اور ان سے خوب مستفید ہونے کی توفیق دے۔

## عشرہ ذوالحجہ کے فضائل

(۱) دنیا کے تمام ایام میں یہ ایام افضل ہیں

حضرت جابر بن الصدیق<sup>رض</sup> بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿أَفْضُلُ أَيَّامِ الدُّنْيَا أَيَّامُ الْعُشْرِ يَعْنِي عَشْرَ ذِي الْحِجَّةِ، قِيلَ: وَلَا مِثْلُهُنَّ فِي سَيِّلِ اللَّهِ؟ قَالَ وَلَا مِثْلُهُنَّ فِي سَيِّلِ اللَّهِ إِلَّا رَجُلٌ عَفْرَ وَجْهَهُ فِي التُّرَابِ﴾<sup>③</sup>

① الفجر 89: 1-2

② العنکبوت 29: 69

③ رواه البزار و ابن حبان وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب: 1150

”دنیا کے سارے ایام کے مقابلے میں دس ایام (یعنی عشرہ ذوالحجہ) سب سے زیادہ افضل ہیں۔ آپ سے استفسار کیا گیا کہ اگر اتنے ہی دن جہاد فی سبیل اللہ میں گذارے جائیں تو وہ بھی ان کے برابر نہیں ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: جہاد فی سبیل اللہ میں گذارے ہوئے دن بھی ان جیسے نہیں سوائے اس شخص کے کہ جو شہید ہو جائے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رض نے ارشاد فرمایا:

«مَا مِنْ أَيَّامٍ أَعَمَّلُ الصَّالِحُ فِيهَا أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنْ هَذِهِ الْأَيَّامِ يَعْنِي أَيَّامَ الْعَشْرِ، قَالُوا: يَارَسُولَ اللَّهِ! وَلَا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ؟ قَالَ: وَلَا الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ إِلَّا رَجُلٌ خَرَجَ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، ثُمَّ لَمْ يَرْجِعْ مِنْ ذَلِكَ بِشَيْءٍ»<sup>①</sup>

”عمل صالح کے لئے یہ ایام (یعنی ماہ ذوالحجہ کے ابتدائی دس دن) اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ محبوب ہیں۔ صحابہ کرام رض نے پوچھا: یا رسول اللہ! کیا اللہ کے راستے میں جہاد کرنا بھی (اتا محبوب) نہیں؟ آپ نے فرمایا: اللہ کے راستے میں جہاد کرنا بھی اتنا محبوب نہیں سوائے اس کے کہ انسان اپنی جان و مال کے ساتھ نکلے اور پھر کسی بھی چیز کے ساتھ واپس نہ لوئے۔“ یعنی مال بھی اللہ کے راستے میں خرچ کر ڈالے اور خود بھی شہید ہو جائے، تو یقیناً اس کا عمل زیادہ محبوب ہو گا ورنہ اس کو چھوڑ کر باقی تمام اعمال اللہ تعالیٰ کو ان ایام میں زیادہ محبوب ہوتے ہیں۔

ایک اور روایت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد یوں ہے:

«مَا مِنْ عَمَلٍ أَزْكَى عِنْدَ اللَّهِ وَلَا أَعْظَمُ أَجْرًا مِنْ خَيْرٍ يَعْمَلُهُ فِي عَشْرِ الْأَضْحَى»

”وہ خیر کا عمل جو قربانی کے عشرہ میں کیا جائے، اللہ تعالیٰ کے ہاں اُس سے زیادہ پاکیزہ اور اُس سے زیادہ اجر والا عمل کوئی نہیں۔“

پوچھا گیا: جہاد فی سبیل اللہ بھی نہیں؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”جہاد فی سبیل اللہ بھی نہیں، سوائے اس شخص کے جو اپنی جان اور مال کے ساتھ نکلے، پھر مال بھی تربان کروئے اور اپنی جان بھی۔“

راویٰ حدیث کہتے ہیں کہ اس حدیث کی بناء پر سعید بن جییر<sup>ؓ</sup> جب عشرہ ذوالحجہ شروع ہوتا تو عبادات میں اتنی محنت کرتے کہ ان جیسی عبادت کرنا دوسروں کیلئے مشکل ہو جاتا۔<sup>②</sup>

① رواہ حمد۔ واللہ لفظ له۔ والبخاری بمعناہ: 969

② صحيح الترغيب والترهيب للألباني: 1148

لہذا ہمیں بھی سلف صالحین<sup>ؐ</sup> کے اسی طرز عمل کو اختیار کرتے ہوئے اس عشرہ میں زیادہ عبادت کرنی چاہئے۔ کیونکہ کسی عمل خیر پر اُس کے کرنے والے کو جواہر و ثواب اللہ تعالیٰ اس عشرہ میں عطا کرتا ہے وہ اس حدیث کے مطابق کسی اور عشرہ میں عطا نہیں کرتا۔

### (۲) انہی ایام میں یوم عرفہ بھی ہے

جی ہاں، یوم عرفہ جو حج کا اصل دن ہے اور اسی میں حج کا سب سے بڑا کرن (وقوف عرفہ) ادا کیا جاتا ہے وہ بھی انہی دنوں میں آتا ہے۔ وہ عظیم دن کہ جس میں اللہ تعالیٰ اہل عرفات کیلئے عام مغفرت کا اعلان کرتا ہے اور اس میں سب سے زیادہ اپنے بندوں کو جہنم سے آزادی عطا کرتا ہے۔ اس بناء پر اگر ایام عشرہ ذوالحجہ میں سے کسی دن کو کوئی فضیلت نہ ہوتی تو صرف یوم عرفہ ہی ان سارے ایام کی فضیلت کے لئے کافی ہوتا۔

### (۳) انہی ایام میں یوم نحر بھی ہے

بعض علماء کے نزدیک یوم نحر (قربانی کا دن) سال کے تمام دنوں سے افضل ہے۔

کیونکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«أَعْظَمُ الْأَيَّامِ عِنْدَ أَيَّامِ النَّحْرِ وَيَوْمِ الْقِرْبَةِ»<sup>①</sup>

”اللہ کے نزدیک سب سے زیادہ باوقار اور عظمت والا دن یوم نحر (یعنی دس ذوالحجہ کا دن) ہے۔ پھر اس کے بعد (منی میں) ٹھہر نے کا دن (یعنی گیارہ ذوالحجہ) ہے۔“

### (۴) ان ایام میں متعدد اہم ترین عبارتیں جمع ہوتی ہیں

علامہ ابن حجر فتح الباری میں یہ نکتہ بیان کرتے ہیں کہ

(وَالَّذِي يَظْهَرُ أَنَّ السَّبَبَ فِي امْتِيَازِ عَشْرِ ذِي الْحِجَّةِ لِمَكَانِ اجْتِمَاعِ أُمَّهَاتِ الْعِبَادَةِ فِيهِ وَهِيَ الصَّلَاةُ وَالصِّيَامُ وَالصَّدَقَةُ وَالْحَجُّ، وَلَا يَتَّأْتِي ذَلِكَ فِي غَيْرِهِ) <sup>②</sup>

”عشرہ ذوالحجہ کی امتیازی فضیلت کا سبب یہ معلوم ہوتا ہے کہ ساری اہم ترین عبارتیں اس عشرہ میں جمع ہو جاتی ہیں اور وہ ہیں: نماز، روزہ، صدقہ اور حج۔ اس کے علاوہ دیگر مناسنگوں میں یہ ساری عبارتیں اس طرح جمع نہیں ہوتی ہیں۔“

② فتح الباری: 2/460

① سنن أبي داؤد والنسانی۔ وصحیحه الألبانی

## عشرہ ذوالحجہ کے مستحب اعمال

عزیزان گرامی! جب آپ یہ سمجھ گئے کہ عام ایام کی بہ نسبت عشرہ ذوالحجہ میں عمل صالح کی بڑی فضیلت ہے تو اللہ تعالیٰ نے جو شہری موقع عطا کیا ہے اس کو غنیمت جانیں اور عشرہ ذوالحجہ کا خصوصی اہتمام کریں۔ یہ حسین فرستیں اور سازگار موقع بار بار نہیں آیا کرتے۔ اس لئے ان ایام میں عبادت کی خوب کوشش کیجیا کہ ہمارے اسلاف ان موقع کو بالکل نہ گنوائے اور اعمال صالح میں اپنی بے انہا دلچسپی کا مظاہرہ کرتے تھے۔

ابو عثمان التہمدیؓ کہتے ہیں:

”اسلاف کرام قین عشروں کی بڑی قدر کیا کرتے تھے، رمضان کا آخری عشرہ اور ذوالحجہ اور محرم کا پہلا عشرہ۔“

ان ایام میں جو جو اعمال مستحب ہیں اور جن کا تمام مسلمانوں کو خصوصی اہتمام کرنا چاہئے وہ یہ ہیں:

### (۱) مناسک حج اور عمرہ کی ادائیگی:

عشرہ ذوالحجہ میں کئے جانے والے اعمال میں سب سے افضل عمل حج و عمرہ کے مناسک ادا کرنا ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ جس شخص کو اپنے نبی حضرت محمد ﷺ کی سنت مبارکہ کے مطابق حج بیت اللہ اور ادائے عمرہ کی توفیق دیتا ہے اس کا بدلہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک جنت ہی ہے۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

«الْعُمَرَةُ إِلَى الْعُمَرَةِ كَفَارَةٌ لِمَا بَيْنَهُمَا، وَالْحَجُّ الْمَبْرُورُ لَيْسَ لَهُ جَزَاءٌ إِلَّا الْجَنَّةُ» ①

”ایک عمرہ کے بعد دوسرا عمرہ اپنے درمیان کے (گناہوں) کے لئے کفارہ ہے۔ اور حج مبرور کا بدلہ سوائے جنت کے کچھ نہیں۔“

حج مبرور وہ حج ہے جو طریقہ نبوی کے مطابق کیا جائے اور جو تمام قسم کے گناہوں مثلاً ریا، جماع اور فشق و فحور و ای باتوں سے بالکل پاک ہو اور سر اپاٹیک اعمال و کردار سے معمور ہو۔

### (۲) روزہ رکھنا:

روزہ بھی عمل صالح کی جنس سے ہے بلکہ اللہ کے نزدیک سب سے افضل اور محبوب اعمال میں سے ایک عمل ہے۔

① متفق علیہ

حضرت ابوسعید الخدري رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
 «مَا مِنْ عَبْدٍ يَصُومُ يَوْمًا فِي سَيِّلِ اللَّهِ إِلَّا بَاعْدَ اللَّهِ بِذِلِّكَ الْيَوْمِ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ  
 سَبْعِينَ حَرِيْفًا» ①

”جو شخص اللہ کی راہ میں ایک روزہ رکھتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے بد لے میں اس کے چہرے کو جہنم سے سر سال کی مسافت تک دور کر دیتا ہے۔“

یہ روزہ کی عمومی فضیلت ہے اور جہاں تک عشرہ ذوالحجہ میں روزے رکھنے کا تعلق ہے تو رسول اکرم ﷺ کی ازواج مطہرات رضی اللہ عنہن میں سے کسی سے مروی ہے کہ  
 (كَانَ رَسُولُ اللَّهِ يَصُومُ تَسْعَ ذِي الْحِجَّةِ، وَيَوْمَ عَاشُورَاءَ، وَثَلَاثَةَ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ) ②

”رسول اکرم ﷺ کو عشرہ ذوالحجہ کے پہلے نو دن روزہ رکھتے تھے، اسی طرح یوم عاشوراء کا اور ہر ماہ میں تین دن روزہ رکھتے تھے۔“

اس بناء پر عشرہ ذوالحجہ یعنی اس ماہ کے پہلے نو دن روزہ رکھنا مستحب ہے۔

اور جہاں تک حضرت عائشہؓ کا یہ قول ہے کہ

(مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَصَومُ صَائِمًا فِي الْعَشْرِ قَطُّ) ③

”میں نے رسول اللہ ﷺ کو عشرہ ذوالحجہ میں کبھی روزے کی حالت میں نہیں دیکھا۔“

تو اس کے بارے میں امام نووی کہتے ہیں:

”اس حدیث سے یہ وہم پیدا ہوتا ہے کہ عشرہ ذوالحجہ یعنی ذوالحجہ کے پہلے نو دن روزہ رکھنا مکروہ ہے! جبکہ علماء اس کی تاویل یوں کرتے ہیں کہ ان نو ایام کا روزہ رکھنے میں کوئی کراہت نہیں ہے بلکہ یہ تو نہایت درجہ مستحب ہے خاص طور پر نو ذوالحجہ کا روزہ جس کی فضیلت میں کئی احادیث وارد ہیں۔ اس کے علاوہ صحیح بخاری میں رسول اکرم ﷺ کا یہ ارشاد بھی ہے کہ ”ان ایام میں عمل صالح اللہ تعالیٰ کو باقی تمام ایام کی بُنیت زیادہ محظوظ ہوتا ہے۔“ تو حضرت عائشہؓ کا یہ کہنا کہ ان ایام میں آپ ﷺ نے روزہ نہیں رکھا، اس کا یہ معنی ہے کہ کسی

① صحيح البخاري: 2840، صحيح مسلم: 1153

② سنن أبي داؤد: الصيام باب في صوم العشر: 2437 وصححه الألباني

③ صحيح مسلم: 1176

بیماری کے عارضہ یا سفر وغیرہ کی بنا پر روزہ نہیں رکھا۔ اور ان کا یہ کہنا کہ انہوں نے آپ ﷺ کو ان ایام میں روزہ کی حالت میں نہیں دیکھا تو ان کے نہ دیکھنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ آپ ﷺ نے روزہ رکھا ہی نہیں۔ پھر امام نوویؒ نے ابو داؤد کی وہی حدیث بطور دلیل ذکر کی ہے جس کا تذکرہ ہم بھی کر چکے ہیں۔<sup>①</sup>

جبکہ حافظ ابن حجرؓ کا حضرت عائشہؓ کے قول کے بارے میں کہنا ہے کہ شاید یہ اس لئے کہ آپ ﷺ بعض اوقات کسی عمل کو پسند تو کرتے تھے لیکن اُس کی فرضیت کی خوف کی وجہ سے اسے ترک کر دیتے تھے۔ لہذا ہو سکتا ہے کہ آنحضرت ﷺ نے اسے بھی فرضیت کے اندر یہ کی بنا پر چھوڑ دیا ہو۔<sup>②</sup>

بہر حال حضرت عائشہؓ کے قول کی جو بھی تاویل ہو نبی کریم ﷺ کا جو عمومی ارشاد ہے کہ ان ایام میں عمل صالح اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محبوب ہوتا ہے تو اُس میں روزہ بھی آتا ہے اور روزہ کے فضائل متعدد احادیث سے ثابت ہیں۔

واضح ہے کہ ایامِ عشرہ ذوالحجہ میں سے یومِ عرفہ کے روزے کو آپ ﷺ نے خصوصی اہمیت دی ہے اور اس کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا ہے:

«صَوْمُ يَوْمِ عَرْفَةَ أَحْتَسِبُ عَلَى اللَّهِ أَنْ يُكَفَّرَ السَّنَةُ الَّتِيْ قَبْلَهُ وَالَّتِيْ بَعْدَهُ»<sup>③</sup>

”یومِ عرفہ کے روزہ کے متعلق مجھے اللہ سے امید ہے کہ وہ پچھلے ایک سال اور آنے والے ایک سال کے گناہوں کے لئے کفارہ بن جائے گا۔“

لہذا نو ذوالحجہ (یعنی یوم عرفہ) کا روزہ رکھنا سنت ہے۔

### (۳) نماز پڑھنا:

نماز سب سے زیادہ عظمت اور فضیلت والا عمل ہے، اس لئے اسے پورا سال وقت کی پابندی اور جماعت کے ساتھ ادا کرنا تمام مسلمانوں پر فرض ہے۔ خصوصاً ان ایام میں فرائض کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ کثرت سے نوافل پڑھنا اور انکا اہتمام بھی کرنا چاہئے کیونکہ نوافل اللہ سے قریب کرنے کا بہترین ذریعہ ہیں۔ حضرت ابو ہریرہؓ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَى لِي وَلِيًا فَقَدْ آذَنَتُهُ بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِيْ

۲) فتح الباری: 460/2

۱) شرح النووی لصحیح مسلم: 58/4

۲) صحیح مسلم: 1162

بِشَّيْءٍ أَحَبَ إِلَيْيَ مَا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِيْ يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّىْ أَحِبَهُ، فَإِذَا أَحِبْتَهُ كُنْتُ سَمِعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يَبْصِرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطِشُ بِهَا، وَرِجْلَهُ الَّتِي يَمْسِي بِهَا، وَإِنْ سَأَلْتَنِي لَأُعْطِيَنَهُ وَلَئِنْ أَسْتَعَاذَنِي لَأُعْيَذَنَهُ»<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے : جو شخص میرے دوست سے دشمنی کرتا ہے میں اس کے خلاف اعلان جنگ کرتا ہوں اور میرا بندہ سب سے زیادہ میرا تقرب اس چیز کے ساتھ حاصل کر سکتا ہے جسے میں نے اس پر فرض کیا ہے (یعنی فرانپش کے ساتھ میرا تقرب حاصل کرنا ہی مجھے سب سے زیادہ محبوب ہے) اور میرا بندہ نوافل کے ذریعے میرا تقرب حاصل کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ میرا اس سے محبت کر لیتا ہوں۔ پھر جب میں اس سے محبت کر لیتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ سنتا ہے اور اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ دیکھتا ہے۔ اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ پکڑتا ہے۔ اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس کے ذریعے وہ چلتا ہے۔ (یعنی اس کے ان تمام اعضاء کو اپنی اطاعت میں لگادیتا ہوں) اور اگر وہ مجھ سے سوال کرتا ہے تو میں اسے ضرور بالضرور عطا کرتا ہوں۔ اور اگر وہ میری پناہ طلب کرتا ہے تو میں یقیناً اسے پناہ دیتا ہوں۔“

### (۲) اللہ کا ذکر کرنا:

إن مبارك أيام میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کثرت سے کرنا چاہئے۔

حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا مِنْ أَيَّامٍ أَعْظَمُ عِنْدَ اللَّهِ وَلَا أَحَبُّ إِلَيْهِ الْعَمَلُ فِيهِنَّ مِنْ هَذِهِ الْأَيَّامِ الْعَشْرِ ، فَأَكْثِرُوا فِيهِنَّ مِنَ التَّهْلِيلِ وَالْتَّكْبِيرِ وَالْتَّحْمِيدِ»<sup>②</sup>

”اللہ کے نزدیک نہایت عظمت والے اور محبوب دن ایام عشرہ ذی الحجه کے مقابلے میں کوئی دن نہیں ہیں، اس لئے ان ایام میں لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، اللَّهُ أَكْبَرُ اور الْحَمْدُ لِلَّهِ الْعَلِيِّ جیسے اذکار کثرت سے کیا کرو۔“ اور ذکر اللہ کا اس سے بڑا فائدہ کیا ہوگا کہ اس سے اللہ تعالیٰ کی معیت نصیب ہوتی ہے۔

جیسا کہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے :

«يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى: أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِيْ بِنْ ، وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي ، فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ

② رواه أحمد: 9/323 و 10/296 وقال الأرناؤط : صحيح

① صحيح البخاري: 6502

ذَكْرُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ ذَكْرَنِي فِي مَلَأً ذَكْرُهُ فِي مَلَأً خَيْرٍ مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقْرَبَ إِلَيَّ بِشِيرٍ تَقْرَبَتْ إِلَيْهِ دُرَاعَا، وَإِنْ تَقْرَبَ إِلَيَّ دُرَاعًا تَقْرَبَتْ إِلَيْهِ بَاعًا، وَإِنْ أَتَانِي يَمْشِي أَتَيْتَهُ هَرْوَلَةً<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے کہ میں اپنے بندے کے گمان کے مطابق اس سے سلوک کرتا ہوں۔ اور جب وہ میرا ذکر کرتا ہے تو میں اس کے ساتھ ہوتا ہوں۔ اگر وہ مجھے دل میں یاد کرے تو میں بھی اسے دل میں یاد کرتا ہوں اور اگر وہ کسی جماعت میں مجھے یاد کرے تو میں اس سے بہتر جماعت میں اسے یاد کرتا ہوں۔ اور اگر وہ ایک بالشت میرے نزدیک ہوتا ہے تو میں ایک ہاتھ اس کے نزدیک ہوتا ہوں۔ اور اگر وہ ایک ہاتھ میرے نزدیک ہوتا ہے تو میں ایک کلا (دونوں ہاتھ پھیلانے ہوئے) اس کے قریب ہوتا ہوں۔ اور اگر وہ چلتا ہوا میرے پاس آئے تو میں دوڑ کر اس کی طرف جاتا ہوں۔“

یہ حدیث تو عام ذکر کے بارے میں ہے اور جہاں تک ان کلمات کا تعلق ہے جن کے بار بار پڑھنے کا آنحضرت ﷺ نے حکم دیا تو ان کے بڑے فوائد ہیں۔

حضرت ابوالک الأشعري رض کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْكَطْهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَلًا الْبَيْزَانَ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَلَّانَ (أَوْ تَمَلًا) مَا بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِنَ.....»<sup>②</sup>

”پاکیزگی آدھا ایمان ہے۔ ”الحمد لله“ ترازو کو (اجرو ثواب سے) بھردے گا۔ اور ”سبحان الله“ اور ”الحمد لله“ یہ دونوں کلمات زمین و آسمان کے درمیانے خلاء کو (اجرو ثواب سے) بھردیتے ہیں.....“

اس کے علاوہ ان کلمات مبارکہ کے مزید فوائد یہ ہیں :

① یہ تسبیحات اللہ تعالیٰ کے ہاں سب سے زیادہ محبوب کلام ہیں

حضرت سرہ بن جنبد رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَحَبُّ الْكَلَامَ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى أَرْبَعٌ، لَا يَصُرُّكَ يَأْيَهُنَّ بَدَأْتَ: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ»<sup>③</sup>

① صحیح البخاری ، التوحید ، باب قول الله (وَيَعْلَمُهُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ) 7405 ، صحیح مسلم ، کتاب الذکر والدعاء والتوبیة ، باب الحث على ذكر الله تعالى 2675

② صحیح مسلم: 2137

③ صحیح مسلم: 223

”چار کلمات اللہ تعالیٰ کو سب سے محبوب ہیں۔ آپ پر کوئی حرج نہیں کہ ان میں سے جس سے چاہیں ابتداء کریں اور وہ ہیں:

سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ“

(۲) یہ تسبیحات رسول اللہ ﷺ کو بھی سب سے زیادہ محبوب تھیں

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَأَنَّ أَقُولَ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِمَّا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ» ①

”اگر میں سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ کہوں تو یہ مجھے ہر اس چیز سے محبوب ہے جس پر سورج طلوع ہوا۔“ (یعنی دنیا کی ہر چیز سے)

(۳) جنت میں شجر کاری

حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَقِيْتُ إِبْرَاهِيمَ لَيْلَةً أُسْرِىَ بِي، فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ، أَقْرَئِ أُمَّتَكَ مَنْيَ السَّلَامَ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ الْجَنَّةَ طَيِّبَةُ التَّرْبَةِ، عَذْبَةُ الْمَاءِ، وَأَنَّهَا قِيعَانٌ، غِرَاسُهَا: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ» ②

”اسراء و معراج کی رات میری ملاقات حضرت ابراہیم ﷺ سے ہوئی تو انہوں نے کہا: اے محمد! اپنی امت کو میری طرف سے سلام پہنچا دینا اور انہیں آگاہ کرنا کہ جنت کی مٹی، بہت اچھی ہے، اس کا پانی انتہائی میٹھا اور اس کی زمین بالکل ہموار اور زرخیز ہے اور (سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ) کے ساتھ اس میں شجر کاری کی جا سکتی ہے۔“

ایک حدیث میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ شجر کاری کر رہے تھے کہ ان کے پاس سے رسول اللہ ﷺ کا گذر ہوا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: اے ابو ہریرہ! کیا میں تھیں اس سے بہتر شجر کاری نہ بتاؤں؟ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے کہا: کیوں نہیں اے اللہ کے رسول! تو آپ ﷺ نے فرمایا: تم (سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ) کہا کرو، ہر ایک کے بدے میں تمہارے لئے جنت میں ایک درخت

① صحیح مسلم: 2695

② سنن الترمذی: 3462۔ وصححه الألبانی

لگا دیا جائے گا۔<sup>①</sup>

③ حضرت عبد اللہ بن عمر وال العاص رضی اللہ عنہم کا بیان ہے کہ آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا عَلَى الْأَرْضِ رَجُلٌ يَقُولُ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ ، إِلَّا كَفَرَتْ عَنْهُ ذُنُوبُهُ وَلَوْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ»<sup>②</sup>

”خطے زمین پر جو شخص بھی یہ کلمات کہے: لا إله إلَّا الله وَالله أَكْبَرُ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ تواں کے گناہ مٹا دیئے جاتے ہیں چاہے وہ سمندر کی جھاگ کے برابر کیوں نہ ہوں۔“

⑤ حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہم کا بیان ہے کہ آنحضرت ﷺ ایک درخت کے پاس سے گذرے جس کے پتے نشک ہو چکے تھے، آپ نے اپنا عصا اس کو مارا تو اس کے نشک پتے جھزگئے۔ پھر آپ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ وَسُبْحَانَ اللَّهِ ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ لَتُساقطُ مِنْ ذُنُوبِ الْعَبْدِ كَمَا تَساقطَ وَرَقُ هَذِهِ الشَّجَرَةِ»<sup>③</sup>

”بے نشک یہ کلمات (الحمد لله وسبحان الله، ولا إله إلا الله والله أكبر) بندے کے گناہوں کو ایسے محجاڑتے ہیں جیسا کہ اس درخت کے پتے جھزگئے ہیں۔“

⑦ اللہ تعالیٰ نے ان تسبیحات کو اپنے بندوں کیلئے چن لیا ہے اور ان پر بہت بڑا جروہ ثواب مرتب کیا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ وابوسعید رضی اللہ عنہم کا بیان ہے کہ بنی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى مِنَ الْكَلَامِ أَرْبَعًا : سُبْحَانَ اللَّهِ ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ ، فَمَنْ قَالَ : سُبْحَانَ اللَّهِ كُتِبَ لَهُ عِشْرُونَ حَسَنَةً ، وَحُوتَّ عَنْهُ عِشْرُونَ سَيِّئَةً ، وَمَنْ قَالَ : أَكْبَرُ فَمِثْلُ ذَلِكَ ، وَمَنْ قَالَ : لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ فَمِثْلُ ذَلِكَ ، وَمَنْ قَالَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ مِنْ قَبْلِ نَفْسِهِ كُتِبَتْ لَهُ ثَلَاثُونَ حَسَنَةً وَحُوتَّ عَنْهُ ثَلَاثُونَ خَاطِئَةً»<sup>④</sup>

”بے نشک اللہ تعالیٰ نے کلام میں سے چار (کلمات کو) چن لیا ہے: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ۔ لہذا جو شخص سبحان الله کہے اس کیلئے میں نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں اور

① سنن ابن ماجہ: 3807 وصححه الألبانی

② سنن الترمذی: 3460 وحسنه الألبانی

③ مسند أحمد ومستدرک حاکم۔ وصححه الألبانی فی صحيح الجامع: 1718

اس کے میں گناہ معاف کر دینے جاتے ہیں اور جو شخص اللہ اکابر کہے اس کیلئے بھی اسی طرح اور جو شخص لا إله إلا الله کہے اس کیلئے بھی اسی طرح اور جو شخص اپنی طرف سے الحمد لله رب العالمین کہے تو اس کیلئے تمیں نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں اور اس کے تیس گناہ منادیے جاتے ہیں۔“

اپنی طرف سے الحمد لله رب العالمین کہنے سے مقصود یہ ہے کہ وہ کسی سبب کے بغیر الحمد لله رب العالمین کہے تو اس پر اسے زیادہ اجر و ثواب ملے گا بہ نسبت اس کے کہ وہ کسی نعمت پر اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرے مثلاً کھانے پینے یا سونے سے بیدار ہونے کے بعد۔

## ② یہ تسبیحات ڈھال ہیں

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”خُذُواْ جُنَاحَكُمْ“ ”اپنی ڈھال لے لو۔“

ہم نے کہا: اے اللہ کے رسول! دشمن سے بچاؤ کیلئے ڈھال جو ہمارے سروں پر آپنہ چاہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: ”نہیں، جہنم سے بچاؤ کیلئے ڈھال۔“

پھر آنحضرت ﷺ نے فرمایا: »قُولُواْ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، فَإِنَّهُمْ يَأْتِينَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُنْجِيَاتٍ وَمُقْدِمَاتٍ، وَهُنَّ الْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ«<sup>①</sup>  
 ”تم یہ کلمات پڑھا کرو: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ، کیونکہ یہ قیامت کے وہ (جہنم سے) نجات دہنہ اور (جنت کی طرف) آگے بڑھانے والے ہوں گے اور یہی باقی رہنے والی نیکیاں ہیں۔“

## ③ یہ تسبیحات عرش کے ارد گرد اپنے پڑھنے والے کا ذکر کرتی ہیں

حضرت نعیان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

»إِنَّ مِمَّا تَذَكَّرُونَ مِنْ جَلَالِ اللَّهِ: التَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَالْتَّهْلِيلُ وَالتَّحْمِيدُ، يَنْعَطِفُنَ حَوْلَ الْعَرْشِ لَهُنَّ دَوِيٌّ كَدَوِيٍّ النَّحْلُ، تَذَكَّرُ بِصَاحِبِهَا، أَمَّا يُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَكُونَ لَهُ، أَوْ لَا يَزَالُ لَهُ مَنْ يَذَكُرُ بِهِ«<sup>②</sup>

”اللہ تعالیٰ کی بزرگی سے جو تم یاد کرتے ہو، یہ تسبیحات بھی ہیں: سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ، وَلَا

① الحاکم۔ وصححه الالباني فی صحيح الجامع: 32

② سنن ابن ماجہ: 3809 وصححه الالباني

إِلَهٌ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ يَهُ عَرْشُ بَارِي تَعَالَى كَمَرْ دَرْكَرْدَجْتَمِي ہیں اور ان سے شہد کی مکھیوں کی آواز کی طرح ایک آواز آتی ہے جس میں وہ اپنے پڑھنے والے کا تذکرہ کرتی ہیں۔ تو کیا تم میں سے کوئی شخص اس بات کو پسند نہیں کرتا کہ کوئی اس کا تذکرہ کرنے والا بنے؟“

#### ۹) تسبیحات میں سے ہر ایک صدقہ ہے

جبیا کہ حضرت ابوذر ہنی اللہ عزوجلہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ کے اصحاب ﷺ میں سے کچھ لوگوں نے آپ سے کہا: اے اللہ کے رسول ﷺ! «ذَهَبَ أَهْلُ الدُّنْوِ بِالْأَجُورِ، يُصَلُّونَ كَمَا نُصَلِّى، وَيَصُومُونَ كَمَا نَصُومُ، وَيَصَدِّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ»  
یعنی ”مال والے لوگ اجر و ثواب لے گے، وہ ہماری طرح نمازیں بھی پڑھتے ہیں، روزے بھی رکھتے ہیں، اور اپنے بچے ہوئے مالوں کے ساتھ صدقہ بھی کرتے ہیں“

آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا: «أَوَ لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ؟ إِنَّ يُكَلِّ تَسْبِيحَةً صَدَقَةً، وَكُلَّ تَكْبِيرَةً صَدَقَةً، وَكُلَّ تَحْمِيدَةً صَدَقَةً، وَكُلَّ تَهْلِيلَةً صَدَقَةً، وَأَمْرًا بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً، وَنَهْيًا عَنْ مُنْكَرِ صَدَقَةً.....»<sup>①</sup>

”کیا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے بھی صدقہ کرنے کا ذریعہ نہیں بنادیا؟ بے شک ہر (سبحان الله) صدقہ ہے۔ ہر (الله اکبر) صدقہ ہے اور ہر (الحمد لله) صدقہ ہے۔ اور ہر (لا إله إلَّا الله) صدقہ ہے۔ نیکی کا ہر حکم صدقہ ہے اور ہر برائی سے روکنا صدقہ ہے.....“

ان کلمات مبارکہ کے ان عظیم فوائد کے پیش نظر ہمیں عام طور پر بھی اور خاص طور پر ان ایام میں بھی ان کو زیادہ سے زیادہ پڑھنا چاہئے۔

خاص طور تکمیرات کا تو اور زیادہ اہتمام کرنا چاہئے جبیا کہ ابن عمر ہنی اللہ عزوجلہ اور ابو ہریرہ ہنی اللہ عزوجلہ کیا کرتے تھے۔ امام بخاری<sup>ؓ</sup> فرماتے ہیں: (وَكَانَ أَبْنُ عُمَرَ وَأَبْوَهُرَيْرَةَ يَخْرُجَانِ إِلَى السُّوقِ فِي أَيَّامِ الْعَشْرِ، يُكَبِّرُانِ وَيُكَبِّرُ النَّاسُ بِتُكَبِّيرِهِمَا)<sup>②</sup>

”حضرت ابن عمر ہنی اللہ عزوجلہ اور حضرت ابو ہریرہ ہنی اللہ عزوجلہ (ما و ذوالحجہ کے) ان دس دنوں میں بازار کو نکل جاتے اور تکمیر کہتے رہتے۔ پھر دوسرے لوگ بھی انکی تکمیر سن کر تکمیرات پڑھتے۔“

ان ایام میں عموماً جہری تکمیریں کہنا اور آواز زیادہ سے زیادہ پلند کرنا مستحب ہے۔ خصوصاً یوم عرفہ کی نمازوں فجر

<sup>①</sup> صحیح البخاری: العیدین باب فضل العمل فی أيام التشريق

<sup>②</sup> صحیح مسلم: 1006

سے لیکر ۱۳ ذوالحجہ کی عصر کی نماز تک اس دوران ہر فرض نماز کے بعد جبرا تکبیرات پڑھنے کا اہتمام کرنا چاہئے۔ ان پانچ ایام میں فرائض کے بعد تکبیرات کا پڑھنا حضرت عمر بن حفظ، حضرت علی بن حفظ، حضرت عبد اللہ بن عباس بن حفظ اور حضرت عبد اللہ بن مسعود بن حفظ سمیت متعدد صحابہ کرام علیہم السلام سے ثابت ہے۔<sup>①</sup>

تکبیرات کے الفاظ یہ ہیں:

(اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلِلَّهِ الْحَمْدُ)

حضرت عبد اللہ بن مسعود بن حفظ انہی الفاظ کے ساتھ تکبیرات پڑھتے تھے۔ ان کی ابتداء میں 'اللہ اکبر' دو مرتبہ ہے۔ جبکہ ایک روایت میں ان سے یہ بھی ثابت ہے کہ وہ ابتداء میں اللہ اکبر، تین مرتبہ پڑھتے تھے۔ جبکہ حضرت عبد اللہ بن عباس بن حفظ یوں کہتے تھے: (اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُ أَكْبَرُ، وَلِلَّهِ الْحَمْدُ، اللَّهُ أَكْبَرُ وَأَكْبَرُ، اللَّهُ أَكْبَرُ عَلَى مَا هَدَانَا)<sup>②</sup>

یہ تکبیرات اجتماعی طور پر نہ پڑھی جائیں۔ اس لئے کہ یہ نہ تو اللہ کے نبی ﷺ سے منقول ہے اور نہ سلف صالحین کے عمل سے اس کا ثبوت ملتا ہے بلکہ اس کا سنت طریقہ یہ ہے کہ ہر شخص انفرادی طور پر تکبیرات پڑھے۔ (۵) صدقہ کرنا: صدقہ کرنا بھی ان اعمالی صالحہ میں سے ایک ہے جو ان دونوں میں مسلمانوں کے لئے مستحب ہیں۔ اللہ نے صدقہ کا تاکیدی حکم دیتے ہوئے فرمایا ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفُقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا يَبْيَغُ فِيهِ وَلَا خُلْهٌ وَلَا شَفَاعَةٌ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾<sup>③</sup>

”اے ایمان والو! جنم نے تمہیں دے رکھا ہے اس میں سے خرچ کرتے رہوں سے پہلے کہ وہ دن آئے جس میں نہ تجارت ہے نہ دوستی اور نہ شفاعت۔ اور کافر ہی طالم ہیں۔“

اور نبی ﷺ نے فرمایا ہے: «مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ فِيْ مَالٍ»<sup>④</sup>

”کسی مال کا صدقہ نکالنا اس مال کو گھٹانا نہیں۔“

لہذا ہمیں خصوصا ان ایام میں زیادہ سے زیادہ صدقہ کرنا چاہئے۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کو ان تمام اعمال کی توفیق دے۔ آمین

## دوسرا خطہ

برادران اسلام! عشرہ ذوالحجہ میں منتخب اعمال کے بارے میں ہم نے تفصیلی گفتگو کی۔ اب انہی اعمال میں سے ایک اور عمل جس کی شریعت میں تاکید کی گئی ہے اور اسے بھی اسی عشیرہ کے اختتام پر انجام دینا ہوتا ہے اور وہ ہے:

## (۲) قربانی

قربانی کرنا اللہ تعالیٰ کے قرب کا ذریعہ ہے اور نبی اکرم ﷺ کی سنت مبارکہ ہے جس پر آپ نے ہرسال عمل فرمایا۔

امام بخاریؒ نے صحیح بخاری میں کتاب الأضحیٰ کے تحت ایک باب باندھا ہے جس کا عنوان ہے: باب سنۃ الأضحیٰ پھر انہوں نے حضرت پراء بنی العاذ سے مروی ایک حدیث ذکر کی ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: «إِنَّ أَوَّلَ مَا نَبْدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هَذَا نُصَبِّلُ، ثُمَّ نَرْجِعُ فَنَنْحَرُ، مَنْ فَعَلَهُ فَقَدْ أَصَابَ سُتُّنَّا وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلًا فَإِنَّمَا هُوَ لَحْمٌ قَدَّمَهُ لِأَهْلِهِ، لَيْسَ مِنَ النُّسُكِ فِي شَيْءٍ»<sup>①</sup>

”آج کے دن ہم سب سے پہلے نماز عید پڑھیں گے، پھر واپس لوٹ کر قربانی کریں گے۔ جو شخص اسی طرح کرے گا وہ ہماری سنت کو پالے گا۔ اور جو شخص نماز عید سے پہلے قربانی کرے گا تو وہ بس گوشت ہی اپنے گھروالوں کو پیش کرے گا، قربانی نہیں ہو گی۔“

یہ حدیث اس بات کی دلیل ہے کہ قربانی سنت ہے، واجب نہیں۔

اس کے علاوہ سنن ترمذی میں مروی ہے کہ حضرت امین عمر بنی العاذ سے کسی نے سوال کیا کہ کیا قربانی واجب ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا:

(ضَحْيٌ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُسْلِمُونَ)

”رسول اللہ ﷺ نے اور مسلمانوں نے قربانی کی تھی۔“

سائل نے پھر یہی سوال کیا کہ کیا قربانی واجب ہے؟ تو انہوں نے فرمایا:

(أَتَعْقِلُ؟ ضَحْيٌ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالْمُسْلِمُونَ) ”کیا تمہیں کچھ عقل ہے؟ (میں کہہ رہا ہوں کہ) رسول اللہ ﷺ نے اور مسلمانوں نے قربانی کی تھی۔“<sup>②</sup>

② سنن الترمذی: 1506 و قال: حدیث حسن صحيح

① صحيح البخاری: 5545

امام ترمذی یہ حدیث روایت کرنے کے بعد کہتے ہیں :  
 (وَالْعَمَلُ عَلَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ أَنَّ الْأَصْحَاحَ لَيْسَ وَاجِبَةً، وَلِكِنَّهَا سُنَّةً مِنْ سُنَّتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ يُسْتَحْبِطُ أَنْ يُعَمَّلَ بِهَا)

”اسی حدیث کی بناء پر اہل علم کے نزدیک قربانی واجب نہیں ، بلکہ رسول اللہ ﷺ کی سنتوں میں سے ایک سنت ہے جس پر عمل کرنا مستحب ہے۔“

اسی طرح حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں :

(أَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْمَدِينَةِ عَشْرَ سِنِينَ يُصْبِحُ كُلَّ سَنَةً

”رسول اللہ ﷺ مدینہ میں دس سال مقیم رہے۔ اس دوران آپ ہر سال قربانی کرتے رہے۔“

ان دونوں احادیث سے ثابت ہوا کہ قربانی واجب نہیں ، تاہم جو شخص اس کی استطاعت رکھتا ہو وہ قربانی ضرور کرے ، کیونکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے :

«مَنْ وَجَدَ سَعَةً لَأَنْ يُصَحِّحَ فَلَمْ يُصَحِّحْ فَلَا يَحْضُرُ مُصَلَّانَا»<sup>①</sup>

”جو شخص استطاعت کے باوجود قربانی نہیں کرتا وہ ہماری عیدگاہ میں نہ آئے۔“

اسی طرح آپ ﷺ نے عرفات میں ارشاد فرمایا تھا :

«يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ عَلَى كُلِّ أَهْلِ بَيْتٍ فِي كُلِّ عَامٍ أُصْحَاحَةٌ.....»<sup>②</sup>

”اے لوگو ! بے شک ہر گھر والوں پر ہر سال ایک قربانی ضروری ہے۔“

لہذا اگر استطاعت ہو تو قربانی نہیں چھوڑنی چاہئے۔

بعض لوگوں کا اعتقاد ہے کہ قربانی صرف جاج کیلئے ہے باقی لوگوں کیلئے نہیں ہے۔ جبکہ ہم نے حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ کا جو قول ابھی ذکر کیا ہے کہ آپ ﷺ مدینہ منورہ میں دس سال مقیم رہے اور ہر سال قربانی کرتے رہے تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ قربانی صرف جاج کیلئے ہی نہیں بلکہ تمام مسلمانوں کیلئے ہے۔ جاج تو ج کے واجبات ادا کرنے کیلئے قربانی کرتے ہیں اور سمت ابراہیم کو زندہ کرتے ہیں۔ جبکہ دیگر مسلمان پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے طریقے پر عمل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کی سعادت حاصل کرتے ہیں۔

① سنن الترمذی: 1507 و قال : حدیث حسن

② رواه الحاکم و حسنہ الألبانی فی صحيح الترغیب والترہیب: 1087

③ سنن أبي داؤد: 2788 ، سنن الترمذی: 1518 ، سنن ابن ماجہ: 3125 و صحیحه الألبانی

اسی طرح حضرت انس بن مالک رض بیان کرتے ہیں کہ «کَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يُضَحِّي بِكَبْشِينَ وَأَنَا أَضَحِّي بِكَبْشِينَ» یعنی نبی کریم ﷺ دو مینڈ ہوں کے ساتھ قربانی کیا کرتے تھے اور میں بھی اسی طرح دو مینڈ ہی قربان کرتا ہوں۔<sup>①</sup>

ظاہر ہے کہ حضرت انس رض آپ ﷺ کا جعل روایت کر رہے ہیں کہ آپ دو مینڈ ہوں کے ساتھ قربانی کرتے تھے تو یہ عمل مدینہ منورہ میں تھا کیونکہ حج تو آپ ﷺ نے ایک ہی مرتبہ کیا تھا اور اس میں آپ نے سو اونٹ قربان کئے تھے۔ بلکہ سنن ابو داؤد میں اسی حدیث کے الفاظ میں (بالمدینة) کی صراحت موجود ہے جو اس بات کا ثبوت ہے کہ نبی ﷺ حج کے علاوہ بھی قربانی کرتے تھے۔<sup>②</sup>

اس کے علاوہ جو حدیث ہم نے صحیح بخاری کے حوالے سے ذکر کی ہے جس میں ہے کہ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا: ”آج کے دن ہم سب سے پہلے نماز عید پڑھیں گے، پھر واپس لوٹ کر قربانی کریں گے۔“ تو اس سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ قربانی تمام مسلمانوں کیلئے مسنون ہے صرف حاجیوں کیلئے نہیں، کیونکہ اگر قربانی صرف حاجیوں کیلئے ہی ہوتی تو آپ ﷺ یہ کیوں فرماتے کہ آج کے دن ہم پہلے نماز عید پڑھیں گے اور پھر قربانی کریں گے! جبکہ حاج توجہ تو دس ذوالحجہ کو نماز عید نہیں پڑھتے اور نہ ہی رسول اکرم ﷺ نے حجۃ الوداع میں نماز عید پڑھی تھی۔

لہذا دنیا بھر کے مسلمانوں کو اس سنت پر عمل کرنا چاہئے۔

عزیزان گرامی! قربانی کے اہم مسائل تو ہم خطہ عید الاضحی میں ذکر کریں گے ان شاء اللہ تعالیٰ۔ البتہ کچھ مسائل ایسے ہیں جنہیں عید سے پہلے بیان کرنا ضروری ہے۔ اور وہ یہ ہیں:

مسئلہ نمبر 1: جو شخص قربانی کرنا چاہتا ہو اسے چاہئے کہ وہ ذوالحجہ کا چاند طلوع ہونے کے بعد جامست نہ بنوائے اور ناخن وغیرہ نہ تراشے۔

حضرت ام سلمہ رض بیان کرتی ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ رَأَى هِلَالَ ذِي الْحِجَّةِ وَأَرَادَ أَنْ يُضَحِّيَ فَلَا يَأْتُهُ دُنْدُنٌ مِنْ شَعْرِهِ وَلَا مِنْ أَظْفَارِهِ»<sup>③</sup>

”جو شخص قربانی کا ارادہ رکھتا ہو وہ ذوالحجہ کا چاند دیکھنے کے بعد جامست نہ بنوائے اور نہ ہی اپنے ناخن تراشے۔“

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 5553

<sup>②</sup> صحیح مسلم: 1977

<sup>③</sup> سنن أبي داؤد: 2793۔ وصححه الألباني

مسئلہ نمبر 2: قربانی کیلئے جس جانور کا انتخاب کیا جائے وہ گائے، اوٹ، بھیڑ، بکری کی جنس سے ہونا چاہئے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَلُكْلِ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَدُكُّرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَى مَا رَزَقْنَاهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ﴾<sup>①</sup>

”اور ہر امت کیلئے ہم نے قربانی کے طریقے مقرر کئے ہیں تاکہ وہ ان چوپائے جانوروں پر اللہ کا نام لیں (یعنی ذبح کریں) جو اللہ نے انھیں دے رکھے ہیں۔“

آئیت کریمہ میں ﴿بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ﴾ سے مراد اوٹ، گائے اور بھیڑ بکری ہی ہیں۔

اسی لئے امام نوویؒ نے تمام مسلمانوں کا اس پر اجماع لفظ کیا ہے کہ قربانی میں صرف یہی جانور ہی کفایت کر سکتے ہیں۔<sup>②</sup>

مسئلہ نمبر 3: قربانی کے جانور کا عیوب سے پاک ہونا ضروری ہے مثلاً لگڑا پن، بھینگا پن، انتہائی لاغر و کمزور یا بیمار ہونا۔ لہذا اس جانور کی قربانی کرنا جائز نہیں جس میں ان عیوب میں سے کوئی عیوب پایا جاتا ہو۔ تو ان میں سے کوئی عیوب بھی جانور میں نہیں ہوتا چاہئے۔ اسی طرح نہ کان کتا ہو اور نہ ہی سینگ ٹوٹا ہو۔ تاہم جانور کا خصی ہونا عیوب نہیں ہے۔

حضرت براء بن عازب رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿أَرْبَعٌ لَا تَجُوزُ فِي الْأَضَاحِي: الْعُورَاءُ بَيْنُ عَوْرُهَا، وَالْمَرِيضَةُ بَيْنُ مَرَضُهَا، وَالْعَرَجَاءُ بَيْنُ ظَلْعُهَا، وَالْكَسِيرُ التَّيْ لَا تُنْقِي﴾<sup>③</sup>

”قربانیوں میں چار قسم کے جانور جائز نہیں: وہ جانور جو بھینگا ہو اور اس کا بھینگا پن بالکل واضح ہو۔ وہ جانور جو مریض ہو اور اس کی بیماری بالکل عیاں ہو۔ وہ جانور جو لگڑا ہو اور اس کا لگڑا پن بالکل نمایاں ہو۔ اور وہ انتہائی کمزور و لاغر جانور جس کی بڑیوں میں گودانہ ہو۔“

مسئلہ نمبر 4: جانور کی عمر: قربانی کا جانور موٹا تازہ ہونے کے ساتھ دو دانتا ہونا ضروری ہے۔ صرف بھیڑ یا دنبے میں گنجائش ہے کہ اگر دو دانتہ میں سے کوئی ایک سال کا بھی کفایت کر جائے گا۔

حضرت جابر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

﴿لَا تَذَبَّحُوا إِلَّا مُسِنَّةً، إِلَّا أَنْ يَعْسُرَ عَلَيْكُمْ، فَتَذَبَّحُوا جَذْعَةً مِنَ الضَّأنِ﴾

① شرح مسلم للنووی: 13/125

الحج 22: 34

② سنن أبي داؤد: 2802، سنن الترمذی: 1497 وصحیح البخاری

”تم دو دانتا جانور ہی ذنبح کرو، ہاں اگر تم تنگمدست ہو تو ایک سال کی بھیڑ (یادنبہ) ذنبح کرلو۔“<sup>①</sup>  
تاہم کچھ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اگر تنگمدستی نہ بھی ہو تو بھی ایک سال کی بھیڑ یادنبہ کے ساتھ قربانی کرنا جائز ہے۔ اسی بات کو صاحب تحفۃ الأحوذی نے بھی راجح قرار دیا ہے۔<sup>②</sup>

مثلاً ایک حدیث میں ہے کہ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:  
»إِنَّ الْجَذْعَ يُوْفِي مِمَّا يُوْفِي مِنْهُ النَّبِيُّ« ”بے شک ایک سال کا دنبہ اس چیز سے کفایت کر جاتا ہے جس سے دو دانتا کفایت کرتا ہے۔“<sup>③</sup>

اس حدیث میں اگرچہ (الجذع) کا لفظ مطلق ہے اور اس میں دنبہ اور بکرا دونوں شامل ہیں، لیکن ایک اور حدیث کی بناء پر اسے دنبہ کے ساتھ مقید کرنا ضروری ہے۔ اور وہ ہے حضرت براء بن عیاذؑ کی حدیث جس میں انہوں نے ذکر کیا ہے کہ ان کے خالو نے نماز عید سے پہلے ہی قربانی کر لی تھی تو آپ ﷺ نے فرمایا: (تلک شَأْةُ لَحْمٍ) ”وہ تو صرف گوشت کی خاطر (ذنبح شدہ) بکری ہے۔“ (یعنی قربانی نہیں ہے) تو انہوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میرے پاس ایک سال کا بکر ہے! تو آپ ﷺ نے فرمایا: «ضَحَّ بِهَا وَلَا تَصْلُحُ لِغَيْرِكَ» ”تم اسی کو قربان کر دو اور یہ آپ کے علاوہ کسی اور کیلئے جائز نہیں۔“<sup>④</sup>

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ ایک سال کا بکرا قربانی میں کفایت نہیں کرتا۔

مسئلہ نمبر 5: قربانی کا وقت: قربانی کا وقت عید الأضحیٰ کی نماز کے بعد ہے۔ لہذا نماز عید پڑھنے سے پہلے قربانی نہیں کرنی چاہئے۔

حضرت جنبد بن سفیان رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ میں قربانی کے موقع پر نبی کریم ﷺ کے ساتھ تھا، ابھی آپ نماز عید سے فارغ ہی ہوئے تھے کہ آپ نے ان جنوروں کا گوشت دیکھا جنہیں آپ ﷺ کے نماز سے فارغ ہونے سے پہلے ہی قربان کر دیا گیا تھا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: (مَنْ كَانَ ذَبَحَ أَضْحِيَتَهُ قَبْلَ أَنْ يُصْلَىَ أَوْ نُصَلِّىَ فَلَيَذْبَحْ مَكَانَهَا أُخْرَىٰ، وَمَنْ كَانَ لَمْ يَذْبَحْ فَلَيَذْبَحْ بِإِنْسِ اللَّهِ) <sup>⑤</sup>

”جس شخص نے قربانی کا جانور نماز عید سے پہلے ہی ذنبح کر دیا تھا وہ اس کی جگہ اور جانور ذنبح کرے۔ اور

① تحفۃ الأحوذی: 4/40

صحیح مسلم: 1963

② سنن أبي داؤد: 2799۔ وصححه الألبانی

③ صحیح البخاری: 5556، صحیح مسلم: 1961

④ صحیح البخاری: 985، صحیح مسلم: 1960

جس نے ذبح نہیں کیا تھا وہ "بسم الله "پڑھ کر ذبح کر دے۔"

اور حضرت براء بن عقبہؓ بیان کرتے ہیں کہ میرے غالوں نے نماز عید سے پہلے قربانی کی تو آپ ﷺ نے فرمایا: «تُلْكَ شَأْةُ لَحْمٍ» "وہ تو صرف گوشت کی خاطر (ذبح شدہ) بکری ہے۔" (یعنی قربانی نہیں ہے) تو انھوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! میرے پاس ایک سال کا بکرا ہے! تو آپ ﷺ نے فرمایا: «صَحَّ بِهَا وَلَا تَصْلُحُ لِغَيْرِكَ» "تم اسی کو قربان کرو اور یہ آپ کے علاوہ کسی اور کیلئے جائز نہیں۔"

اس کے بعد آپ نے فرمایا:

«مَنْ ضَحَّى قَبْلَ الصَّلَاةِ فَإِنَّمَا ذَبَحَ لِنَفْسِهِ، وَمَنْ ذَبَحَ بَعْدَ الصَّلَاةِ فَقَدْ تَمَّ نُسُكُهُ وَأَصَابَ سُنَّةَ الْمُسْلِمِينَ»<sup>①</sup>

"جو شخص نماز عید سے پہلے قربانی کرتا ہے تو وہ اپنے لئے جانور ذبح کرتا ہے۔ اور جو شخص نماز عید کے بعد قربانی کرتا ہے تو اس کی قربانی مکمل ہو گئی اور اس نے مسلمانوں کی سنت کو پالیا۔"

مسئلہ نمبر 6: ایک بکریا یا بکری، یا ایک بھیڑ یا دنبہ تمام گھر والوں کی طرف سے کافایت کر جاتا ہے۔ اس لئے گھر کے ہر فرد کی جانب سے الگ الگ جانور ذبح کرنے کی ضرورت نہیں۔ بلکہ اگر نیت صرف یہ ہو کہ لوگ یہ کہیں کہ فلاں نے اپنی طرف سے الگ قربانی کی ہے، یا صرف اس لئے کہ میں یہ کہہ سکوں کہ میں نے اپنی طرف سے الگ قربانی کی ہے تو یہ ریا کاری ہے جو حرام ہے۔

عطاء بن یسارؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے حضرت ابوالیوب الانصاریؓ سے سوال کیا کہ رسول اکرم ﷺ کے عہد میں قربانیاں کس طرح ہوتی تھیں؟ تو انھوں نے جواب دیا:

(كَانَ الرَّجُلُ يُضَحِّي بِالشَّاةِ عَنْهُ وَعَنْ أَهْلِ بَيْتِهِ فَيَأْكُلُونَ وَيُطْعَمُونَ حَتَّى تَبَاهَى النَّاسُ فَصَارَتْ كَمَا تَرَى) <sup>②</sup>

"ایک آدمی اپنی اور اپنے گھر والوں کی طرف سے ایک ہی بکری قربان کرتا تھا، پھر وہ خود بھی کھاتے اور دوسروں کو بھی کھلاتے۔ (پھر اسی طرح بدستور ہوتا رہا) یہاں تک کہ لوگ ایک دوسرے پر فخر کرنے لگے اور اب جو لوگوں کی حالت ہے وہ آپ خود یکھر رہے ہیں۔"

لہذا ایک دوسرے پر فخر کرنے کیلئے نہیں بلکہ خالصتا اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے قربانی کرنی چاہئے۔

① صحیح البخاری: 5556، صحیح مسلم: 1961

② سنن الترمذی: 1505۔ وصححه الألبانی

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

**﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ وَكَانَ أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ ﴽ﴾**<sup>①</sup>

”کہہ دیجئے کہ بے شک میری نماز، میری قربانی، میری زندگی اور میری موت صرف اللہ تعالیٰ کیلئے ہے جو تمام جہانوں کا رب ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں۔ مجھے یہی حکم دیا گیا ہے اور میں سب سے پہلا مسلمان ہو۔“  
مسئلہ نمبر 7: گائے میں سات آدمی اور اونٹ میں سات یادیں آدمی شریک ہو سکتے ہیں۔

حضرت ابن عباس رض بیان کرتے ہیں کہ  
**«كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فِي سَفَرٍ فَحَضَرَ الْأَضْحَى فَاشْتَرَكْنَا فِي الْبَقَرَةِ سَبْعَةً وَفِي الْأَبْيَرِ عَشْرَةً»**<sup>②</sup>

”ہم ایک مرتبہ رسول اللہ ﷺ کے ساتھ سفر میں تھے کہ عید الاضحی آگئی۔ چنانچہ ہم نے گائے میں سات افراد اور اونٹ میں دس افراد شریک ہو کر قربانی کی۔“

اور حضرت جابر رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

**«الْبَقَرَةُ عَنْ سَبْعَةِ وَالْجَزُورُ عَنْ سَبْعَةِ»**<sup>③</sup>

”گائے سات افراد سے اور اونٹ بھی سات افراد سے کافیت کر سکتا ہے۔“

ان دونوں احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ گائے میں سات افراد اور اونٹ میں سات یادیں افراد شریک ہو سکتے ہیں۔

مسئلہ نمبر 8: نماز عید کیلئے گھر سے کچھ کھائے پیئے بغیر تکبیریں پڑھتے ہوئے عید گاہ کی طرف جائیے۔  
حضرت بریدة رض بیان کرتے ہیں کہ «كَانَ النَّبِيُّ ﷺ لَا يَخْرُجُ يَوْمَ الْفُطُرِ حَتَّى يَطْعَمَ يَوْمَ الْأَضْحَى حَتَّى يُصَلِّي»<sup>④</sup>

”نبی کریم ﷺ عید الفطر کے روز نہیں نکلتے تھے یہاں تک کہ کچھ کھایتے۔ اور عید الاضحی کے روز نہیں کھاتے تھے یہاں تک کہ نماز عید پڑھ لیتے تھے۔“

① سنن الترمذی: 1501-162-163. وصححه الألبانی

② سنن أبي داؤد: 2808. وصححه الألبانی

③ سنن الترمذی: 542. وصححه الألبانی

**مسئلہ نمبر 9 :** خواتین کو بھی ہر حال میں عید گاہ کو لے کر جائیں۔ کیونکہ نبی کریم ﷺ نے عورتوں کو بھی عید گاہ میں جانے کا حکم دیا تھا جیسا کہ حضرت ام عطیہ رضی اللہ عنہا کی حدیث میں ہے جو صحیح بخاری اور صحیح مسلم میں موجود ہے۔ حتیٰ کہ حیض والی خواتین کے بارے میں بھی آپ ﷺ نے یہی حکم دیا کہ وہ گھر سے ضرور نکلیں، تاہم وہ عید گاہ سے باہر نہیں اور مسلمانوں کی دعا میں شریک ہوں۔<sup>①</sup>

#### مسئلہ نمبر 10:

عید گاہ میں پہنچ کر امام کی اقتداء میں نمازِ عید ادا کریں جس کی پہلی رکعت میں امام قراءت سے پہلے سات اور دوسرا رکعت میں پانچ زائد تکبیریں کہے گا۔ مقتدری حضرات بھی امام کے ساتھ یہ تکبیرات کہیں۔ نماز سے فارغ ہو کر امام خطبہ دے گا۔

برادران اسلام! قربانی کے دیگر اہم مسائل ہم ان شاء اللہ تعالیٰ خطبہ عید الاضحیٰ میں ذکر کریں گے۔ اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو ذوالحجہ کے اس پہلے عشرہ میں زیادہ سے زیادہ عبادت کرنے کی توفیق دے۔ آمین

① صحیح البخاری: 974، صحیح مسلم: 890

## خطبہ عید الاضحی

اہم عنصر خطبہ:

① قربانی: ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کی سنت

② حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تعریف قرآن مجید میں

③ قربانی: امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کی سنت مبارکہ

④ قربانی کے بعض اہم مسائل و آداب

⑤ ایامِ عید میں بعض منکرات کا ارتکاب!

برادران اسلام! آج عید الاضحی یعنی قربانی کی عید کا دن ہے۔ وہ عظیم دن کہ جس میں مسلمانان عالم حضرت ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کی سنت کو زندہ کرتے ہوئے اور اپنے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ کے طریقے پر عمل کرتے ہوئے لاکھوں جانور صرف اللہ تعالیٰ کے نام پر قربان کرتے ہیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے جلیل القدر پیغمبر تھے۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اپنا خلیل بنایا جیسا کہ ارشاد باری ہے: ﴿وَاتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَاهِيمَ حَلِيلًا﴾<sup>①</sup>

اللہ تعالیٰ نے آپ کو اتنا بلند مقام عطا کیا کہ آپ کے بعد جتنے انبواء علیهم مسیح مبouth ہوئے وہ سب کے سب آپ کی نسل سے تھے اور آپ کے بعد اللہ تعالیٰ نے جتنی کتب نازل کیں وہ آپ ہی کی اولاد میں سے انبواء علیهم مسیح پر نازل کیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے اپنے اس پیارے نبی کا ۲۹ مرتبہ ذکر کیا ہے اور ان کے مختلف واقعات کو بار بار ذکر کر کے ان کی تعریف کی ہے۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَائِمًا لِّلَّهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُنْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ شاکراً لِأَنْعُمَةِ اجْتِبَاةِ وَهَدَاةِ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴿وَاتَّبَعَهُ فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَوَيْنَ الصَّالِيْحِينَ﴾ ثُمَّ أَوْحَيَنَا إِلَيْكَ أَنْ أَتِّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾<sup>②</sup> ”بے شک ابراہیم (علیہ السلام) پیشو اور اللہ کے فرمان بردار تھے۔ سب سے کٹ کر اللہ کے ہو گئے تھے اور مشرکین میں سے نہ تھے۔ وہ اللہ کی نعمتوں کا شکر کا دار کرنے والے تھے۔ اللہ نے انھیں چن لیا تھا اور راہ راست کی

طرفِ اُن کی راہنمائی کر دی تھی۔ اور ہم نے انھیں دنیا میں اچھائی دی تھی اور یقیناً وہ آخرت میں بھی نیک لوگوں میں سے ہونگے۔ پھر ہم نے آپ کی طرفِ حجی کی کہ آپ بھی ملتِ ابراہیم کی پیروی کیجئے جو سب سے کٹ کر اللہ کے ہو گئے تھے اور وہ مشرکوں میں سے نہ تھے۔“

اسی طرح اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَمَنْ يَرْغَبُ عَنِ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفَهَ نَفْسَهُ وَلَقَدْ أَصْطَكَفِينَاهُ فِي الدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ﴾ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ<sup>①</sup>

”اور ملتِ ابراہیم سے سوائے اُس شخص کے جس نے اپنے آپ کو احمد بنا لیا کون اعراض کر سکتا ہے؟ ہم نے یقینی طور پر انھیں دنیا میں چن لیا تھا اور وہ آخرت میں بھی نیک لوگوں میں سے ہو گئے۔ (یاد کرو) جب ابراہیم سے اس کے رب نے کہا: تو اپنے رب کا اطاعت گزار بندہ بن جاتو اس نے کہا: میں رب العالمین کا اطاعت گزار بندہ بن گیا۔“

اسی طرح اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمَ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾<sup>②</sup>

”ابراہیم (علیہ السلام) نہ یہودی تھے اور نہ نصرانی۔ بلکہ وہ موحد مسلمان تھے اور مشرکوں میں سے نہ تھے۔“

اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کو کئی طرح سے آزمایا اور ہر آزمائش میں آپ پورے اترے۔ ارشاد باری ہے:

﴿وَإِذَا أُبْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ﴾<sup>③</sup>

”اور (یاد کرو) جب ابراہیم کو اس کے رب نے چند باتوں کے ذریعے آزمایا تو انھوں نے ان سب کو پورا کر دکھلایا۔ اللہ نے کہا: میں تجھے لوگوں کا امام بنانے والا ہوں۔ ابراہیم نے کہا: میری اولاد میں سے بھی؟ اللہ نے کہا: خالم لوگ میرے اس عہد میں داخل نہیں ہوں گے۔“

﴿بِكَلِمَاتٍ﴾ سے مراد تمام اوصاف و نواہی ہیں۔ خاص طور پر تحریث کرنے اور بیٹھ کو قربان کرنے کا حکم۔

حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کی اسی وفاداری کی اللہ تعالیٰ یوں تعریف کرتے ہیں: ﴿وَإِبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّى﴾<sup>④</sup>

”اور وہ ابراہیم جنھوں نے (اپنے رب کے ساتھ) وفا کی۔“

③ النجم: 53

④ البقرة: 124

①آل عمران: 67-130

ان آزمائشوں میں سے ایک آزمائش ان کے جگرگو شہ حضرت اسماعیل علیہ السلام کے تعلق سے تھی جس کا ذکر اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں یوں فرماتے ہیں:

وَقَالَ إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي سَيِّدِهِ لِيُبْعَثِرَنِي ۝ رَبِّ هَبْ لِيْ مِنَ الصَّالِحِينَ ۝ فَبَشَّرَنَاهُ بِغَلَامٍ حَلِيمٍ ۝ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ يَا بُنْيَ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ أَفْعُلُ مَا تُؤْمِرُ سَتَجْدُنِي إِنْ شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ ۝ فَلَمَّا أَسْلَمَ وَتَلَهُ لِلْجَبَّيْنِ ۝ وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ ۝ قَدْ صَدَقَتِ الرُّؤْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَعْزِزِي الْمُحْسِنِينَ ۝ إِنَّ هَذَا لَهُ الْبَلَاءُ الْمُبِينُ ۝ وَفَدِيْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ ۝<sup>①</sup>

ان آیات مبارکہ میں اللہ رب العزت اپنے خلیل حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بارے میں فرماتے ہیں کہ جب انہوں نے اپنے آبائی وطن کو چھوڑا تو اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ (ربِ هبْ لِيْ مِنَ الصَّالِحِينَ) "اے میرے رب! مجھے نیک بیٹا عطا فرما۔" اللہ تعالیٰ نے انھیں ایک برو بار بیٹے کی خوشخبری دی۔ اس وقت آپ کی عمر اسی سال سے زیاد تھی جب اللہ تعالیٰ نے آپ کو حضرت ہاجرہ کے بطن سے ایک بیٹا عطا کیا اور انہوں نے اس کا نام "اسماعیل" رکھا۔ اس بیٹے کے تعلق سے اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی پہلی آزمائش یہ کی کہ انھیں حکم دیا کہ اسے اور اس کی والدہ کو بے آب و گیاہ وادی میں چھوڑ آئیں جہاں نہ کوئی انسان آباد تھا اور نہ کوئی پھل دار درخت اگتا تھا اور نہ وہاں پانی کا وجود تھا۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرف سے اس آزمائش میں پورے اترے اور محض اللہ تعالیٰ پر بھروسہ کرتے ہوئے اپنے اس چھوٹے سے خاندان کو اللہ کے حکم کے مطابق مکہ مکرمہ میں چھوڑ کر چلے گئے جہاں اللہ تعالیٰ نے اس خاندان پر اپنی رحمتوں کی بارش نازل کی۔

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ عورتوں میں سب سے پہلے حضرت ہاجرہ نے کمر پسہ باندھا تاکہ حضرت سارہ ان کا سراغ تک نہ پائیں۔ چنانچہ حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت ہاجرہ اور ان کے بچے (اسماعیل علیہ السلام) کو وہاں سے نکال لائے۔ اس وقت حضرت ہاجرہ حضرت اسماعیل کو دودھ پلاتی تھیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے انھیں بیت اللہ کے پاس مسجد الحرام کی بلند جانب، جہاں آب زمزم ہے، ایک بڑے درخت تلے بٹھا دیا۔ اس وقت نہ وہاں کوئی آدمی آباد تھا اور نہ ہی پانی تھا۔ آپ انھیں ایک تھیلہ کھجور کا اور ایک مشکرہ پانی کا دے کر پڑے آئے۔ حضرت ہاجرہ ان کے پیچھے آئیں اور پوچھا: ابراہیم! ہمیں ایسی وادی میں چھوڑ کر کہاں جا رہے ہو جہاں نہ کوئی آدمی ہے اور نہ پانی ہے؟ حضرت ہاجرہ نے کئی بار یہ بات پوچھی مگر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے مژ

کر بھی نہ دیکھا۔ پھر کہنے لگیں: (اللَّهُ أَمْرَكَ بِهَذَا؟) کیا اللہ تعالیٰ نے آپ کو ایسا حکم دیا ہے؟ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کہا: ہاں۔ تو وہ کہنے لگیں: (إِذْنْ لَا يُضِيقُنَا) اچھا، پھر اللہ ہمیں ضائع نہیں کرے گا۔ پھر وہ واپس آگئیں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام یہاں سے چل کر جب ایک ٹیلے پر پہنچ چہاں سے انھیں دیکھنے سکتے تھے۔ انھوں نے بیت اللہ کی طرف منہ کر کے اپنے ہاتھ اٹھا کر ان کلمات کے ساتھ دعا کی:

﴿يَبْرَأُنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرْيَتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَعْدٍ عَدْلَ يَتَّبِعُكَ الْمَعْرَمٌ...﴾

حضرت ہاجرہ حضرت اسماعیل کو اپنا دودھ اور یہ پانی پلاتی رہیں حتیٰ کہ پانی ختم ہو گیا۔ تو وہ خود بھی پیاسی اور بچہ بھی پیاسا ہو گیا۔ بچے کو دیکھا کہ وہ پیاس کے مارے، تڑپ رہا ہے، آپ سے اس کی یہ حالت دیکھی نہ گئی اور آپ چل دیں۔ دیکھا کہ صفا پہاڑی، ہی آپ کے قریب ہے، اس پر چڑھیں، پھر وادی کی طرف آگئیں۔ وہ دیکھ رہی تھیں کہ کوئی آدمی نظر آئے مگر کوئی نظر نہ آیا۔ آپ صفا سے اتر آئیں حتیٰ کہ وادی میں پہنچ گئیں۔ اپنی قیص کا دامن اٹھایا اور ایک مصیبت زدہ آدمی کی طرح دوز نے لگیں یہاں تک کہ وادی طے کر لی اور مردہ پہاڑی پر آگئیں اور مردہ پر کھڑے ہو کر دیکھا کہ کوئی آدمی نظر آتا ہے؟ مگر انھیں کوئی نظر نہ آیا۔ اسی کیفیت میں انھوں نے سات چکر لگائے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «فَذَلِكَ سَعْيُ النَّاسِ بَيْنَهُمَا»

”لوگ صفا و مردہ کے درمیان جو طواف کرتے ہیں، اس کی وجہ یہی ہے۔“

اور جب وہ ساتوں چکر میں مردہ پر چڑھیں تو ایک آواز سنی۔ انھوں نے اپنے آپ سے کہا: خاموش رہو (بات سنو۔) پھر کان لگایا تو وہی آواز سنی۔ کہنے لگیں: میں نے تیری آواز سنی، کیا تو کچھ ہماری مدد کر سکتا ہے؟ آپ نے اسی وقت زمزم کے مقام پر ایک فرشتہ دیکھا جس نے اپنی ایڑی یا اپنا پر زمین پر مار کر اسے کھو دالا تو پانی نکل آیا۔ حضرت ہاجرہ اسے حوض کی طرح بننے لگیں اور اپنے ہاتھ سے منڈر یا باندھنے لگیں اور چلوں سے پانی اپنے مشکلہ میں بھرنے لگیں۔ جب وہ چلو سے پانی لیتیں تو اس کے بعد جوش سے پانی نکل آتا۔

آپ ﷺ نے فرمایا: «يَرَحُمُ اللَّهُ أَمِ إِسْمَاعِيلَ لَوْ تَرَكْتُ زَمْزَمَ - أَوْ قَالَ : لَوْلَمْ تَعْرُفْ مِنَ الْمَاءِ لَكَانَتْ زَمْزَمُ عَيْنًا مَعِينًا» ”اللہ امام اسماعیل پر رحم فرمائے! اگر وہ زمزم کو اپنے حال پر چھوڑ دیتیں (یا فرمایا) اس سے چلو چلو پانی نہ لیتیں تو زمزم ایک بہتا ہوا چشمہ بن جاتا۔“

چنانچہ حضرت ہاجرہ نے پانی پیا اور اپنے بچے کو دودھ پلایا۔ فرشتہ نے ان سے کہا: تم جان کی فکر نہ کرو، یہاں اللہ کا گھر ہے، یہ بچہ اور اس کا باپ اسے تعمیر کریں گے۔ اس وقت کعبہ گر کر زمین سے اوچا چائلہ بن چکا تھا

اور برسات کا پانی اس کے دامیں باکیں سے گزر جاتا تھا۔

کچھ عرصہ بعد وہاں جرہم قبیلہ کے لوگ یا ان کے گھروالے (کداء) کے راستے سے آرہے تھے، وہ ادھر سے گزرے اور مکہ کے نشیب میں اترے۔ انہوں نے وہاں ایک پرندہ گھومتا دیکھا تو کہنے لگے: یہ پرندہ ضرور پانی پر گردش کر رہا ہے، ہم اس میدان سے واقف ہیں، یہاں کبھی پانی نہیں دیکھا۔ چنانچہ انہوں نے ایک دو آدمی بھیجے، انہوں نے پانی موجود پایا تو واپس جا کر انھیں پانی کی خبر دی تو وہ بھی آگئے۔ حضرت ہاجرہ وہیں پانی کے پاس بیٹھی تھیں۔ انہوں نے پوچھا: کیا ہمیں یہاں قیام کرنے کی اجازت دیں گی؟ حضرت ہاجرہ نے کہا: ہاں لیکن پانی میں تمہارا حق نہیں ہوگا۔ وہ کہنے لگے: تمہیک ہے۔

آپ ﷺ نے فرمایا: ”ام اساعیل خود بھی یہ چاہتی تھیں کہ انسان وہاں آباد ہوں۔“

چنانچہ وہ وہاں اتر پڑے اور اپنے گھروالوں کو بھی بلا بھیجا۔ جب وہاں ان کے کئی گھر آباد ہو گئے اور اساعیل ﷺ جوان ہو گئے اور انہی لوگوں سے عربی سیکھی تو ان کی نگاہ میں وہ بڑے اچھے جوان لکھے، وہ ان سے محبت کرتے تھے اور اپنے خاندان کی ایک عورت ان کو پیاہ دی۔ پھر ان کی والدہ فوت ہو گئیں۔<sup>①</sup>

برادران اسلام! ہم نے جو آیات اس آزمائش کے تعلق سے ذکر کی ہیں ان میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جب اساعیل ﷺ جوان ہوئے تو حضرت ابراہیم ﷺ نے خواب میں دیکھا کہ وہ اپنے اس جگرگوشے کو ذبح کر رہے ہیں اور چونکہ انبیاء ﷺ کے خواب بھی وحی ہوتے ہیں اس لئے انہوں نے اپنے اس اکتوتے بیٹھے کو ذبح کرنے کا اعزز مکر لیا۔ تاہم انہوں نے اس عملی جامہ پہنانے سے پہلے یہ معاملہ اپنے بیٹھے پر پیش کیا اور اس سے اس کی رائے طلب کی۔ نیک اور بار بیٹھے نے فوراً کہا: ﴿لَيَا أَبْتَ افْعَلُ مَا تُؤْمِنُ﴾

”اے ابا جان! آپ وہ کام کر گذریں جس کا آپ کو حکم دیا گیا ہے۔“

صرف ہمیں نہیں بلکہ بوڑھے باب کو اپنے صبر و ثبات کا یقین دلاتے ہوئے ہوئے کہا:

﴿سَتَجِدُنِي إِن شَاءَ اللَّهُ مِنَ الصَّابِرِينَ﴾

”اگر اللہ نے چاہا تو آپ مجھے صبر کرنے والوں میں سے پائیں گے۔“

کیا جذبہ تھا باب بیٹھے کا کہ دونوں اللہ کے حکم پر عمل کرنے کیلئے ہمہ تن تیار اور مستعد۔ باب اپنے جگرگوشے کو قربان کرنے کیلئے اور بیٹھا قربان ہونے کیلئے بے تاب۔ اللہ اکبر! یقیناً یہ بہت بڑی آزمائش تھی جس میں یہ دونوں حضرات کا میاب ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے اسے ﴿إِنَّ هَذَا الَّهُوَ الْبَلَاءُ الْمُبِينُ﴾ سے تعبیر کیا ہے۔

<sup>①</sup> صحیح البخاری: 3364

پھر حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنے بیٹے حضرت اسماعیل علیہ السلام کو لے کر منی کو چلے گئے جہاں جمرات کے قریب انہوں نے اپنے اس فرمانبردار بیٹے کو ذبح کرنے کیلئے پیشانی کے بل لٹا دیا۔ تب ہشم طک نے دیکھا کہ ایک بوڑھا باپ اپنے جوان سال بیٹے کی گردن پر چھری رکھ رہا ہے! عین اُسی گھر سی میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے پکار آئی: ﴿يَا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّؤْيَا﴾

”اے ابراہیم! آپ نے اپنا خواب حق کر دکھایا۔“

مالک کائنات نے اپنے اس پیغمبر کے سچے جذبہ اطاعت و فرمانبرداری کی تصدیق کر دی اور پھر حضرت اسماعیل علیہ السلام کی قربانی کے بد لے میں اس نے ایک مینڈھا بھیج دیا ﴿وَقَدْ يَعْلَمَ بِدِبْيَحْ عَظِيمٍ﴾ جس کو حضرت ابراہیم علیہ السلام نے قربان کیا۔

یہ وہ عظیم قربانی ہے جس پر ہر سال لاکھوں مسلمان عمل کر کے اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کا تقرب حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔

اور ہم پچھلے خطبہ جمعہ میں ذکر کرچکے ہیں کہ قربانی کرنا نبی اکرم علیہ السلام کی سنت مبارکہ بھی ہے جس پر آپ نے مدینہ منورہ میں قیام کے دوران ہر سال عمل فرمایا۔ بلکہ آپ علیہ السلام نے طاقت کے باوجود قربانی نہ کرنے والے شخص کو تنبیہ بھی فرمائی کہ «مَنْ وَجَدَ سَعَةً لَا نَيْضَحَّ فَلَمْ يُضَحَّ فَلَا يَخْضُرْ مُصَلَّنَا»<sup>①</sup>

”جو شخص استطاعت کے باوجود قربانی نہیں کرتا وہ ہماری عین گاہ میں نہ آئے۔“

الہذا جو شخص قربانی کی طاقت رکھتا ہوا سے قربانی ضرور کرنی چاہئے۔

اسی طرح آپ علیہ السلام نے عرفات میں ارشاد فرمایا تھا:

”يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ عَلَى كُلِّ أَهْلِ بَيْتٍ فِي كُلِّ عَامٍ أُضْحِيَةٌ .....“<sup>②</sup>

”اے لوگو! ابے شک ہر گھر والوں پر ہر سال ایک قربانی ضروری ہے۔“

الہذا اگر استطاعت ہو تو قربانی نہیں چھوڑنی چاہئے۔

تاہم یہ بات ذہن میں رہے کہ تمام عبادات کی طرح قربانی میں بھی اخلاص نیت از حد ضروری ہے۔ الہذا خالصتا اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے جانور قربان کریں۔ ریا کاری ہو یا تعریف سننے کی خواہش ہو کہ لوگ یہ کہیں کہ فلاں نے بھی قربانی کی ہے تو یہ دونوں چیزیں قربانی کے ثواب کو ضائع و بر باد کر دیتی ہیں۔

① روای الحاکم وحسن البخاری فی صحيح الترغیب والتہذیب: 1087

② سنن أبي داؤد: 2788، سنن الترمذی: 1518، سنن ابن ماجہ: 3125۔ وصحیح البخاری



اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿فَقُصِّلْ لِرَبِّكَ وَأَنْعَرْ﴾<sup>①</sup>

”اپنے رب کیلئے ہی نماز پڑھ اور (ای کیلئے) قربانی کر۔“

اسی طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِدَلَكَ أَمْرُتُ وَأَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ﴾<sup>②</sup>

”کہہ دیجئے کہ بے شک میری نماز، میری قربانی، میری زندگی اور میری موت صرف اللہ تعالیٰ کیلئے ہے جو تمام جہانوں کا رب ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں۔ مجھے یہی حکم دیا گیا ہے اور میں سب سے پہلا مسلمان ہوں۔“

اس کے ساتھ ساتھ ہم آپ کو یہ بھی یاد دلادیں کہ جانور چاہے قربانی کا ہو یا کوئی اور، ہر جانور کو صرف اللہ کے نام پر ہی ذبح کرنا لازم ہے۔ غیر اللہ کے نام پر ذبح کیا جانے والا جانور حلال نہیں ہوتا۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿إِنَّمَا حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الظِّفْرِ وَمَا أُهْلَكَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ﴾<sup>③</sup>

”بے شک اُس (اللہ) نے تم پر حرام کر دیا ہے مردہ جانور، (بہا ہوا) خون، سور کا گوشت اور ہر وہ جانور جس پر اللہ کے سواد و سروں کا نام پکارا گیا ہو۔“

اور نبی کریم ﷺ کی ایک حدیث کے مطابق وہ شخص ملعون ہے جو غیر اللہ کیلئے جانور ذبح کرے۔

آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «لَعْنَ اللَّهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللَّهِ»<sup>④</sup>

”اللہ تعالیٰ کی لعنت ہو اس شخص پر جس نے غیر اللہ کیلئے جانور ذبح کیا۔“

لہذا قربانی کا جانور ذبح کرتے ہوئے ان دو باتوں کا خاص خیال رکھنا چاہئے۔ ایک تو یہ کہ نیت میں اخلاص ہو اور اس قربانی کے ذریعے شخص اللہ تعالیٰ کی رضا کو حاصل کرنا مقصود ہو۔ دوسری یہ کہ جانور کو اللہ تعالیٰ کے نام پر ہی ذبح کیا جائے، غیر اللہ کے نام پر نہیں۔

ای طرح یہ بات بھی پیش نظر ہے کہ قربانی کا وقت عید الاضحیٰ کی نماز کے بعد ہے۔ لہذا آج اگر کسی شخص نے نماز عید پڑھنے سے پہلے ہی قربانی کر لی ہے تو اُس کیلئے ضروری ہے کہ وہ اُس کی جگہ پر دوسری قربانی کرے۔

① الأنعام: 162-163

② الكوثر: 2:108

③ صحيح مسلم: 1978

④ البقرة: 2:173

حضرت جندب بن سفیان رض بیان کرتے ہیں کہ میں قربانی کے موقع پر نبی کریم ﷺ کے ساتھ تھا، ابھی آپ نمازِ عید سے فارغ ہی ہوئے تھے کہ آپ نے ان جانوروں کا گوشت دیکھا جنہیں آپ ﷺ کے نماز سے فارغ ہونے سے پہلے ہی قربان کر دیا گیا تھا۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «مَنْ كَانَ ذَبَحَ أَضْحِيَتْهُ قَبْلَ أَنْ يُصْلَى - أَوْ نُصْلَى - فَلَيَذْبَحْ مَكَانَهَا أُخْرَى، وَمَنْ كَانَ لَمْ يَذْبَحْ فَلَيُذْبَحْ بِاسْمِ اللَّهِ»<sup>①</sup>

”جس شخص نے قربانی کا جانور نمازِ عید سے پہلے ہی ذبح کر دیا تھا وہ اُس کی جگہ اور جانور ذبح کرے اور جس نے ذبح نہیں کیا تھا وہ ”بسم الله“ پڑھ کر ذبح کر دے۔“

اسی طرح یہ بات بھی ذہن میں رکھیں کہ قربانی کیلئے جو جانور آپ نے خاص کر رکھا ہے یا جو جانور آپ آج ہی خرید کر قربان کریں گے وہ موٹا تازہ ہو اور بے عیب ہو۔

ابو الامامہ بن سہل بیان کرتے ہیں کہ

(كُنَّا نُسَمِّنُ الْأَضْحِيَةِ بِالْمَدِينَةِ، وَكَانَ الْمُسْلِمُونَ يُسَمِّنُونَ) <sup>②</sup>

”ہم مدینہ میں قربانی کے جانور کو (خوب کھلا پلا کر) موٹا کرتے تھے اور اسی طرح عام مسلمان بھی قربانی کے جانوروں کو موٹا کرتے تھے۔“

اور حضرت براء بن عازب رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”أَرْبَعٌ لَا تَجُوزُ فِي الْأَضَاحِيِّ: الْعُورَاءُ بَيْنَ عَوْرُهَا، وَالْمَرِيضَةُ بَيْنَ مَرَضُهَا، وَالْعَرْجَاءُ بَيْنَ ظَلْعَهَا، وَالْكَسِيرُ الَّتِي لَا تُنْقِي“<sup>③</sup>

”قربانیوں میں چار قسم کے جانور جائز نہیں: وہ جانور جو بھینگا ہو اور اس کا بھینگا پن بالکل واضح ہو۔ وہ جانور جو مریض ہو اور اس کی بیماری بالکل عیاں ہو۔ وہ جانور جو لوگڑا ہو اور اس کا لوگڑا پن بالکل نمایاں ہو۔ اور وہ انتہائی کمزور و لاغر جانور جس کی ہڈیوں میں گودا شہ ہو۔“

لہذا اس جانور کی قربانی کرنا جائز نہیں جس میں ان عیبوں میں سے کوئی عیب پایا جاتا ہو۔ اسی طرح نہ کان کٹا ہو اور نہ ہی سینگ ٹوٹا ہو۔ تاہم جانور کا نقصی ہونا عیب نہیں ہے۔

عزیزان گرامی! ان بیماری یا توں کے بعد اب قربانی کے چند آداب بھی جان لیجئے جن کا قربانی میں لحاظ

① صحیح البخاری 985، صحیح مسلم: 1960

② صحیح البخاری: کتاب الأضحی باب أضحیة النبي ﷺ بکشیں اقوین

③ سنن أبي داؤد: 2802، سنن الترمذی: 1497 وصحح الألبانی

کرنا ضروری ہے۔

❶ قربانی کا جانور ذبح کرنے سے پہلے چھری کو اچھی طرح تیز کر لیں۔

حضرت شداد بن اوس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقِتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ، وَلَيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفْرَتَهُ، وَلَيَسْرِحَ دَبِيعَتَهُ»<sup>①</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ نے ہر چیز پر احسان کو فرض کیا ہے۔ لہذا جب تم (قصاص میں) قتل کرو تو اچھی طرح سے قتل کرو اور جب جانور کو ذبح کرو تو اچھی طرح سے ذبح کرو اور تم میں سے ہر شخص اپنی چھری کو تیز کر لے اور ذبح کئے جانے والے جانور کو سکون پہنچائے۔“

لیکن چھری وغیرہ کو جانور کے سامنے تیز نہیں کرنا چاہئے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ ایک شخص کے پاس سے گذرے جس نے ایک بکری کی گردان پر اپنا پاؤں رکھا ہوا تھا اور چھری بھی تیز کر رہا تھا جبکہ بکری اس کی طرف دیکھ رہی تھی۔ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «أَفَلَا قَبْلَ هَذَا؟ أَوْ تُرِيدُ أَنْ تُؤْمِنَّهَا مَوْتَاتِ» ”تم نے اس سے پہلے ایسا کیوں نہ کیا؟ کیا تم اسے کئی مرتبہ مارنا چاہتے ہو؟“<sup>②</sup>

❷ بہتر ہے کہ انسان اپنے ہاتھ سے جانور ذبح کرے۔ اگر وہ خود نہ کر سکے تو کوئی دوسرا بھی ذبح کر سکتا ہے۔ اسی طرح عورت بھی ذبح کرنا چاہے تو کر سکتی ہے۔

جانور ذبح کرنے کا مسنون طریقہ یہ ہے کہ اسے بائمیں کروٹ لٹائیں، اپنا پاؤں اس کی گردان پر رکھیں اور ”بِسْمِ اللَّهِ اللَّهِ أَكْبَرَ“ کہہ کر دائیں ہاتھ سے ذبح کر دیں۔

حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ

(ضَحَّى النَّبِيُّ وَسَلَّمَ بَكْبَشِينَ أَمْلَحِينَ، فَرَأَيْتُهُ وَاضِعًا قَدَمَهُ عَلَىٰ صِفَاحِهِمَا ، يُسَمِّيْ وَيُكَبِّرُ ، فَذَبَّحُهُمَا بِيَدِهِ)<sup>③</sup>

”نبی کریم ﷺ نے دو سفید سیاہی مائل مینڈھوں کو قربان کیا، چنانچہ میں نے دیکھا کہ آپ نے ان کی

① صحیح مسلم: 1955

② رواہ الطبرانی وغیرہ وصحیح الألبانی فی صحیح الترغیب والترہیب: 1090

③ صحیح البخاری: 5558 ، صحیح مسلم: 1966

گردنوں پر پاؤں رکھا اور بِسْمِ اللّٰهِ الَّٰهُ اَكْبَرُ، پڑھ رانجھیں اپنے ہاتھ سے ذبح کر دیا۔“  
اور حضرت عائشہؓ نے اسٹھنا بیان کرتی ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے سینگوں والا ایک مینڈھالانے کا حکم دیا جس کی  
ٹانگیں سیاہ ہوں، پیٹ بھی سیاہ رنگ کا ہو اور آنکھوں کا ارد گرد بھی سیاہ ہو۔ چنانچہ اسے لایا گیا تاکہ آپ اسے  
قربان کریں۔ آپ ﷺ نے عائشہؓ نے اسٹھنا سے کہا: «هَلْقَى الْمُدْيَةَ» ”چھری لے آؤ۔“ پھر آپ نے فرمایا  
:(اَشْحَدُ يَهَا بِحَجَرٍ) ”اس کو کسی پتھر کے ساتھ تیز کر دو۔“  
حضرت عائشہؓ نے جب چھری تیز کر دی تو آپ نے اسے ہاتھ میں لیا، مینڈھے کو پکڑا اور اسے ذبح  
کرتے ہوئے فرمایا:

بِسْمِ اللّٰهِ الَّٰهُمَّ تَقْبَلْ مِنْ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ، وَمِنْ أُمَّةِ مُحَمَّدٍ ①

”اللّٰہ کے نام کے ساتھ، اے اللہ! محمد، آل محمد اور امت محمد کی طرف سے قبول فرم۔“

اس کے بعد آپ نے اسے قربان کر دیا۔

۲ قربانی کے جانور کا گوشت خود بھی کھائیں، اپنے رشتہ داروں اور گھر میں آنے جانے والوں کو اور اسی طرح فقراء و مساکین کو بھی کھائیں۔

ارشاد باری ہے: ﴿فَكُلُوا مِنْهَا وَأطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ﴾ ②

”پھر تم خود بھی ان (قربانیوں کے گوشت سے) کھاؤ اور بھوکے فقیروں کو بھی کھاؤ۔“

اسی طرح فرمایا: ﴿فَكُلُوا مِنْهَا وَأطْعِمُوا الْقَانِيَةَ وَالْمُعْتَرَ﴾ ③

”اس سے خود بھی کھاؤ اور سوال نہ کرنے والوں اور سوال کرنے والے مساکین کو بھی کھاؤ۔“

ان آیات مبارکہ سے استدلال کرتے ہوئے علمائے کرام قربانی کے گوشت کو تین حصوں میں تقسیم کرتے ہیں: ایک حصہ اپنے لئے، دوسرا رشتہ داروں اور ملاقاتیوں کیلئے اور تیسرا فقراء و مساکین کیلئے۔

یاد رہے کہ اپنے حصے کا گوشت ذخیرہ کرنا بھی درست ہے۔ رسول اکرم ﷺ نے پہلے اس سے منع کیا تھا پھر اس کی اجازت دے دی تھی۔

حضرت جابر بن عبد اللہؓ نے بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے قربانیوں کا گوشت تین دن کے بعد کھانے سے منع کر دیا تھا۔

پھر آپ نے فرمایا: «كُلُوا وَتَزَوَّدُوا وَادْخُرُوا» ④

① صحیح مسلم: 1967

② الحج 22:36

③ صحیح مسلم: 28:22

”اب تم کھا سکتے ہو ، (دورانِ سفر کھانے کیلئے) زادراہ بھی لے سکتے ہو اور ذخیرہ بھی کر سکتے ہو۔“

اور حضرت سلمہ بن اکوع رض بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے ارشاد فرمایا تھا:

«مَنْ ضَحَىٰ مِنْكُمْ فَلَا يُصْبِحَنَ بَعْدَ ثَالِثَةٍ فِي بَيْتِهِ مِنْهُ شَيْءٌ»<sup>①</sup>

”تم میں سے جو شخص قربانی کرے اس کے گھر میں تین دن کے بعد گوشت نہیں رہنا چاہئے۔“

اس کے بعد جب اگلا سال آیا تو لوگوں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم اس سال بھی اسی طرح کریں جیسا کہ گذشتہ سال کیا تھا؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: «كُلُوا وَأطْعِمُوا وَادْخِرُوا فَإِنَّ ذَلِكَ الْعَامَ كَانَ بِالنَّاسِ جَهَدًّا، فَأَرَدْتُ أَنْ تُعِينُونَ فِيهَا»<sup>②</sup>

”اب تم خود بھی کھاؤ اور دوسروں کو بھی کھاؤ اور ذخیرہ بھی کر سکتے ہو۔ کیونکہ گذشتہ سال لوگ تنگ حال تھے تو میں نے ارادہ کیا کہ تم (باقی ماہِ گوشت کے ساتھ) ایک دوسرے کی مدد کرو۔“

### ۴) قربانی کی کھالیں:

جس طرح قربانی کا گوشت فروخت کرنا درست نہیں ہے اسی طرح قربانی کی کھالیں فروخت کر کے ان کی قیمت اپنے مصرف میں لانا بھی جائز نہیں۔ یا تو انھیں اپنے استعمال میں لا لایا جائے یا صدقہ کر دیا جائے۔

حضرت علی رض بیان کرتے ہیں کہ مجھے رسول اکرم ﷺ نے حکم دیا کہ میں آپ ﷺ کی قربانیوں کے پاس رہ کر نگرانی کروں اور ان کے گوشت، ان کی کھالیں اور ان کی جھولیں صدقہ کر دوں اور ان میں سے کوئی چیز قصاب کو بطور مزدوری نہ دوں۔<sup>③</sup>

اور حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ بَاعَ جِلْدًا أَضْحَيَهُ فَلَا أَضْحِيَهُ لَهُ»<sup>④</sup>

”جو شخص اپنی قربانی کی کھال کو یچھے تو اس کی قربانی نہیں۔“

۵) قربانی کے ایام: قربانی کے چار ایام ہیں۔ عید کا دن اور اس کے بعد مزید تین دن (۱۲، ۱۳، ۱۴) جنھیں ایامِ تشریق کہا جاتا ہے۔ لہذا ان چار ایام میں سے کسی بھی روز قربانی کر سکتے ہیں۔<sup>⑤</sup>

① صحیح البخاری: 5569، صحیح مسلم: 1974

② صحیح البخاری: 1717، صحیح مسلم: 1317

③ روایہ الحاکم - وحسنہ الألبانی فی صحیح الترغیب والترہیب: 1088

④ زاد المعا德: 2/319 وفتاوی اللجنۃ الدائمة: 8/406

## ایام عید میں تفریغ

عید کے موقع پر تفریغ جائز ہے بشرطیکہ دورانِ تفریغ کوئی کام خلافِ شرع نہ ہو۔ لہذا مسلمانوں کو اس موقع پر اپنے اہل و عیال، اقرباء اور دوست احباب کے ساتھ میل کر خوشی کا اظہار شریعت کی حدود میں رہتے ہوئے کرنا چاہئے۔

حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ حضرت ابو بکرؓ تشریف لائے اور میرے پاس اُس وقت انصار کی نو خیز لڑکیوں میں سے دو لڑکیاں تھیں جو ان اشتخار کے ساتھ گاری تھیں جو بعاثؓ کے دن انصار نے پڑھے تھے اور حقیقت میں وہ گانے والی نہ تھیں۔ یہ عید کا دن تھا۔ چنانچہ حضرت ابو بکرؓ نے کہا:

(أَمْزَأْمِيرُ الشَّيْطَانِ فِي بَيْتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؟)

”کیا رسول اکرم ﷺ کے گھر میں شیطان کی آواز گونج رہی ہے؟“

تو رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا: (یاً أَبَا بَكْرٍ، إِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ عِيْدًا وَ هَذَا عِيْدُنَا)

”ابو بکر! ہر قوم کا ایک تھوار ہوتا ہے اور یہ ہمارا تھوار ہے۔“

صحیح مسلم کی ایک اور روایت میں حضرت عائشہؓ بیان کرتی ہیں کہ جن دنوں رسول اکرم ﷺ منی میں شہرے ہوئے تھے اُسی دوران حضرت ابو بکرؓ کے پاس آئے اور اُس وقت دونوں خیز لڑکیاں دف بجاتے ہوئے گاری تھیں اور رسول اکرم ﷺ چادر پیٹ کر لیئے ہوئے تھے۔ چنانچہ حضرت ابو بکرؓ نے انہیں ڈانت ڈپٹ کی۔ تو رسول اکرم ﷺ نے اپنے چہرۂ انور سے چادر کو ہٹایا اور فرمایا:

(دَعْهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيْدٍ)

”ابو بکر! انہیں چھوڑ دو (اور مت روکو) کیونکہ یہ عید کے ایام ہیں۔“

اسی طرح حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں:

عید کے دن کچھ جیشی لوگ مسجد میں آئے اور بعض حرbi آلات کے ساتھ کھیل پیش کرنے لگے۔ چنانچہ آنحضرت ﷺ میرے مجرے کے دروازے پر تشریف لائے اور خود بھی ان کے کھیل کا مشاہدہ کیا اور مجھے بھی آپ نے بلا لیا۔ میں آئی تو آپ نے مجھے اپنی چادر کی اوٹ میں کر دیا تاکہ میں پردے میں کھڑی ہو کر ان کے کھیل کا مشاہدہ کر سکوں۔ لہذا میں نے آپ کے کندھوں پر اپنا سر کھا اور ان کے کھیل کو دیکھنے لگی۔ پھر جب میں خود کھیل

① صحیح البخاری: 454، صحیح مسلم: 892

دیکھتے دیکھتے اکتا گئی تو آپ نے پوچھا: کافی ہے؟ میں نے کہا: ہاں۔ تو آپ نے فرمایا: اب تم چلی جاؤ۔<sup>①</sup> ان احادیث سے ثابت ہوا کہ ایامِ عید میں اس طرح کی تفریح جائز ہے تاہم تفریح اور خوشی کے نام پر یہ قطعاً درست نہیں کہ موسیقی اور گانے وغیرہ نے جائیں اورٹی وی کی سکرین پر یا سینما گھروں میں جا کر فلمیں اور ڈرامے وغیرہ دیکھے جائیں۔ کیونکہ گانے اور آلاتِ موسیقی سب حرام ہیں اور فارغ اوقات کو ان چیزوں میں گذارنا بہت برا گناہ ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْعَدِيْثُ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخَلَّهَا هُزُوا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَيْ مُسْتَكْبِرًا كَانَ لَمْ يَسْمَعْهَا كَانَ فِي أَذْنَيْهِ وَقَرَا فَبَشِّرْهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>②</sup>

”اور لوگوں میں کوئی ایسا بھی ہوتا ہے جو اللہ سے غافل کرنے والی بات خرید لیتا ہے تاکہ بغیر سمجھے بوجھے اللہ کے بندوں کو اس کی راہ سے بھلکائے اور اس راہ کا مذاق اڑائے۔ ایسے لوگوں کیلئے رسوائیں عذاب ہے اور جب اس کے سامنے ہماری آئیوں کی تلاوت کی جاتی ہے تو مارے تکبر کے اس طرح منہ پھیر لیتا ہے کہ گویا اس نے انھیں سنائی نہیں، گویا کہ اس کے دونوں کان بہرے ہیں۔ لہذا آپ اسے دردناک عذاب کی خوشخبری دے دیجئے۔“

اس آیت کریمہ میں ﴿لَهُو الْعَدِيْثُ﴾ سے مراد گانا اور موسیقی ہے جیسا کہ متعدد صحابہ کرام رض سے مروی ہے۔ بلکہ حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے تو قسم کہا کہ ﴿لَهُو الْعَدِيْثُ﴾ سے مراد گانا ہی ہے۔ لہذا جو شخص بھی گانے سنتا اور سناتا ہو یا رقص و سرود کی محفلوں میں شرکت کرتا ہو یا کھر میں بیٹھ کر ایسی محفلوں کا نظارہ کرتا ہو اس کیلئے اس آیت کے مطابق رسوائیں عذاب ہے۔ والیاذ بالله

ای طرح حضرت ابوالک الأشعري رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: ﴿لَيَسْرَبُنَّ أَنَّاسٌ مِنْ أُمَّتِي الْخَمْرَ وَيَسْمُونَهَا بِغَيْرِ اسْمِهَا، يُعَزِّفُ عَلَى رُؤُوسِهِمْ بِالْمَعَازِفِ وَالْمُغَنَّيَاتِ، يَخْسِفُ اللَّهُ بِهِمُ الْأَرْضَ وَيَجْعَلُ مِنْهُمُ الْقَرَدةَ وَالْخَنَازِيرَ﴾<sup>③</sup>

”میری امت کے کچھ لوگ ضرور بالضرور شراب نوشی کریں گے اور شراب کا نام کوئی اور رکھ لیں گے۔ ان کے سروں کے پاس آلاتِ موسیقی بجائے جائیں گے اور گانے والیاں گائیں گی۔ اللہ تعالیٰ انھیں زمیں میں دضا

① لقمان 31: 7-6

② صحيح البخاري: 454، صحيح مسلم: 892

③ سنن ابن ماجہ: 4020۔ وصححه الألباني

دے گا اور انہی میں سے کئی لوگوں کو بندرا اور سور بنا دے گا۔“

اس حدیث میں نہایت سخت وعید ہے ان لوگوں کیلئے جو قص و سرور کی محفلوں میں شریک ہوتے یا ایسی محفلوں کوئی یا کمپیوٹر کی سکرین پر دیکھتے ہیں۔

اور حضرت ابو عامر۔ یا ابو مالک۔ الا شعری عنده بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**لِيَكُونَنَّ مِنْ أُمَّتِي أَقْوَامٌ يَسْتَجِلُونَ الْجَرَ، وَالْحَرَيْرَ، وَالْخَمْرَ، وَالْمَعَازِفَ**

”میری امت میں ایسے لوگ یقیناً آئیں گے جو زنا، ریشم کالباس، شراب اور آلاتِ موسیقی کو حلال تصور کر لیں گے۔“

اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے پیشین گوئی فرمائی ہے کہ کئی لوگ ان چار چیزوں کو حلال تصور کر لیں گے حالانکہ یہ دین اسلام میں حرام ہیں۔ چنانچہ اس دور میں کئی ایسے لوگ موجود ہیں جو ان چیزوں کو حلال سمجھتے ہیں۔ اور جہاں تک گاؤں کا تعلق ہے تو یہ ایک ایسی چیز ہے کہ جسے نہ صرف گناہ نہیں سمجھا جاتا بلکہ کئی ”روشن خیال“ لوگوں نے اس کے جواز کے فتوے بھی جاری کر دیئے ہیں اور ایسا انہوں نے کسی دلیل کی بنیاد پر نہیں بلکہ عام لوگوں کا راجحان دیکھ کر اور اپنی خواہش نفس کو پورا کرنے کیلئے کیا ہے اور اس کیلئے انہوں نے بعض اہل علم کے کمزور اقوال کا سہارا لینے کی کوشش اور ابن حزم کی تقلید کرتے ہوئے صحیح بخاری کی اس حدیث کو ضعیف ثابت کرنے کی سعی ناممکن کی ہے۔ جبکہ ائمہ کار بعد حبیم اللہ اس بات پر متفق ہیں کہ گانا اور موسیقی حرام ہے۔ اس کی حرمت کے جو دلائل ہم نے ذکر کئے ہیں وہ یقینی طور پر ہر سمجھدار آدمی کیلئے کافی ہیں، ان کے علاوہ ایک اور دلیل بھی پیش خدمت ہے جس میں پوری صراحة کے ساتھ ڈھول وغیرہ کو حرام قرار دیا گیا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

**إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَيْكُمُ الْخَمْرَ وَالْمَيْسِرَ وَالْكُوْبَةَ وَقَالَ: كُلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ**

”بے شک اللہ تعالیٰ نے تم پر شراب، جو اور ڈھول کو حرام کر دیا ہے اور آپ ﷺ نے فرمایا کہ ہر نشہ اور چیز حرام ہے۔“

ان واضح ترین دلائل کے بعد اب کسی کے ذہن میں شک نہیں رہنا چاہئے اور اس بات پر یقین کر لینا چاہئے کہ گانا اور موسیقی حرام ہے۔

لیکن افسوس سے کہنا پڑتا ہے کہ ”روشن خیال“ لوگوں کے اسی فتوی کی بناء پر اب بہت سارے لوگ موسیقی کو

② سنن أبي داؤد: 3696۔ وصححه الألباني

① صحيح البخاري 5590

دل بہلانے اور فارغِ اوقات کو مشغول کرنے کا بہترین ذریعہ تصور کرتے ہیں حالانکہ رسول اکرم ﷺ نے ایک اور پیشین گوئی کرتے ہوئے فرمایا کہ جب آلاتِ موسیقی پھیل جائیں گے، گانے عام ہو جائیں گے اور شرابِ نوشی کو حلال تصور کر لیا جائے گا تو اُس وقت اللہ کا سخت عذاب نازل ہو گا۔ جیسا کہ حضرت سہل بن سعد رض یہاں کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«سَيْكُونُ فِي آخِرِ الزَّمَانِ خَسْفٌ وَقَدْفٌ وَمَسْخٌ، قِيلَ: وَمَنِيَ ذَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟

قالَ إِذَا ظَهَرَتِ الْمَعَازِفُ وَالْقَيْنَاتُ وَاسْتُحْلِلَتِ الْخَمْرُ»<sup>①</sup>

”آخری زمانے میں لوگوں کو زمین میں دھنسایا جائے گا، ان پر پتھروں کی بارش کی جائے گی اور ان کی شکلیں مسخ کی جائیں گی۔ آپ ﷺ سے پوچھا گیا کہ ایسا کب ہو گا؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: جب آلاتِ موسیقی پھیل جائیں گے، گانے والیاں عام ہو جائیں گی اور شراب کو حلال سمجھا جائے گا۔“

اسلامی بھائیو! گانا بجانا کیسے جائز اور مباح ہو سکتا ہے جبکہ رسول اکرم ﷺ نے گانے بجانے کی آواز کو ملعون قرار دیا ہے۔ جیسا کہ حضرت انس رض یہاں کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صَوْتَانَ مَلْعُونَانَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ مِنْ مَارُ عِنْدَ نِعْمَةٍ وَرَنَّةٌ عِنْدَ مُصِيَّةٍ»<sup>②</sup>

”دو آوازیں دنیا و آخرت میں ملعون ہیں: خوشی کے وقت گانے بجانے کی آواز اور مصیبت کے وقت روئے کی آواز۔“

اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کے بقول گانا نفاق پیدا کرتا ہے:

(الْغَنَاءُ يُنِيبُ النِّفَاقَ فِي الْقُلُوبِ كَمَا يُنِيبُ الْمَاءُ الزَّرَعَ) <sup>③</sup>

”گانا دل میں یوں نفاق پیدا کرتا ہے جس طرح پانی کھٹکی کو پیدا کرتا ہے۔“

خلاصہ یہ ہے کہ ایامِ عید میں خوشی کا اظہار ضرور کریں مگر جو دلائل ہم نے ابھی ذکر کئے ہیں ان کے پیش نظر گانا اور موسیقی وغیرہ سے اجتناب کرنا لازم ہے۔

## ایامِ عید میں بعض مکرات کا ارتکاب

برادران اسلام! خاص طور پر ایامِ عید کے دوران بعض مکرات دیکھنے میں آتے ہیں جن پر تعبیر کرنا ضروری

① صحیح الجامع للألبانی: 3665

② قال الألباني في تحريم آلات الطرب، ص 13: إسناده جيد

ہے۔ ان منکرات میں سے چند ایک یہ ہیں:

**① کپڑاٹخنوں سے نیچے لٹکانا اور تکبر اور بڑائی کا اظہار کرنا**

بہت سارے لوگ ایام عید میں جو لباس پہنتے ہیں وہ ٹخنوں سے نیچے لٹک رہا ہوتا ہے جبکہ نبی کریم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«ثَلَاثَةٌ لَا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ، وَلَا يُزَكِّيْهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ»

”تین قسم کے لوگوں سے اللہ تعالیٰ قیامت کے روز نہ بات چیت کرے گا، نہ ان کی طرف دیکھے گا اور نہ انھیں پاک کرے گا اور ان کیلئے دردناک عذاب ہو گا۔“

آپ ﷺ نے یہ الفاظ تین بار کہے۔ تو حضرت ابوذر ہنفیؓ نے کہا: وہ یقیناً ذلیل و خوار ہونگے اور خسارہ پائیں گے۔ یا رسول اللہ! وہ کون ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«الْمُسِيلُ إِزَارَهُ، وَالْمَنَانُ، وَالْمُنْفِقُ سِلْعَتَهُ بِالْحَلِيفِ الْكَاذِبِ»<sup>①</sup>

”اپنے نہ بند کو نیچے لٹکانے والا، احسان جلانے والا اور اپنے سودے کو جھوٹی قسم کا کر ریجھنے والا۔“

اور حضرت ابو ہریرہ ہنفیؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَا أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ مِنَ الْإِزارِ فَهَىِ النَّارُ»<sup>②</sup>

”جو نہ بند ٹخنوں سے نیچے ہو وہ جہنم کی آگ میں ہے۔“

ان دونوں احادیث سے ثابت ہوا کہ کپڑاٹخنوں سے نیچے لٹکانا حرام اور بہت بڑا گناہ ہے۔ لہذا جو کپڑا بھی نیچے پہنا ہوا ہو، شلوار ہو یا چادر، پاجامہ ہو یا پینٹ، اسے ٹخنوں سے اوپر ہی رکھنا چاہئے نیچے نہیں لٹکانا چاہئے خواہ تکبر نہ بھی ہو اور اگر اس کے ساتھ ساتھ تکبر بھی ہو تو یہ اور زیادہ تکبیر گناہ ہے۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

«بَيْنَمَا رَجُلٌ يَجْرِي إِزَارَهُ خَسَفَ اللَّهُ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ فِي الْأَرْضِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>③</sup>

”ایک آدمی اپنے نہ بند کو گھیٹ رہا تھا کہ اللہ تعالیٰ نے اسے دھنسا دیا۔ پس وہ قیامت تک زمین کی گھرائی میں نیچے جاتا رہے گا۔“

ایک اور روایت میں اس حدیث کے الفاظ یوں ہیں: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي فِي حُلَّةٍ تُعْجِبُهُ نَفْسُهُ، مُرَجِّلٌ جُمَّةً، إِذَا خَسَفَ اللَّهُ بِهِ فَهُوَ يَتَجَلَّجَلُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ»<sup>④</sup>

① صحیح مسلم: 106

② صحیح البخاری: 5787

③ صحیح البخاری: 5789، صحیح مسلم: 2088

④ صحیح البخاری: 5790

”ایک آدمی اپنے لمبے لمبے بالوں کو کٹھی کئے ہوئے خوبصورت لباس میں چل رہا تھا اور خود پسندی میں بیٹھا، اسی دورانِ اچانک اللہ تعالیٰ نے اسے زمین میں میں دھنسا دیا۔ پس وہ قیامت تک زمین کی گھرائی میں جاتا رہے گا۔“

جبکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿فَوَلَا تُصْبِرُ خَلَقَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لَا يُعِجبُ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾<sup>①</sup>  
”اور لوگوں (کو حقیر سمجھتے ہوئے اور اپنے آپ کو بڑا تصور کرتے ہوئے) ان سے منہ نہ موڑنا اور زمین پر اکڑ کرنہ چلانا کیونکہ اللہ تعالیٰ تکبر کرنے والے اور فخر کرنے والے شخص کو پسند نہیں کرتا۔“

تکبر اس قدر بڑا گناہ ہے کہ اگر کسی کے دل میں ایک رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر پایا جاتا ہو اور وہ اس سے توبہ کئے بغیر مر جائے تو وہ جنت میں داخل نہیں ہوگا۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالٌ ذَرَّةٌ مِّنْ كَبْرٍ»

”وہ شخص جنت میں داخل نہ ہوگا جس کے دل میں رائی کے دانے کے برابر تکبر تھا۔“

ایک شخص نے کہا: اے اللہ کے رسول! بے شک ایک آدمی یہ پسند کرتا ہے کہ اس کا لباس اور اس کا جوتا خوبصورت ہو (تو کیا یہ بھی تکبر ہے؟) آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ جَمِيلٌ يُحِبُّ الْجَمَالَ، الْكُبْرُ بَطْرُ الْحَقِّ وَغَمْطُ النَّاسِ»<sup>②</sup>

”بے شک اللہ تعالیٰ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پسند کرتا ہے۔ کبھی یہ ہے کہ حق بات کو ٹھکرایا جائے اور لوگوں کو حقیر سمجھا جائے۔“

لہذا ایامِ عید کی خوشی میں بڑائی اور فخر و غرور کی ملاوٹ نہیں ہونی چاہئے۔ بلکہ لوگوں سے خندہ پیشانی اور عاجزی و انکساری کے ساتھ سے میل ملاقات رکھنی چاہئے اور اپنے گھر والوں، رشتہ داروں اور دوست احباب کے ساتھ اپنی محبت کرنا چاہئے۔

## ② داڑھی منڈ وانا یا اسے چھوٹا کرنا

بہت سارے لوگ عام طور پر بھی داڑھی منڈواتے یا اسے چھوٹا کراتے ہیں اور عید کے موقعہ پر تو اس کا اور زیادہ اہتمام کیا جاتا ہے۔ حالانکہ ایسا کرنا حرام ہے اور رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«خَالِفُوا الْمُشْرِكِينَ، وَقُرُوَا الْلَّهُجِيَّ، وَأَحْفُوا الشَّوَّارِبَ»<sup>③</sup>

① لقمان 31:18    ② صحيح مسلم: 91    ③ صحيح البخاري: 5893، 5893، صحيح مسلم 259

”تم مشرکین کی مخالفت کرتے ہوئے داڑھیوں کو بڑھاؤ اور موچھوں کو چھوٹا کرو۔“

دوسری روایت میں فرمایا:

«جُزُوا الشَّوَارِبَ، وَأَرْخُوا الْلِحْنِيَ، خَالِفُوا الْمَعْجُوسَ»<sup>①</sup>

”تم موچھیں کاٹو اور داڑھیاں لٹکاؤ۔ مجھیوں کی مخالفت کرو۔“

جبکہ آج کل بہت سارے مسلمان رسول اکرم ﷺ کے ان ارشادات کے بالکل عکس موچھیں بڑی بڑی رکھ لیتے ہیں اور داڑھی یا منڈوادیتے ہیں یا اسے چھوٹا کر دیتے ہیں اور یوں وہ مشرکین اور محسوس کی موافقت کرتے ہیں جن کی مخالفت کرنے کا رسول اکرم ﷺ نے حکم دیا ہے۔

### (۲) غیر محروم عورتوں سے مصافحہ کرنا

بہت سارے لوگ خصوصاً یام عید میں جب ایک دوسرے کے گھر میں جاتے ہیں تو غیر محروم عورتوں سے مصافحہ کرتے اور مبارکباد کا تبادلہ کرتے ہیں۔ جبکہ ہمارا دین اجنبی عورتوں سے مصافحہ کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔

حضرت معلق بن پیارہؓ بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَانْ يُطْعَنَ فِي رَأْسِ أَحَدِكُمْ بِمُخْيَطَةٍ مِّنْ حَدِيدٍ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْسَسَ امْرَأَةً لَا تَحِلُّ لَهُ»<sup>②</sup>

”تم میں سے کسی ایک کے سر میں لو ہے کی سوئی کو چھوپا جائے تو یہ اس کیلئے اس سے بہتر ہے کہ وہ اس عورت کو ہاتھ لگائے جو اس کیلئے حلال نہیں۔“

اسی لئے ہمارے پیارے نبی حضرت محمد ﷺ نے جب عورتوں سے بیعت لی تو وہ زبانی بیعت تھی، اس میں آپ ﷺ نے کسی عورت سے مصافحہ نہیں کیا تھا۔<sup>③</sup>

### (۳) غیر محروم عورتوں سے خلوت میں ملاقات کرنا

خصوصاً یام عید میں کئی لوگ غیر محروم عورتوں سے خلوت میں ملاقات کرتے ہیں جبکہ ہمارے رسول حضرت محمد ﷺ نے اس سے منع کیا ہے۔

حضرت عقبہ بن عامر اجنبیؓ روى سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاءِ»

”تم (غیر محروم) عورتوں کے پاس جانے سے پرہیز کیا کرو۔“

① صحيح مسلم: 260 السسلة الصحيحة للألباني: 226

② صحيح مسلم: 1866

تو ایک انصاری نے کہا: اے اللہ کے رسول! آپ الْحَمْوُ الْمَوْتُ<sup>(۱)</sup> دیور موت ہے۔

اور حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَخْلُونَ رَجُلٌ بِأَمْرَأَةٍ إِلَّا وَمَعَهَا ذُو مَحْرَمَ، وَلَا تُسَافِرِ الْمَرْأَةُ إِلَّا مَعَ ذِي مَحْرَمَ»<sup>(۲)</sup>

”کوئی شخص کی عورت کے ساتھ ہرگز خلوت میں نہ جائے، ہاں اگر اس کے ساتھ کوئی محروم ہو تو ٹھیک ہے اور اسی طرح کوئی عورت محروم کے بغیر سفر نہ کرے۔“

⑤ عورتوں کا بے پرده ہو کر گھومنا

خصوصاً ایام عید میں بہت ساری خواتین گھروں سے بے پرده ہو کر نکلتی ہیں۔ خوب صحیح کے ساتھ بازاروں، مارکیٹوں اور سیاحت گاہوں میں آتی جاتی ہیں اور بہت سارے لوگوں کو فتنہ میں بیٹھا کرتی ہیں۔ جبکہ اللہ تعالیٰ نے اور اسی طرح رسول اکرم ﷺ نے اس سے منع کیا ہے اور خواتین اسلام کو بغیر پرده کے گھر سے نکلنے کی اجازت نہیں دی ہے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿وَقَوْنَ فِي بَيْوِتِكُنَّ وَلَا تَبَرِّجْنَ تَبَرِّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى﴾<sup>(۳)</sup>

”اور اپنے گھروں میں نکل کر رہو۔ اور قدیم زمانہ جاہلیت کی طرح بناؤ سنگھار کا اظہار مت کرو۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «الْمَرْأَةُ عُورَةٌ، فَإِذَا حَرَجَتْ اسْتَشْرِفَهَا الشَّيْطَانُ، وَأَقْرَبُ مَا تَكُونُ مِنْ رَحْمَةِ رَبِّهَا وَهِيَ فِي قَعْدَتِهَا»<sup>(۴)</sup>

”خاتون ستر (چھپانے کی چیز) ہے۔ اس لئے جب وہ گھر سے نکلتی ہے تو شیطان اس کی تاک میں رہتا ہے اور وہ اپنے رب کی رحمت کے سب سے زیادہ قریب اس وقت ہوتی ہے جب وہ اپنے گھر کے اندر ہوتی ہے۔“

بے پرده ہو کر اور نیم برہنہ لباس پہنے ہوئے گھروں سے نکلنے والی خواتین کو رسول اکرم ﷺ نے سخت و عید

(۱) صحيح البخاري، النكاح، باب لا يخلون رجل بامرأة: 5232، مسلم، الأدب: 2083

(۲) صحيح البخاري، الحج، باب حج النساء: 2862، صحيح مسلم، الحج: 1341

(۳) الأحزاب: 33:33

(۴) ابن حبان: 12/413: 5599 وصحیح إسناده الأرناؤوط، وأخرج الجzeء الأول منه الترمذی: 1773 وصحیح

إسناده الشیخ الابنی فی المشکاة: 3109

نئائی ہے کہ وہ جنت میں داخل نہیں ہوگی۔

حضرت ابو ہریرہ رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«صِنْفَانِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ لَمْ أَرْهُمَا: قَوْمٌ مَعَهُمْ سِيَاطٌ كَأَذْنَابِ الْبَقَرِ يَضْرِبُونَ بِهَا النَّاسَ، وَنِسَاءٌ كَأَسِيَّاتٍ عَارِيَاتٍ مُمْبَلَاتٍ مَائِلَاتٍ، وَرَوْسُهُنَّ كَأَسْنَمَةِ الْبُخْتِ الْمَائِلَةَ، لَا يَدْخُلُنَ الْجَنَّةَ وَلَا يَجِدُنَ رِيحَهَا وَإِنَّ رِيحَهَا لَتُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ كَذَا وَكَذَا»<sup>①</sup>

”وقسم کے جہنمیوں کو میں نے نہیں دیکھا ہے۔ ایک تو وہ لوگ ہیں جن کے پاس گائے کی دموں کی مانند کوڑے ہو ٹکے جن سے وہ لوگوں کو ہانکیں گے۔ اور دوسرا وہ خواتین ہیں جو ایسا لباس پہنیں گی کہ گویا برہنہ معلوم ہوگی۔ لوگوں کے دلوں کو اپنی طرف لبھانے والی اور خود ان پر فریفہ ہونے والی ہوگی، ان کے سرختنی اونٹوں کی کہانوں کی مانند ایک طرف بھکر ہو ٹکے۔ ایسی عورتیں جنت میں داخل نہیں ہوگی اور نہ اس کی خوبیوں پا سکیں گی حالانکہ اس کی خوبیوں بہت دور سے محسوس کی جائے گی۔“

اسی طرح رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«أَيَّمَا امْرَأَةٌ إِسْتَعْطَرَتْ فَمَرَرْتُ بِالْقَوْمِ لِيَجِدُوا رِيحَهَا فَهِيَ زَانِيَةٌ»<sup>②</sup>

”جو عورت خوبیوں کا رلوگوں کے پاس سے گزرے تاکہ وہ اس کی خوبیوں کو محسوس کر سکیں تو وہ بد کار عورت ہے۔“

④ اقرباء اور فقراء و مساکین کے حقوق کا خیال نہ رکھنا

بہت سارے لوگ ایام عید کے دوران خوب کھاتے پیتے، زرق برق لباس پہننے اور خوشی کا اظہار کرتے ہیں لیکن اپنے رشتہ داروں اور فقراء و مساکین کو بھول جاتے ہیں۔ جبکہ اسلام ع میں اس بات کی ترغیب دیتا ہے کہ ہم ان خوبیوں میں اقرباء اور فقراء و مساکین کو بھی شامل کریں۔

نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِآخِيْهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»<sup>③</sup>

① صحیح مسلم، الجنة، باب النار يدخلها الجبارون: 2128

② سنن أبي داؤد، الترجل، باب في طيب المرأة: 4167، الترمذى، الإستذان، باب ما جاء في كراهة خروج المرأة متغيرة: 2937، سنن النسائي، الزينة، باب ما يكره للنساء من الطيب: 5126۔ وحسنه الألبانى

③ صحیح البخاری: 13، صحیح مسلم: 45

”تم میں سے کوئی شخص (کامل) ایمان والا نہیں ہو سکتا یہاں تک کہ وہ اپنے بھائی کیلئے بھی وہی چیز پسند کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔“

اور صدر حجی کی فضیلت کے بارے میں حضرت انس رض بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

『مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَبْسِطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ وَيُسَأَّلَ لَهُ فِي أَثْرِهِ فَلَيُصِلْ رَحْمَةً』<sup>①</sup>

”جس شخص کو یہ بات پسند ہو کہ اس کے رزق میں فراوانی اور اس کے اجل (موت) میں دری ہوتا وہ صدر حجی کرے۔“

صدر حجی کے بارے میں بہت سارے لوگ یہ سوچتے ہیں کہ اگر ان کے رشتہ دار ان سے صدر حجی کریں تو ان کو بھی ان سے کرنی چاہئے حالانکہ یہ مفہوم بالکل غلط ہے اور صدر حجی کا درست مفہوم یہ ہے کہ اگر رشتہ دار قطع حجی کریں تو ان سے صدر حجی کی جائے، اگر وہ بدسلوکی کریں تو ان سے اچھا سلوک کیا جائے اور اگر وہ نہ دیں تو تب بھی انہیں دیا جائے۔ الغرض یہ کہ رشتہ دار صدر حجی کریں یا نہ کریں دونوں صورتوں میں اپنی طاقت کے مطابق انسان اپنے رشتہ داروں سے صدر حجی کرتا رہے۔

حضرت عبد اللہ بن عمر و بن العاص رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

『لَيْسَ الْوَاصِلُ بِالْمُكَافِيِّ وَلِكِنَ الْوَاصِلُ الَّذِي إِذَا قُطِعَتْ رَحْمُهُ وَصَلَّاهَا』<sup>②</sup>

”صدر حجی کرنے والا وہ نہیں جو بد لے میں صدر حجی کرے، بلکہ صدر حجی کرنے والا وہ ہے کہ جس سے قطع حجی کی جائے تو پھر بھی وہ صدر حجی کرے۔“

الہذا عید کی خوشیوں میں اقرباء اور فقراء و مساكین کو بھی شریک کرنا چاہئے۔

برادران اسلام! ہم نے اس خطبہ کے آغاز میں ذکر کیا تھا کہ قربانی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی سنت کو زندہ کرتے ہوئے اور امام الانبیاء حضرت محمد ﷺ کی سنت مبارکہ پر عمل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے کی جاتی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ ہمیں یہ بھی ذہن میں رکھنا چاہئے کہ ہمارا دین ہم سے بس اسی قربانی کا نہیں بلکہ اور بھی کئی قربانیوں کا مطالبہ کرتا ہے۔ سب سے اہم قربانی یہ ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کی رضا کی خاطر اپنی تمام خواہشات کو قربان کر دیں اور اس کے احکامات پر عمل درآمد کے سلسلہ میں خواہشات کو آڑے نہ آنے دیں۔ ہمارا الیہ یہ ہے

① صحيح البخاري، الأدب باب من بسط له في الرزق لصلة الرحم: 5986، صحيح مسلم - البر والصلة

باب صلة الرحم: 2557

② صحيح البخاري، الأدب، باب ليس الواصل بالمحكافي: 5991

کہ جب اللہ کے احکامات اور ہماری خواہشات کے درمیان نکراہ پیدا ہوتا ہے تو ہم احکاماتِ الہی کو قربان کر دیتے ہیں، خواہشات کو قربان نہیں کرتے۔ دوسرے لفظوں میں ہم خواہشات کی تکمیل میں اللہ کے دین کی پروادا نہیں کرتے اور یہ چیز یقیناً ہمارے لئے مہلک اور خطرناک ہے۔ لہذا اس سے پچنا چاہئے اور اُسی جذبہ اطاعت و فرمانبرداری کا مظاہرہ کرنا چاہئے جس کا مظاہرہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کیا تھا۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کی توفیق دے۔ آمین

آخر میں آپ کو نبی کریم ﷺ کی ایک سنت مبارکہ کی یاد دہانی کر دیں اور وہ ہے نماز عید کے بعد راستہ تبدیل کر کے واپس جانا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

(كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ إِذَا حَرَجَ يَوْمَ الْعِيدِ فِي طَرِيقٍ رَّاجِعًا فِي طَرِيقٍ آخَرَ) <sup>①</sup>

”نبی کریم ﷺ جب عید کے دن نکلتے تھے تو ایک راستے سے جاتے تھے اور دوسرے راستے سے واپس لوٹتے تھے۔“

لہذا جس راستے سے آئے تھے اُس سے نہیں بلکہ دوسرے راستے سے واپس جائیں اور قربانی کا جانور ذبح کریں۔ اللہ تعالیٰ سب کی قربانیاں قبول فرمائے اور ہمارے لئے انھیں ذخیرہ آخرت بنائے۔ آمین

① سنن الترمذی: 541۔ وصححه الألبانی

## خطبہ جمعۃ الوداع (۱)

اہم عناصر خطبہ:

۱ خطبہ جمعۃ الوداع کی اہمیت

۲ عرفات میں خطبہ جمعۃ الوداع کے اہم نکات

۳ منی میں خطبہ یوم اخر

پہلا خطبہ

موسم حج کی مناسبت سے ہم پچھلے تین خطبوں میں حج کی فرضیت و اہمیت، اس کے فضائل اور احکام و آداب کے علاوہ فضائل حرمین شریفین پر روشنی ڈال چکے ہیں اور احکام و آداب کا تذکرہ کرتے ہوئے ہم یہ عرض کر چکے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے جمعۃ الوداع کے دوران کئی مرتبہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو خطاب فرمایا تھا۔ سب سے اہم ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے میدان عرفات میں ارشاد فرمایا۔ اس کے علاوہ آپ ﷺ نے منی میں بھی خطبہ ارشاد فرمایا۔ آج کے خطبہ جمعہ میں انہی خطبات کو بیان کرنا مقصود ہے۔ اللہ رب العزت سے دعا ہے کہ وہ ہم سب کو حق بات کو سمجھنے اور اس پر عمل کرنے کی توفیق نصیب فرمائے۔ آمين

عرفات میں خطبہ جمعۃ الوداع

حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ عرفات میں پہنچے، یہاں آپ کیلئے نمرۃ میں ایک خیمہ لگایا گیا تھا۔ جب سورج ڈھل گیا تو آپ ﷺ نے اپنی اوٹنی (قصواء) پر کجا وہ رکھنے کا حکم دیا، پھر آپ ﷺ وادی کے درمیان آئے اور لوگوں کو خطبہ دیتے ہوئے ارشاد فرمایا:

«إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةٍ يَوْمَكُمْ هَذَا فِي بَلَدِكُمْ هُذَا، إِلَّا كُلُّ شَيْءٍ مِّنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ تَحْتَ قَدَمَيَّ مَوْضُوعٍ، وَدِمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَةٌ، وَإِنَّ أَوَّلَ دَمًّا أَضَعُّ مِنْ دَمَائِنَا دَمُ ابْنِ رَبِيعَةَ بْنِ الْحَارِثِ كَانَ مُسْتَرْضِعًا فِي بَيْنِ سَعِيدٍ فَقَتْلَتْهُ هُذِيلٌ، وَرَبَّا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَأَوَّلَ رَبَّا أَضَعُّ رِبَّانِيَّ رَبَّا عَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ فَإِنَّهُ مَوْضُوعٌ كُلُّهُ، فَانْقَوَّا اللَّهُ فِي النِّسَاءِ إِنَّكُمْ أَخْذَنَتُمُوهُنَّ بِأَمَانِ اللَّهِ، وَاسْتَحْلَلْتُمْ فِرْوَجَهُنَّ بِكَلِمَةِ اللَّهِ، وَكُلُّمْ عَلَيْهِنَّ أَنَّ لَا يُوْطِئُنَّ فُرْشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذَلِكَ

فَاضْرِبُوهُنَّ ضَرِبًا غَيْرَ مِثْرَحٍ، وَلَهُنَّ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنَّ وَكَسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ، وَقَدْ تَرَكْتُ فِيمُكُمْ مَا لَنْ تَضْلِلُوا بَعْدَهُ إِنْ اعْتَصَمْتُمْ بِهِ كِتَابَ اللَّهِ، وَأَنْتُمْ تَسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُ قَائِلُونَ؟ قَالُوا: نَشْهُدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَغْتَ وَادِيَتَ وَنَصْحَتَ، فَقَالَ يُاصْبِعُهُ السَّبَابَةَ يَرْفَعُهَا إِلَى السَّمَاءِ وَيَنْكُتُهَا إِلَى النَّاسِ: إِنَّ اللَّهَمَّ أَشْهُدُ، إِنَّ اللَّهَمَّ أَشْهُدُ ثَلَاثَ مَرَاتٍ .....»<sup>①</sup>

”بے شک تمہارے خون اور تمہارے مال ایسے ہی قابل احترام ہیں جس طرح تمہارا یہ دن تمہارے اس مہینے میں اور تمہارے اس شہر میں محترم ہے۔ خبردار! جاہلیت کے تمام امور میرے قدموں تکے دفن ہو گئے اور جاہلیت کے خون ختم ہو گئے۔ سب سے پہلے میں اپنے (خاندان کے) خونوں میں سے ابن ربيعة بن الحارث کا خون ختم کرتا ہوں جو بنو سعد میں دودھ پینا تھا اور اسے ہذیل نے قتل کر دیا تھا اور جاہلیت کا سود ختم ہو گیا اور سب سے پہلے میں اپنے خاندان کے سود کو ختم کرنے کا اعلان کرتا ہوں اور وہ ہے عباس بن عبد المطلب کا سود، چنانچہ وہ پورے کا پورا ختم کر دیا گیا ہے اور تم عمروتوں کے متعلق اللہ تعالیٰ سے ذرتے رہو کیونکہ تم نے انہیں اللہ کی امانت کے طور پر لیا ہے اور تم نے اللہ کے کلمہ کے ذریعہ ان کی شرمگاہوں کو حلال کیا ہے۔ تمہارا ان پر حق یہ ہے کہ وہ تمہارے بستروں پر کسی ایسے شخص کو نہ آنے دیں جنہیں تم ناپسند کرو۔ اگر وہ ایسا کریں تو تم انہیں اتنا مار سکتے ہو جس سے چوتھہ آئے اور ان کا تم پر حق یہ ہے کہ تم انہیں دستور کے مطابق رزق اور لباس مہیا کرو اور (جان لو) میں تم میں ایک ایسی چیز چھوڑ کر جا رہا ہوں جسے تم نے مفہومی سے قھام لیا تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے اور وہ ہے کتاب اللہ اور تم سے میرے متعلق پوچھا جائے گا تو تم کیا جواب دو گے؟ صحابہ کرام ﷺ نے کہا: ہم گواہی دیں گے کہ آپ نے یقیناً دین پہنچا دیا۔ (ذمہ داری) ادا کردی اور امت کی خیر خواہی میں کوئی کسر نہیں چھوڑی۔ پھر آپ ﷺ نے اپنی انکشافت شہادت فضا میں بلند کی اور اسے لوگوں کی طرف ہلاتے ہوئے فرمایا: اے اللہ! تو بھی گواہ رہ، اے اللہ تو بھی گواہ رہ، اے اللہ تو بھی گواہ رہ...“

اس خطبہ میں رسول اللہ ﷺ نے دس باتیں ارشاد فرمائیں جو یہ ہیں:

### (۱) خونِ مسلم کی حرمت

رسول اللہ ﷺ نے حرمت والے شہر، حرمت والے ماہ اور حرمت والے دن کی طرح خونِ مسلم کو حرمت والا قرار دیا، یعنی اسے ناحق طور پر بہانا حرام فرمادیا۔ اس لئے مسلمان کے خون کی حفاظت کرنا ضروری امر ہے۔

① صحیح مسلم: 1218

جو شخص کسی مسلمان کو قتل کرتا ہے اس کیلئے سخت عید ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَمَنْ يُقْتَلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاؤهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيهَا وَغَضَبَ اللَّهُ عَلَيْهَا وَلَعَنَهُ وَأَعَذَّ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا﴾<sup>①</sup> اور جو کوئی کسی موسمن کو قصد قتل کردا ہے اس کی سزا جہنم ہے جس میں وہ ہمیشہ رہے گا، اس پر اللہ تعالیٰ کا غضب ہے، اس پر اللہ تعالیٰ کی لعنت ہے اور اس نے اس کیلئے بڑا عذاب تیار کر رکھا ہے۔  
اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے کسی موسمن کو جان بوجہ کر قتل کرنے والے شخص کو پانچ عیدیں سنائی ہیں، پہلی یہ کہ اس کی سزا جہنم ہے، دوسری یہ کہ وہ اس میں ہمیشہ رہے گا، تیسرا یہ کہ اس پر اللہ تعالیٰ کا غضب ہوتا ہے، چوتھی یہ کہ وہ اللہ تعالیٰ کی لعنت (پھٹکار) کا مستحق ہے اور پانچویں یہ کہ اس کیلئے اللہ تعالیٰ نے بڑا عذاب تیار کر رکھا ہے۔

اور رسول اکرم ﷺ نے ایک اور حدیث میں خون مسلم کی حرمت کو یوں بیان فرمایا:  
«لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِيَءٍ مُسْلِمٍ يَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَّا يُاحْدَى ثَلَاثَةِ الشَّيْبُ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالْفَسِّ، وَالتَّارِكُ لِبَنِيهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ»<sup>②</sup>  
”کوئی مسلمان جو اس بات کی گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبود (برحق) نہیں اور میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں اس کا خون حلال نہیں۔ ہاں تین میں سے ایک شخص کو قتل کیا جا سکتا ہے اور وہ ہیں: شادی شدہ زانی، قاتل اور دین (اسلام) کو چھوڑنے اور جماعت سے الگ ہونے والا۔“

کسی موسمن کو ناجائز قتل کرنا کتنا برا گناہ ہے! اس کا اندازہ آپ اس حدیث سے کر سکتے ہیں:

حضرت براء بن عازب رض سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
«الرَّزْوَالدُّنْيَا أَهُونُ عَلَى اللَّهِ مِنْ قَتْلِ مُؤْمِنٍ بِغَيْرِ حَقٍّ»<sup>③</sup>  
”دنیا کا خاتمه کسی موسمن کے ناجائز قتل سے اللہ تعالیٰ پر زیادہ ہلکا ہے۔“

اور حضرت ابو سعید الحذری رض اور حضرت ابو ہریرہ رض دونوں کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
«لَوْ أَنَّ أَهْلَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ اشْتَرَكُوا فِي دَمِ مُؤْمِنٍ لَأَكَبَّهُمُ اللَّهُ فِي النَّارِ»<sup>④</sup>  
”اگر آسمان والے اور زمین والے (تمام کے تمام) ایک موسمن کے خون میں شریک ہوتے تو اللہ تعالیٰ ان

① النساء: 93: متفق عليه

② سنن ابن ماجہ: 2619، سنن الترمذی عن عبد الله بن عمرو: 1395- وصححه الألبانی

③ سنن الترمذی: 1398- وصححه الألبانی

سب کو جہنم میں ڈال دیتا۔“

یہی وجہ ہے کہ روز قیامت سب سے پہلے خونوں کا حساب لیا جائے گا۔

جبیا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«أَوَّلُ مَا يُقْضَى بَيْنَ النَّاسِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي الدِّمَاءِ»<sup>①</sup>

”قیامت کے دن لوگوں میں سب سے پہلے خونوں کا فیصلہ کیا جائے گا۔“

اس لئے ہر مسلمان پر فرض ہے کہ وہ اپنا دامن مسلمان کے خون سے محفوظ رکھے اور کسی کو ناجائز قتل نہ کرے۔ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا ، لَمْ يَتَنَّدَ بِدَمِ حَرَامٍ ، دَخَلَ الْجَنَّةَ»<sup>②</sup>

”جو شخص اللہ تعالیٰ سے اس حالت میں ملے گا کہ وہ اس کے ساتھ کسی کوشش کی ساتھ تھا اور اس نے حرمت والا خون نہیں بہایا تھا تو وہ جنت میں داخل ہو گا۔“

اور حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے ایک شخص کے بارے میں سوال کیا گیا جس نے ایک مومن کو جان بوجھ کر قتل کیا، پھر اس نے توبہ کر لی، ایمان لے آیا اور عمل صالح کر کے ہدایت کے راستے پر گامزن ہو گیا۔ تو انھوں نے کہا: وہ ہلاک ہو جائے، اس کیلئے ہدایت کیسے ممکن ہے جبکہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے ساتھ تھا، آپ نے فرمایا: «يَحِيِّءُ الْفَاقِلُ وَالْمَقْتُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مُتَعَلِّقٌ بِرَأْسِ صَاحِبِهِ ، يَقُولُ : رَبِّ ، سَلْ هَذَا لَمْ قُتَلَنِيْ»

”قیامت کے روز قاتل و مقتول دونوں آئیں گے، مقتول اپنے قاتل کے سر کے ساتھ چھٹا ہو گا اور کہے گا: اے میرے رب! اس سے پوچھئے کہ اس نے مجھے کیوں قتل کیا تھا؟“

پھر حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے کہا: اللہ کی قسم! اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی پر وہ آیت ﴿وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاؤهُ جَهَنَّمُ...﴾ نازل فرمائی اور اسے منسون نہیں کیا۔<sup>③</sup>

## (۲) مال مسلم کی حرمت

رسول اللہ ﷺ نے خون مسلم کی طرح مال مسلم کو بھی حرمت والا قرار دیا۔ لہذا کسی مسلمان کے مال پر ناجائز

① منفق عليه سنن ابن ماجہ: 2618۔ وصححه الألبانی

② سنن ابن ماجہ: 2621۔ وصححه الألبانی

طور پر بقضہ کرنا حرام ہے۔ اللہ رب العزت کا فرمان ہے:

(۱) ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ يَئِنْكُمْ بِالْبَاطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ﴾

”اے ایمان والو! اپنے آپس کے مال ناجائز طریقے سے مت کھاؤ، ہاں تمہاری آپس کی رضامندی سے خرید و فروخت ہو (تو ٹھیک ہے)۔“

نیز فرمایا: ﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ يَئِنْكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتَدْلُوا بِهَا إِلَى الْعُنَادِ لِتَأْكُلُوا فَرِيْقًا مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِلَاثِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾

”اور ایک دوسرے کامال ناجائز طریقے سے نہ کھایا کرو اور نہ ہی حاکموں (یا قاضیوں) کو رشوت دے کر کسی کا کچھ مال ظلم و ستم سے اپنا کر لیا کرو، حالانکہ تم جانتے ہو۔“

ان دونوں آیات میں (بِالْبَاطِلِ) یعنی ناجائز طریقے سے مال کھانے سے منع کیا گیا ہے اور اس میں ہر ناجائز اور ناجائز طریقہ شامل ہے مثلاً چوری کرنا، کسی کا مال غصب کرنا، خرید و فروخت میں دھوکہ اور فریب کرنا، ڈاکہ زنی کرنا، سود کھانا، امانت میں خیانت کرنا، جوے بازی اور حرام چیزوں کی تجارت کرنا وغیرہ۔

دوسری آیت میں خاص طور پر حاکموں کو رشوت دے کر کسی کامال ناجائز طور پر کھانے سے منع کیا گیا ہے، جبکہ اس دور میں یہ چیز عام ہے۔ چنانچہ تھانوں میں پولیس کو رشوت دے کر جھوٹے کیس درج کروائے جاتے ہیں اور بے گناہ لوگوں کو نہ صرف پریشان کیا جاتا بلکہ ان پر ظلم کیا جاتا ہے اور گواہوں، وکیلوں اور جھوٹوں کو رشوت دے کر فیصلہ اپنے حق میں کروالیا جاتا ہے اور یہ سب کچھ کسی شریف آدمی کا مال ہتھیانے یا اس کی جائیداد پر ناجائز قضہ کرنے کیلئے ہی کیا جاتا ہے۔ فَإِلَى اللَّهِ الْمُشْتَكِي وَلَا حُوْلَ وَلَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ

اور مال کی حرمت کے پیش نظر اللہ تعالیٰ نے مال چرانے والے شخص کیلئے بہت سخت سزا مقرر فرمائی ہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطُعُوا أَيْدِيهِمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالًا مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾

”اور چوری کرنے والے مرد اور چوری کرنے والی عورت کے ہاتھ کاٹ دیا کرو، یہ بدله ہے اس کا جو انہوں نے کیا اور عذاب ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ تعالیٰ سب پر غالب اور حکمت والا ہے۔“

اور رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ حَلَفَ عَلَىٰ يَوْمِينَ فَاجْرَةٌ لِيُقْطَعَ بِهَا مَالٌ امْرِيٌّ مُسْلِمٌ لِقَائِ اللَّهِ وَهُوَ عَلَيْهِ غَضْبٌ»<sup>①</sup>

”جو آدی جھوٹی قسم اخھائے تاکہ اس کے ذریعے کسی مسلمان کے مال پر قبضہ کر لے تو وہ اللہ تعالیٰ کو اس حال میں ملے گا کہ وہ اس پر خست ناراض ہو گا۔“  
اور جو ہے کہ متعلق اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾<sup>②</sup>

”اے ایمان والو! بات یہی ہے کہ شراب، جوا، وہ پھر جن پر بتوں کے نام سے جانور ذبح کے جاتے ہیں اور فال نکالنے کے تیر (یہ سب) ناپاک ہیں اور شیطان کے کام ہیں۔ الہذا تم ان سے بچو ہا کہ کامیابی حاصل کر سکو۔“

### (۳) امور جاہلیت کا خاتمه

رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”خبردار! جاہلیت کے تمام امور میرے قدموں تلے دفن ہو گئے“

یوں آپ ﷺ نے ان تمام امور کے خاتمه کا اعلان فرمایا جو آپ ﷺ کی بعثت سے پہلے لوگوں میں رائج تھے۔ آپ ﷺ نے دیگر کئی احادیث میں ان میں سے بعض امور کی نشاندہی فرمائی۔ مثلاً آپ ﷺ کا ارشاد ہے: «أَرْبَعٌ فِي أُمَّتِي مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ، لَا يَتَرُكُونَهُنَّ: الْفَخْرُ فِي الْأَحْسَابِ، وَالْطَّعْنُ فِي الْأَنْسَابِ، وَالْإِسْتِسْقَاءُ بِالنُّجُومِ، وَالْبَيَاحَةُ»<sup>③</sup>

”میری امت میں چار کام امور جاہلیت میں سے ہیں جنکیں وہ چھوڑنے پر تیار نہ ہو گئے: حسب ونسب کی بنیاد پر دوسروں پر فخر کرنا، کسی کے نسب میں طعن اندازی کرنا، ستاروں کے ذریعے بارش طلب کرنا اور میت پر ماتم کرنا۔“

### (۴) جاہلیت کے خون ختم

خطبہ جیۃ الوداع میں رسول اللہ ﷺ نے جہاں تمام امور جاہلیت کو ختم کرنے کا اعلان فرمایا وہاں خاص طور

<sup>①</sup> متفق علیہ ۹۳۴: ۹۰      <sup>②</sup> المائدۃ: ۹۰      <sup>③</sup> صحیح مسلم:

خطبہ مجیدہ الوداع (۱)

۵۷۹

پر آپ ﷺ نے جاہلیت کے خون ختم فرمائے، یعنی اگر جاہلیت میں کسی نے کسی کو قتل کیا تھا تو اب اس سے قصاص نہیں لیا جائے گا۔

جاہلیت کے دور میں لوگوں میں پشت در پشت، نسل در نسل اور سالہا سال خون کا بدلہ لینے کیلئے جنگیں چلتی رہتی تھیں۔ رسول اللہ ﷺ نے جاہلیت کے ان خونوں کو ختم فرمادیا اور سب سے پہلے آپ ﷺ نے اپنے قبیلے کا خون معاف کیا جو کہ ربیعہ بن الحارث کے بیٹے کا تھا۔

جبکہ اللہ تعالیٰ جاہلیت کے زمانے میں لوگوں کی حالت کا تذکرہ کرتے ہوئے فرماتا ہے:

﴿وَأَذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَا كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَّ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَاصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَلْتُمْهُ مِنْهَا﴾<sup>①</sup>

”اور یاد کرو اپنے اوپر اللہ تعالیٰ کی نعمت کو جب تم ایک دوسرے کے دمن تھے، تو اس نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی۔ پھر تم اس کی مہربانی سے بھائی بھائی بن گئے اور تم آگ کے گڑھے کے کنارے پہنچ چکے تھے تو اس نے تمہیں بچالیا۔“

## (۵) سود ختم

رسول اکرم ﷺ نے خطبہ مجیدہ الوداع میں جاہلیت کے سود کو بھی ختم فرمادیا۔ جاہلیت میں جب ایک مالدار کسی کو قرضہ دیتا تو سود کے ساتھ دیتا، پھر جب قرضہ لینے والا مقررہ مدت میں قرضہ واپس نہ کرتا تو قرضہ دینے والا مدت بڑھا دیتا اور اس کے ساتھ سود کی مقدار میں بھی اضافہ کر دیتا۔ یوں کرتے کرتے سود اصل قرضہ سے زیادہ ہو جاتا۔ یہ بدترین ظلم ہے اور اسے اسلام نے قطعی طور پر حرام کروایا ہے۔ اللہ تعالیٰ کافرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبَآءَ أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾<sup>②</sup>  
”اے ایمان والو! تم بڑھا چڑھا کر سود نہ کھا اور اللہ تعالیٰ سے ڈروتا کہ تم کامیابی پاسکو۔“

نیز فرمایا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذَرُوا مَا يَقِنَّ مِنَ الرِّبَآءِ إِنَّ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ قُلْ إِنَّمَا تَنْهَا فَإِذَا ذُرْتُمْ فَلَكُمْ رُؤُسُ أُمُوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾<sup>③</sup>  
”اے ایمان والو! تم اللہ تعالیٰ سے ڈرو اور اگر تم چے موسیں ہو تو جو سود باقی رہ گیا ہے اسے چھوڑ دو۔ اگر تم ایسا نہیں کرتے تو اللہ تعالیٰ سے اور اس کے رسول سے جنگ کرنے کیلئے تیار ہو جاؤ۔ ہاں اگر توبہ کر لو تو تمہارا

اصل مال تم حمار اہی ہے، نہ تم ظلم کرو اور نہ تم پر ظلم کیا جائے۔“

لہذا سودی لین دین سے بھی توبہ کرتے ہوئے اسے فوراً چھوڑ دیں اور نہ کسی شخص یا کسی بُنک سے سود پر قرضہ لیں، خواہ اپنی ضروریات کیلئے ہو یا تجارتی مقاصد کیلئے ہو، اور نہ کسی کوسود پر قرضہ دیں اور نہ ہی کسی بُنک میں فحش منافع پر رقم جمع کرائیں کیونکہ یہ بھی سودی کی ایک شکل ہے۔

سود کتنا بڑا گناہ ہے! اس کا اندازہ آپ رسول اللہ ﷺ کے اس ارشاد سے کر سکتے ہیں:

«الرِّبَا سَبْعُونَ حَوْبَاً، أَيْسَرُهُمَا أَنْ يَنْكِحَ الرَّجُلُ أُمَّةً»<sup>①</sup>

”سود میں ستر گناہ ہیں اور اس کا سب سے بڑا گناہ ایسے ہے جیسے کوئی آدمی اپنی ماں سے لکھ کر لے۔“

اور دوسری روایت میں ہے:

«الرِّبَا إِثْنَانَ وَسَبْعُونَ بَابَاً أَذْنَاهَا مِثْلُ إِتْيَانِ الرَّجُلِ أُمَّةً.....»<sup>②</sup>

”سود کے بہتر دروازے ہیں اور اس کا سب سے بڑا گناہ ایسے ہے جیسے کوئی شخص اپنی ماں سے زنا کرے۔“

اور حضرت عبد اللہ بن حنظلة الراہب رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«دِرَهَمٌ رِبَّا يَا كُلَّهُ الرَّجُلُ وَهُوَ يَعْلَمُ أَشَدُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ سِيَّةٍ وَثَلَاثَيْنَ رَبَّيْهِ»<sup>③</sup>

”سود کی حرمت کو جانتے ہوئے اس کا ایک درہم کھانا اللہ کے زدیک چھتیس مرتبہ زنا کرنے سے زیادہ برا ہے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے اپنا ایک خواب بیان فرمایا۔ اس میں ہے کہ:

”..... جبریل علیہ السلام نے کہا: آگے چلو تو ہم آگے چلے گئے حتیٰ کہ ہم خون کی ایک نہر پر پہنچ گئے۔ ایک آدمی اس کے اندر کھڑا ہوا تھا اور دوسرا اس کے کنارے پر۔ کنارے پر کھڑے ہوئے آدمی کے سامنے ایک پتھر پڑا ہوا تھا، اندر کھڑا ہوا آدمی جب باہر نکلنے کی کوشش کرتا تو کنارے پر کھڑا ہوا آدمی وہ پتھر اس کے منہ پر دے مارتا اور اس کی جگہ پر واپس لوٹا دیتا۔ وہ بار بار ایسا کر رہے تھے۔ میں نے پوچھا: یہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا: آگے چلو تو ہم آگے چلے گئے..... پھر حضرت جبریل نے بتایا کہ ..... جسے آپ نے خون کی نہر میں دیکھا تھا وہ سود خور تھا.....“<sup>④</sup>

① سنن ابن ماجہ: 2274 و صحیح الالبانی

② الطبرانی عن البراء صحیح الجامع للألبانی: 3537

③ سلسلة الأحاديث الصحيحة: 1033

④ صحيح البخاری

اور حضرت جابر بن عبد اللہ کا بیان ہے کہ  
 «لَعْنَ رَسُولِ اللَّهِ أَكْلَ الرِّبَا، وَمُوْكِلُهُ، وَكَاتِبُهُ، وَشَاهِدُهُ، وَقَالَ: هُمْ سَوَاءٌ»<sup>①</sup>  
 رسول اللہ ﷺ نے لعنت پھیجنی سود کھانے والے پر، سود کھلانے والے پر، اس کے لکھنے والے پر اور اس  
 کے گواہوں پر اور آپ ﷺ نے فرمایا: یہ سب گناہ میں برابر ہیں۔  
 ہر اور ان اسلام! لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ سود سے مال بڑھتا اور اس میں اضافہ ہوتا ہے حالانکہ اللہ رب العزت کا  
 فرمان ہے:

﴿وَمَا أَتَيْتُم مِّنْ رِبَّا تَبَرُّو فِي أَمْوَالِ النَّاسِ فَلَا يَرُبُّو عِنْدَ اللَّهِ وَمَا أَتَيْتُم مِّنْ زَكَاةً تُرِيدُونَ وَجَهَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُضِيقُونَ﴾<sup>②</sup>  
 ”اور تم لوگ جو سود دیتے ہوتا کہ لوگوں کے اموال میں اضافہ ہو جائے تو وہ اللہ کے نزدیک نہیں بڑھتا اور تم  
 لوگ جو زکاۃ دیتے ہوں اللہ کی رضا حاصل کرنے کیلئے، ایسے ہی لوگ اسے کئی گناہ بڑھانے والے ہیں۔“  
 نیز فرمایا: ﴿يَمْحُقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيُرِيبُ الصَّدَقَاتِ﴾<sup>③</sup>  
 ”اللہ سود کو گھٹاتا اور صدقوں کو بڑھاتا ہے۔“

ان دونوں آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ سود سے مال میں اضافہ نہیں بلکہ کی واقع ہوتی ہے، ہاں جو چیز مال  
 میں بڑھوڑی کا سبب بنتی ہے وہ ہے صدقہ و زکاۃ!

اور جو لوگ سودی لین دین کر کے ہمیشہ اپنا روپیہ بیسہ بڑھانے کے چکر میں رہتے ہیں انھیں رسول اللہ ﷺ کا یہ ارشاد اپنے سامنے رکھنا چاہئے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: «إِنَّمَا أَحَدُ أَكْثَرَ مِنَ الرِّبَا إِلَّا كَانَ عَاقِبَةً أَمْرِهِ إِلَى قَلْةٍ»<sup>④</sup>  
 ”کوئی شخص چاہے کتنا سوڈے لے، اس کا انجام آخر کار رکلت اور خسارہ ہی ہو گا۔“

## (۲) عملی نمونہ

رسول اللہ ﷺ نے جب جاہلیت کے خونوں کا بدله معاف فرمایا تو سب سے پہلے خود آپ ﷺ نے عملی نمونہ  
 پیش فرمایا اور اپنے خاندان کا خون معاف کر دیا، اسی طرح جب آپ ﷺ نے جاہلیت کے سود کو باطل قرار دیا تو

276

الروم: 39:30

① صحيح مسلم: 1598

② سنن ابن ماجہ: 2279 وصححه الألبانی

سب سے پہلے آپ ﷺ نے اپنے خاندان میں سے عباس بن عبدالمطلب رضی اللہ عنہ کا سودھتم کیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ہر داعی کو اپنی دعوت پر سب سے پہلے خود عمل کر کے لوگوں کے سامنے عملی نمونہ پیش کرنا چاہئے، اس سے اس کی دعوت زیادہ موثر ہوگی اور دوسرا لوگ اسے جلدی قبول کریں گے۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿أَتَاكُمْ مِّنَ النَّاسَ بِالْبَيْرِ وَتَنَسُّونَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتَلَوَّنَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَتَعَقَّلُونَ﴾<sup>①</sup>  
 ”کیا تم لوگوں کو بھلانی کا حکم دیتے ہو اور خود اپنے آپ کو بھول جاتے ہو باوجود یہ کہ تم کتاب پڑھتے ہو؟ کیا اتنی بھی تم میں سمجھ نہیں!“

نیز فرمایا: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ ﴿كُبُرُ مَقْتاً عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ﴾<sup>②</sup>

”اے ایمان والو! تم وہ بات کیوں کہتے ہو جو کرتے نہیں؟ یہ بات اللہ تعالیٰ کو سخت ناپسند ہے کہ تم وہ کہو جو خود نہیں کرتے۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”.....رَأَيْتُ لَيْلَةَ أُسْرِيَّ بِي رِجَالًا تُقْرَضُ أَسْتِتَهُمْ وَشِفَاهُهُمْ بِمَقَارِيْضَ مِنْ نَارِ ، فَقُلْتُ : يَا جِبْرِيلُ ، مَنْ هُوَلَاءِ ؟ قَالَ : هُوَلَاءُ خُطَّبَاءُ أُمَّتِكَ يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْإِيمَانِ وَيَنْسُونُ أَنفُسَهُمْ وَهُمْ يَتَلَوَّنَ الْكِتَابَ ، أَفَلَا يَعْقِلُونَ؟“<sup>③</sup>

”میں نے شبِ معراج میں دیکھا کہ کچھ لوگوں کی زبانیں اور ان کے ہونٹ آتش جہنم کی قیچیوں سے کاٹے جا رہے ہیں۔ میں نے پوچھا: جبریل! یہ کون لوگ ہیں؟ تو انہوں نے کہا: یہ آپ کی امت کے خطباء ہیں جو لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے ہیں اور خود اپنے آپ کو بھلا دیتے ہیں حالانکہ وہ کتاب کی تلاوت کرتے ہیں۔ کیا انھیں عقل نہیں آتی؟“

## (۷) عورتوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے کا حکم

رسول اللہ ﷺ نے اپنے تاریخی خطبہ جمعۃ الدواع میں حقوقِ نسوان کے متعلق خاص طور پر تاکید فرمائی اور عورتوں کے متعلق اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنے کا حکم دیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اسلام نے خواتین کو ان کے

بنیادی حقوق سے محروم نہیں کیا جیسا کہ آج کل اس سلسلے میں ہر زہ سرائی کی جاتی ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ جس طرح اسلام نے خواتین کے تحفظ کیلئے اصول و ضوابط مقرر کئے ہیں اور جس طرح اسلام نے خواتین کے حقوق کی پاسداری کی ہے، اس طرح کسی اور دین میں نہیں کیا گیا اور اگر دورِ جالمیت کی عورت اور خاتون اسلام کے مابین مقارنہ کیا جائے تو یہ حقیقت اور بھی واضح ہو جاتی ہے۔ ہم دور کیوں جائیں، آج بھی جن ملکوں میں حقوق نسوان کی بات کی جاتی ہے اور جہاں اسلام کے خلاف پروپیگنڈہ کیا جاتا ہے وہاں عورت کی حالت کو دیکھ لیا جائے کہ اس کی قدر و منزلت کیا ہے! اس کی قیمت تو راستے پر گری ہوئی چیز سے بھی زیادہ نہیں۔ اور جو شخص جب چاہے، جہاں چاہے اسے اپنے دام فریب میں پھنسایتا ہے۔ جبکہ مسلم معاشرے میں بننے والی باپرده اور شریف خاتون کی زندگی کو سامنے رکھ لیا جائے تو دونوں کی زندگیوں میں نمایاں فرق معلوم ہو جائے گا۔ اس کی زندگی ذلت و خواری کی زندگی اور اس کی زندگی شریفانہ، باعزت اور پر وقار زندگی!

رسول اللہ ﷺ نے دیگر کئی احادیث میں عورتوں کے حقوق کی تاکید فرمائی جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ

ؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ، فَإِنَّ الْمَرْأَةَ خُلِقَتْ مِنْ ضَلَعٍ، وَإِنَّ أَعْوَاجَ مَا فِي الضَّلَعِ أَعْلَاهُ، فَإِنَّ ذَهَبَتْ تُقْيِيمُهُ كَسْرَتْهُ، وَإِنْ تَرْكَتْهُ لَمْ يَزُلْ أَعْوَاجُهُ، فَإِسْتَوْصُوا بِالنِّسَاءِ»<sup>①</sup>  
 ”تم عورتوں کے متعلق اچھے سلوک کی میری وصیت قبول کرو، کیونکہ عورت پلی سے پیدا کی گئی ہے اور پلی کا سب سے نیڑھا حصہ اس کا اوپر والا حصہ ہوتا ہے، اگر آپ اسے سیدھا کرنا چاہیں گے تو اسے توڑا ڈالیں گے اور اگر اسے چھوڑ دیں گے تو اس کا نیڑھا پن بدوستور باقی رہے گا، لہذا تم عورتوں سے اچھا برداشت کیا کرو۔“

## (۸) خاوند بیوی کے بعض حقوق

رسول اللہ ﷺ نے عورتوں کے عمومی حقوق کی تاکید کرنے کے بعد خاص طور پر خاوند بیوی کے بعض حقوق

بیان کرتے ہوئے فرمایا:

«وَلَكُمْ عَلَيْهِنَّ أَنَّ لَا يُوْطِنَ فُرُشَكُمْ أَحَدًا تَكْرَهُونَهُ، فَإِنْ فَعَلْنَ ذَلِكَ فَاضْرِبُوهُنَّ ضَرَبًا غَيْرَ مُبَرِّحٍ، وَلَهُنَّ عَلَيْكُمْ رِزْقُهُنَّ وَكَسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ»  
 ”اور تمہارا ان پر حق یہ ہے کہ وہ تمہارے بستروں پر کسی ایسے شخص کو نہ آنے دیں جنہیں تم ناپسند کرو۔ اگر وہ ایسا

① صحیح البخاری: 5185 و 5186، صحیح مسلم: 1468

کریں تو تم انھیں اتنا مار سکتے ہو جس سے چوت نہ آئے۔ اور ان کا تم پر حق یہ ہے کہ تم انھیں دستور کے مطابق رزق اور لباس مہیا کرو۔“

تو آپ ﷺ نے یہوی پر خاوند کے تجملہ حقوق میں سے ایک حق یہ بیان فرمایا کہ یہوی خاوند کی اجازت کے بغیر گھر میں کسی شخص کو داخل ہونے کی اجازت نہ دے اور کسی ایسے شخص کو اس کے بستر پر آنے کی اجازت نہ دے جسے وہ ناپسند کرتا ہو۔

ایک اور حدیث میں رسول اکرم ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«.....وَلَا تَأْذِنْ فِي بَيْتِهِ إِلَّا يُأْذِنْهُ»<sup>①</sup>

”اور وہ خاوند کے گھر میں اس کی اجازت کے بغیر کسی کو داخل ہونے کی اجازت ہرگز نہ دے۔“

پھر آپ ﷺ نے فرمایا کہ اگر وہ ایسا کرے تو خاوند اسے اس طرح مار سکتا ہے کہ اسے اس سے چوت نہ آئے اور نہ ہی اس کی ہڈی پہلی ٹوٹے۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«لَا يَجِدُنَّ أَحَدُكُمْ إِمْرَأَهُ جَلْدُ الْعَبْدِ، ثُمَّ يُجَامِعُهَا فِي آخِرِ الْيَوْمِ»<sup>②</sup>

”تم میں سے کوئی شخص اپنی یہوی کو یوں نہ مارے جیسے اپنے غلام کو مارتا ہے، پھر دن کے آخر میں اس سے ہمبستی بھی کرے۔“

اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے خاوند پر یہوی کا حق بیان فرمایا کہ وہ اسے دستور کے مطابق اور اپنی مالی استطاعت کے بقدر خواراک اور لباس مہیا کرے۔

حضرت معاویہ القشیری حنفیہ کہتے ہیں کہ میں نے اللہ کے رسول ﷺ سے پوچھا کہ یہوی کا خاوند پر کیا حق ہے؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا: ”أَنْ تُطْعِمُهَا إِذَا طَعُمْتَ، وَتَكْسُوْهَا إِذَا اكْتَسَيْتَ، وَلَا تَضْرِبِ الْوَجْهَ، وَلَا تُقْبِحَ، وَلَا تَهْجُرْ إِلَّا فِي الْبَيْتِ“<sup>③</sup>

”اس کا حق یہ ہے کہ جب تم خود کھاؤ تو اس کو بھی کھلاو اور جب تم خود پہنہ تو اس کو بھی پہناو اور منہ پر نہ مارو اور گالی گلوچ نہ کرو اور اگر اسے چھوڑ ناہو تو گھر ہی میں چھوڑو۔“

① صحیح البخاری: 5195، صحیح مسلم: 1026

② صحیح البخاری، النکاح، باب ما یکره من ضرب النساء: 5204، صحیح مسلم، الجنة، باب النار  
یدخلها الجبارون: 2855

③ أحمد: 447/4، سنن أبي داود، النکاح، باب فی حق المرأة علی زوجها: 2142، سنن ابن ماجہ،  
النکاح، باب حق المرأة علی الزوج: 1850، صحیح الترغیب والترہیب لللبانی: 1929

## (۹) کتاب اللہ کو مضبوطی سے تھامنے کا حکم

عرفات میں خطبہ جیۃ الوداع کی ایک اور اہم بات یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنی امت کو تلقین فرمائی کہ وہ کتاب اللہ (قرآن مجید) کو مضبوطی سے تھام لے، اس طرح وہ کبھی گمراہ نہیں ہوگی۔ لہذا ہم پر لازم ہے کہ ہم قرآن مجید کو سیکھیں، پڑھیں، اس میں غور فکر کریں اور اس پر عمل کریں۔

لیکن افسوس ہے کہ رسول اللہ ﷺ کی اس تاکید شدید کے باوجود آپ کی امت آج قرآن مجید سے دور ہو چکی ہے اور قرآن مجید مخفی الماریوں کی زینت بن کر رہ گیا ہے۔ بہت سارے مسلمان اسے پڑھنا تک نہیں جانتے اور جو پڑھنا جانتے ہیں ان میں سے اکثر کوپورا قرآن مجید تو کجا سورت فاتحہ تک کامنی و مفہوم بھی معلوم نہیں۔ خطا قرآن مجید تو ماشاء اللہ بہت ہیں لیکن اس پر عمل کرنے والے اور اسے اپنی زندگی کا دستور بنانے والے بہت کم ہیں!

عزیزان گرامی! قرآن مجید اللہ تعالیٰ کی سب سے افضل کتاب ہے اور اپنی فصاحت و بلاغت کے اعتبار سے بے مثال ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس میں بار بار یہ چیلنج فرمایا کہ تمام فصحاء و بلغاء اکٹھے مل کر اس جیسی ایک سورت بھی لا کے دکھائیں۔ پھر اس نے یہ کھلا اعلان کیا کہ تمام جن و انس مل کر بھی اس جیسا قرآن لانا چاہیں تو نہیں لاسکتے۔

﴿قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُونَ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِيقَلٍ هَذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بِمِيقَلٍ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِي ظَهِيرًا﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ اگر تمام انس و جن مل کر اس قرآن جیسا لانا چاہیں تو اس جیسا نہیں لاسکیں گے، چاہے وہ ایک دوسرے کے مدگار بن جائیں۔“

اب سوچنے کی بات یہ ہے کہ اتنی عظیم الشان کتاب اللہ تعالیٰ نے کیوں نازل فرمائی؟ اس سوال کا جواب اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں خود ارشاد فرمایا:

﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَّيَدْبُرُوا آيَاتِهِ وَلَيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابُ﴾<sup>②</sup>

”یہ بار بکرت کتاب ہم نے آپ کی طرف اس لئے نازل کی کہ لوگ اس کی آئیوں میں غور فکر کریں اور عقل و خرد والے اس سے نصیحت حاصل کریں۔“

اس لئے ہمارا فرض ہے کہ ہم اسے خوبی سمجھیں اور اپنی اولاد کو بھی سکھلائیں۔ خوبی اس میں غور فکر کریں اور اولاد کو بھی حفظ قرآن کے ساتھ ساتھ اس کا ترجمہ و تفسیر بھی پڑھائیں تاکہ اس سے نصیحت حاصل ہو سکے، کیونکہ قرآن مجید کا معنی و مفہوم معلوم کئے بغیر اس سے نصیحت حاصل کرنا ناممکن ہے۔

قرآن مجید و نبوی اور اخروی بھلائیوں کی طرف انسان کی راہنمائی کرتا ہے اور ایسا مضبوط راستہ دکھلاتا ہے جو انسان کو جنت تک پہنچا دیتا ہے۔

فرمان الٰہی ہے: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِّلْتَقْوَىٰ هِيَ أَقْوَمُ وَبَيْتَرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا﴾<sup>①</sup>

”یقیناً یہ قرآن وہ راستہ دکھاتا ہے جو بہت ہی سیدھا ہے اور ان مونوں کو جو نیک عمل کرتے ہیں اس بات کی خوشخبری دیتا ہے کہ ان کیلئے بہت بڑا اجر ہے۔“

یاد رہے کہ کتاب اللہ (قرآن مجید) میں دیگر احکامات کے علاوہ اللہ تعالیٰ کا ایک حکم یہ بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے ساتھ ساتھ اس کے پیارے رسول حضرت محمد ﷺ کی بھی اطاعت کی جائے اور وہ جس بات کا حکم دیں اس پر عمل کیا جائے اور جس سے منع کریں اس سے پرہیز کیا جائے۔ فرمان الٰہی ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلَا تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾<sup>②</sup>

”اے ایمان والو! تم اللہ کی اطاعت کرو اور رسول ﷺ کی اطاعت کرو اور اپنے اعمال کو غارت نہ کرو“ اس آیت کریمہ سے اور اس کے علاوہ دیگر کئی آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ جہاں کتاب اللہ (قرآن مجید) کو مضبوطی سے تھامنا اور اسے اپنادستوری حیات بنانا فرض ہے وہاں رسول اللہ ﷺ کی سب سی مبارکہ پر عمل کرنا بھی فرض ہے۔ اسی لئے اللہ تعالیٰ نے آپ ﷺ کی زندگی کو اسوہ حسنة قرار دیا اور اسی لئے آپ ﷺ نے جمیع الوداع کے موقع پر فرمایا تھا:

»فَاغْقِلُوا أَيَّهَا النَّاسُ قَوْلِيْ، فَإِنَّمَا قَدْ بَلَغْتُ، وَقَدْ تَرَكْتُ فِيْكُمْ مَا لَنْ تَضْلُلُوا بَعْدَهُ إِنْ تَمَسَّكُمْ بِهِ: كِتَابَ اللَّهِ وَسُنْنَةَ رَسُولِهِ ﷺ«<sup>③</sup>

”اے لوگو! میری بالوں کو اچھی طرح سے سمجھلو، میں نے یقیناً اللہ کا دین آپ تک پہنچا دیا اور میں تم میں ایسی چیز چھوڑ کر جا رہا ہوں کہ اگر تم نے اسے مضبوطی سے تھام لیا تو کبھی گمراہ نہیں ہو گے اور وہ ہے: اللہ کی کتاب

④ ۳۳: ۴۷

الإسراء ۱۰: ۴۷

⑤ السنۃ للمرزوqi: 68 من حدیث ابن عباس رضی الله عنہ

اور اس کے رسول ﷺ کی سنت۔“

اس سے معلوم ہوا کہ کتاب اللہ اور سنت رسول ﷺ ہی ہدایت کے قشے ہیں اور انہی دو چیزوں کو مفہومی کے ساتھ تھانے سے ہی گمراہی سے بچا جا سکتا ہے۔

#### (۱۰) رسول اللہ ﷺ نے اپنی امت تک دین کامل پہنچایا

عرفات میں خطبۃ جمیع الوداع ارشاد فرماتے ہوئے رسول اللہ ﷺ نے سب سے آخر میں لوگوں سے پوچھا کہ لوگو! تم سے میرے بارے میں پوچھا جائے گا تو تم کیا جواب دو گے؟ لوگوں کے جم غیر نے بیک زبان ہو کر کہا کہ آپ نے ہمیں دینِ الہی پہنچا دیا، اللہ کی امانت ادا کر دی اور ہماری خیرخواہی میں کوئی کسر نہیں چھوڑی۔ پھر آپ ﷺ نے اللہ تعالیٰ کو بھی تین مرتبہ گواہ بنایا..... یہ اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت محمد ﷺ نے پورا دینِ الہی کمل طور پر امانت داری کے ساتھ اپنی امت تک پہنچایا اور آپ ﷺ نے ہر اس بات کی طرف اپنی امت کی راہنمائی فرمائی جس میں اس کی خیر و بھلائی تھی۔ ارشادِ نبوی ہے:

«مَا تَرَكْتُ شَيْئًا يُقْرِبُكُمْ إِلَى اللَّهِ وَيُبَعْدُكُمْ عَنِ النَّارِ إِلَّا أَمْرَتُكُمْ بِهِ، وَمَا تَرَكْتُ شَيْئًا يُقْرِبُكُمْ إِلَى النَّارِ وَيُبَعْدُكُمْ عَنِ اللَّهِ إِلَّا وَنَهَيْتُكُمْ عَنْهُ»<sup>①</sup>

”میں نے تمھیں ہر اس بات کا حکم دے دیا ہے جو تمھیں اللہ کے قریب اور جہنم سے دور کرنے والی ہے اور تمھیں ہر اس بات سے روک دیا ہے جو تمھیں جہنم کے قریب اور اللہ سے دور کرنے والی ہے۔“

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ رسول ﷺ نے خیر و بھلائی کا کوئی کام نہیں چھوڑا جس کا آپ نے امت کو حکم نہ دیا ہو اور شر اور برائی کا کوئی عمل ایسا نہیں چھوڑا جس سے آپ نے امت کو روک نہ دیا ہو۔ تو اس حقیقت کو جانے کے بعد اب اس نتیجے پر پہنچنا مشکل نہیں کہ دین میں کسی قسم کی کمی بیشی، یا نئے نئے کام ایجاد کرنے کی قطعاً کوئی گنجائش نہیں، ورنہ نئے نئے کاموں کو ایجاد کر کے دین میں شامل کرنے سے یہ لازم آتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے (معاذ اللہ) پورا دین لوگوں تک نہیں پہنچایا تھا اور بعض خیر کے کام ان سے اور ان کے اولیے مانے والوں سے چھوٹ گئے تھے!

امام مالکؓ فرماتے ہیں: ”مَنْ ابْنَدَعَ فِي الإِسْلَامِ بِدُعَةَ يَرَاهَا حَسَنَةً فَقَدْ زَعَمَ أَنَّ مُحَمَّدًا ﷺ خَانَ الرِّسَالَةَ، إِفْرَأُوا قَوْلَ اللَّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ﴿إِلَيْهِمْ أَنْهَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي

① حجۃ النبی ﷺ للألبانی، ص 103

وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًاٰ ۝ وَلَا يَصْلُحُ أَخْرُّ هَذِهِ الْأُمَّةِ إِلَّا بِمَا صَلَحَ بِهِ أُولَئِنَّا ، فَمَا لَمْ يَكُنْ  
يَوْمَنِدِ دِينًا لَا يَكُونُ الْيَوْمَ دِينًا ۝

”جس نے اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کی، پھر یہ خیال کیا کہ یہ اچھائی کا کام ہے تو اس نے گویا یہ دعویٰ کیا  
کہ محمد ﷺ نے رسالت (اللہ کا دین پہنچانے) میں خیانت کی تھی (یعنی پورا دین نہیں پہنچایا تھا۔) اللہ کا یہ فرمان  
پڑھ لو: ”آج میں نے تمہارے لئے تمہارا دین کامل کر دیا، اپنی نعمت تم پر پوری کردی اور اسلام کو بخششیت دین  
تمہارے لئے پسند کر لیا“.....

پھر امام مالکؓ نے کہا: اس امت کے آخری لوگ بھی اسی چیز کے ساتھ درست ہو سکتے ہیں جس کے ساتھ  
اس امت کے پہلے لوگ درست ہوئے تھے اور جو عمل اس وقت دین نہیں تھا وہ آج بھی دین نہیں ہو سکتا۔“  
اور اسی حقیقت کو رسول اللہ ﷺ نے جمیع الوداع کے موقعہ پر اور میدان عرفات ہی میں یوں کھول کر بیان  
فرمایا: حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ عرفات میں اپنی اونٹی پر سوار تھے  
آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”.....أَلَا وَإِنِّي فَرَطُكُمْ عَلَى الْحَوْضِ، وَأَكَابِرُ بِكُمُ الْأَمَمَ، فَلَا تَسْوِدُوا وَجْهَنْ، أَلَا  
وَإِنِّي مُسْتَنِقُذُ أَنْاسًا، وَمُسْتَنَقَذُ مِنْيَ أَنْاسٌ، فَاقُولُ: يَا رَبِّ، أَصَيْحَاهِي؟ فَيَقُولُ: إِنَّكَ لَا  
تَدْرِي مَا أَحْدَثُتُو بَعْدَكَ ۝“

”خبردار! میں حوض (کوثر) پر تمہارا استقبال کروں گا اور تمہارے ذریعے دوسری امتوں پر اپنی امت کی  
کثرت ثابت کروں گا۔ لہذا تم مجھے رسوانہ کرنا۔ خبردار! میں لوگوں کو چھاؤں گا اور کچھ لوگوں کو مجھ سے دور رکھا جائے  
گا۔ میں کہوں گا: اے میرے رب! یہ تو میرے چند ساتھی ہیں؟ تو وہ جواب دے گا: آپ نہیں جانتے کہ انہوں  
نے آپ کے بعد دین میں کیا کیا ایجاد کیا تھا!“

الہزادین میں نئے نئے کام ایجاد کرنے سے بچنا چاہئے۔

رسول اللہ ﷺ اسی بات کی اہمیت کو اجاگر کرنے کیلئے اپنے ہر خطبہ جمعہ میں فرمایا کرتے تھے:  
”أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ، وَخَيْرَ الْهَدِيِّ هَذُو مُحَمَّدٌ وَشَرَّ الْأُمُورِ  
مُحَدَّثَاتُهَا، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ“<sup>①</sup>

”حمد و ثناء کے بعد! یقیناً بہترین کتاب ہے اور بہترین طریقہ محمد ﷺ کا طریقہ ہے اور امور

② صحیح مسلم: 867

① سنن ابن ماجہ: 3057۔ وصححه الألبانی

میں سب برا امر وہ ہے جسے ایجاد کیا گیا ہو اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

نیز فرمایا: «عَلَيْكُمْ بِسْتَنِ وَسُنَّةِ الْخُلُفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِيِّينَ، تَمَسَّكُوا بِهَا وَاعْضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحَدِّثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنَّ كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>①</sup>

”تم میری سنت کو لازم پکڑنا اور اسی طرح ہدایت یافت اور راہ راست پر گام زدن خلفاء کے طریقے پر ضرور عمل کرنا۔ اس کو مضبوطی سے تھام لینا اور اسے قطعاً چھوڑنا۔ اور تم دین میں نئے نئے کام ایجاد کرنے سے بچنا کیونکہ

ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

اور حضرت عائشہؓ فرمایا: کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ أَحْدَثَ فِي أُمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ»<sup>②</sup>

”جس شخص نے ہمارے اس دین میں نیا کام ایجاد کیا جو اس سے نہیں تھا وہ مردود ہے۔“

جبکہ مسلم کی ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

«مَنْ عَمَلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ»

”جس شخص نے کوئی ایسا عمل کیا جس پر ہمارا دین نہیں وہ مردود ہے۔“

عزیزان گرامی! یہ تھامید ان عرفات میں رسول اللہ ﷺ کا خطبہ جمعۃ الوداع.....اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمیں حق کو سمجھنے اور اس پر عمل پیرا ہونے کی توفیق دے۔ آمين

### دوسری خطبہ

پہلی خطبہ میں آپ نے عرفات میں رسول اللہ ﷺ کا خطبہ جمعۃ الوداع سماعت کیا۔ آئیے اب آپ ﷺ کا ایک اور خطبہ بھی سماعت کر لیجئے جو آپ ﷺ نے جمعۃ الوداع ہی کے موقعہ پر یوم النحر (یوم قربانی) کو منی میں ارشاد فرمایا تھا۔

### خطبہ یوم النحر

حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«الْزَمَانُ قَدِ اسْتَدَارَ كَهْيَتِهِ يَوْمَ خَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ، الْسَّنَةُ اثْنَا عَشَرَ

② متفق عليه

① سنن أبي داؤد: 4607 - وصححه الألباني

شَهْرًا، مِنْهَا أَرْبَعَةُ حَرَمٌ : ثَلَاثَةٌ مُتَوَالَّاتٌ، دُوْنَ الْقَعْدَةِ وَدُوْنَ الْحَجَّةِ وَالْمُحَرَّمِ، وَرَجَبٌ مُضَرِّ الَّذِي بَيْنَ جُمَادَى وَشَعْبَانَ، ثُمَّ قَالَ: أَئِ شَهْرٌ هَذَا؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَّا أَنَّهُ سَيِّسَمُونَهُ بِغَيْرِ اسْمِهِ، قَالَ: أَلَيْسَ ذَا الْحَجَّةَ؟ قُلْنَا: بَلِّى، قَالَ: فَأَيُّ بَلِّى هَذَا؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَّا أَنَّهُ سَيِّسَمُونَهُ بِغَيْرِ اسْمِهِ، قَالَ: أَلَيْسَ الْبَلْدَةُ؟ قُلْنَا: بَلِّى، قَالَ: فَأَيُّ يَوْمٍ هَذَا؟ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، فَسَكَتَ حَتَّى ظَنَّا أَنَّهُ سَيِّسَمُونَهُ بِغَيْرِ اسْمِهِ، قَالَ: أَلَيْسَ يَوْمُ النَّحْرِ؟ قُلْنَا: بَلِّى يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَإِنَّ دِمَاءَ كُمْ وَأَمْوَالَكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ حَرَامٌ عَلَيْكُمْ كَحُرْمَةٍ يَوْمَكُمْ هَذَا فِي بَلِّدِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، وَسَتَلْقَوْنَ رَبِّكُمْ فِي سَالِكُمْ عَنْ أَعْمَالِكُمْ، فَلَا تَرْجِعُنَّ بَعْدِي كُفَّارًا (أَوْ ضُلَّالًا) يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ، أَلَا لِيُلْعِلِّي الشَّاهِدُ الْغَائِبُ، فَلَعَلَّ بَعْضَ مَنْ يُلْعَلِّي يَكُونُ أَوْعَنِي لَهُ مِنْ بَعْضٍ مَنْ سَمِعَهُ، ثُمَّ قَالَ: أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ<sup>①</sup>

”زمانہ گھوم کر اپنی اسی حالت پر آگیا ہے جو آسمانوں اور زمین کی پیدائش کے وقت تھی۔ سال کے بارہ مہینے ہیں اور ان میں سے چار مہینے حرمت والے ہیں۔ تین لگاتار (ذوالقعدہ، ذوالحجہ اور حرم) اور چوتھا رجب مضر ہے جو کہ جمادی (الثانیہ) اور رجب کے درمیان آتا ہے۔“ پھر آپ ﷺ نے پوچھا: یہ کون سا مہینہ ہے؟ ہم نے کہا: اللہ اور اس کا رسول ﷺ زیادہ جانتے ہیں۔ تو آپ ﷺ خاموش رہے یہاں تک کہ ہم نے یہ گمان کیا کہ شاید آپ ﷺ اس مہینے کا کوئی اور نام ذکر فرمائیں گے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: کیا یہ ذوالحجہ نہیں؟ ہم نے کہا: کیوں نہیں! پھر آپ ﷺ نے پوچھا: یہ کون سا شہر ہے؟ ہم نے کہا: اللہ اور اس کا رسول ﷺ زیادہ جانتے ہیں۔ تو آپ ﷺ خاموش رہے یہاں تک کہ ہم نے یہ گمان کیا کہ شاید آپ ﷺ اس شہر کا کوئی اور نام ذکر فرمائیں گے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: کیا یہ البلدة (مشہور شہر مکہ) نہیں؟ ہم نے کہا: کیوں نہیں! پھر آپ ﷺ نے پوچھا: یہ کون سادن ہے؟ ہم نے کہا: اللہ اور اس کا رسول ﷺ زیادہ جانتے ہیں۔ تو آپ ﷺ خاموش رہے یہاں تک کہ ہم نے یہ گمان کیا کہ شاید آپ ﷺ اس دن کا کوئی اور نام ذکر فرمائیں گے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: کیا یہ یوم النحر (قربانی کا دن) نہیں؟ ہم نے کہا: کیوں نہیں اے اللہ کے رسول! پھر آپ ﷺ نے فرمایا:

”بے شک تمھارے خون، تمھارے مال اور تمھاری عزتیں حرمت والی ہیں جس طرح تمھارا یہ دن تمھارے اس مہینے میں اور تمھارے اس شہر میں حرمت والا ہے۔ اور تم غنقریب اپنے رب سے ملنے والے ہو، پھر وہ تم سے

① صحيح البخاري: 4406، صحيح مسلم: 1679

تمہارے اعمال کے بارے میں سوال کرے گا۔ خبردار! تم میرے بعد کافر (یا گمراہ) نہ ہو جانا کہ ایک دوسرے کی گرد نیس مارنے لگ جاؤ۔ خبردار! تم میں جو حاضر ہے وہ غیر حاضر تک پہنچائے، شاید وہ جسے پہنچائے وہ سننے والے سے زیادہ یاد رکھنے والا ہو۔ پھر آپ نے فرمایا: خبردار! کیا میں نے پہنچا دیا؟“

اس خطبہ میں رسول اللہ ﷺ نے سب سے پہلے سال کے بارہ مہینوں میں سے چار ماہ کی حرمت بیان فرمائی اور حرمت والے مہینوں کے مخصوص احکام ہم ما محروم کے پہلے خطبہ میں تفصیل سے عرض کرچکے ہیں۔ اس کے بعد آپ ﷺ نے خون، مال اور عزت کی حرمت کو بیان فرمایا اور ہم آج کے خطبہ کے شروع میں خون مسلم اور مال مسلم کی حرمت کے بارے میں قرآن و حدیث کی روشنی میں وضاحت کرچکے ہیں۔ رہی مسلمان کی عزت تو وہ بھی اسی طرح حرمت والی ہے جس طرح مکہ مکرمہ حرمت والا شہر اور جس طرح ذوالحجہ کا مہینہ حرمت والا مہینہ اور جس طرح یوم النحر حرمت والا دن ہے۔ یعنی جس طرح مکہ مکرمہ کی حرمت کو پامال نہیں کیا جا سکتا اسی طرح کسی مسلمان کی عزت کو پامال نہیں کیا جا سکتا۔ اور جس طرح ماہ ذوالحجہ اور یوم النحر کی حرمت اور اس کے تقدس کا خیال رکھنا ضروری ہے اسی طرح مسلمان کی عزت و آبرو کا تحفظ بھی ضروری امر ہے۔

مسلمان کی عزت کے تقدس اور اس کی حرمت کی وجہ سے ہی رسول اللہ ﷺ نے اس شخص کو شہید قرار دیا جو اپنے گھروں کی عزت کا دفاع کرتے ہوئے مارا جائے۔

آپ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے: «.....وَمَنْ قُتِلَ دُونَ أَهْلِهِ فَهُوَ شَهِيدٌ» ①

”اور جو آدمی اپنے گھروں کا دفاع کرتے ہوئے قتل ہو جائے وہ شہید ہے۔“

اس سے ثابت ہوا کہ کسی مسلمان کی عزت پر حملہ کرنا اور اسے لوگوں کے سامنے رسوایا کرنا حرام ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا: «الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يَخْذُلُهُ وَلَا يَحْقِرُهُ، الْتَّقْوَىٰ هُنَّا، وَيُشَيرُ إِلَى صَدَرِهِ ثَلَاثَ مَرَاتٍ، يُحَسِّبُ امْرِيَّةَ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ: دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» ②

”مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، وہ نہ اس پر ظلم کرتا ہے اور نہ اسے رسوایا کرتا ہے۔ اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے۔

اور آپ ﷺ نے اپنے سینے کی طرف تین بار اشارہ کر کے فرمایا کہ تقویٰ یہاں ہے۔ پھر فرمایا: آدمی کی برائی کیلئے یہی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ ہر مسلمان کا خون، مال اور اس کی عزت دوسرے مسلمان پر

① سنن الترمذی: 1421، سنن أبي داؤد: 4772، سنن النسائي: 4094، صحيح الجامع للألبانی: 6445

② صحيح مسلم: 2564

حرام ہے۔“

رسول اللہ ﷺ کے خطبہ یوم النحر کی مزید خاص باتوں کی تفصیل ہم ان شاء اللہ آئندہ خطبہ میں عرض کریں گے۔ آج کا خطبہ ہم اس دعا کے ساتھ ختم کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو مرتبے دم تک صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق دے۔ آمين۔

## خطبہ جمعۃ الوداع (۲)

اہم عناصر خطبہ:

- ۱) تکمیل خطبہ یوم النحر اور اس کے اہم نکات
- ۲) خطبہ یوم النحر کی مختلف روایات ۳) منی میں ایک اور خطبہ
- ۴) خطبہ جمعۃ الوداع اور مسیح دجال

### پہلا خطبہ

برادران! اسلام! گذشتہ خطبہ جمعہ میں ہم نے عرفات میں رسول اللہ ﷺ کے خطبہ جمعۃ الوداع کا تفصیل سے تذکرہ کیا تھا اور اسی طرح خطبہ یوم النحر کا بھی اجمالاً ذکر کیا تھا..... اور ہم نے وعده کیا تھا کہ اس کی تشریع ہم اگلے خطبے میں عرض کریں گے۔ تو مجھے اس کی بعض تفصیلات ساعت پہنچئے۔

### اعمال کے متعلق سوال

رسول اللہ ﷺ نے خطبہ یوم النحر میں ارشاد فرمایا کہ  
«وَسَتَّلُقُونَ رَبَّكُمْ فَيَسْأَلُوكُمْ عَنْ أَعْمَالِكُمْ»

”اور غقریب تم اپنے رب سے ملوگے۔ تو وہ تم سے تمہارے اعمال کے بارے میں سوال کرے گا۔“

لہذا ہم پر یہ بات لازم ہے کہ ہم عقائد کی اصلاح کے بعد اعمال کی اصلاح پر بھر پور توجہ دیں اور صرف وہ اعمال کریں جو ہمارے رب کو راضی کرنے والے ہوں اور ان اعمال سے پہیز کریں جو اسے ناراض کرنے والے ہوں اور اللہ کو راضی کرنے والے اعمال وہ ہیں جو زیکا اور قحائی نے یا اس کے رسول ﷺ نے حکم دیا یا ان کی طرف ترغیب دلائی۔ جبکہ اللہ کو ناراض کرنے والے اعمال وہ ہیں جن سے اللہ تعالیٰ یا اس کے رسول ﷺ نے منع کیا یا ان سے ڈرایا۔

یاد رہے کہ کوئی بھی عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں اس بنتے تک تسلیم تبول نہیں جب تک کہ اس میں دو شرطیں نہ پائی جاتی ہوں:

پہلی شرط یہ ہے کہ وہ عمل خالصتاً اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے ہو اور اس میں غیر اللہ کو شریک نہ کیا گیا ہو۔

اور دوسری شرط یہ ہے کہ وہ عمل نبی کریم ﷺ کی سنت مبارکہ کے مطابق ہو۔  
فرمانِ الٰہی ہے:

﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾  
”اہذا جو شخص اپنے رب سے ملنے کی امید رکھتا ہوا سے چاہئے کہ وہ نیک عمل کرے اور اپنے رب کی عبادت  
میں کسی دوسرے کو شریک نہ کرے۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:  
”إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ“  
”بے شک اللہ تعالیٰ تمہاری شکلوں اور تمہارے مالوں کی طرف نہیں بلکہ تمہارے دلوں اور تمہارے اعمال  
کی طرف دیکھتا ہے۔“

نیز آپ ﷺ نے فرمایا:  
”تُعَرَّضُ الْأَعْمَالُ فِي كُلِّ يَوْمٍ خَمِيسٍ وَاثْنَيْنِ، فَيَغْفِرُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي ذَلِكَ الْيَوْمِ  
كُلُّ امْرٍ يُءِي لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا، إِلَّا امْرًا كَانَتْ بِنَهْ وَبَيْنَ أَخْيَهِ شَحْنَاءً فِي قَالٌ: أَرْكُوا هَذِينِ  
حَتَّى يَصْطَلِحَا، أَرْكُوا هَذِينِ حَتَّى يَصْطَلِحَا“<sup>①</sup>

”ہر جمرات اور سموار کو اعمال پیش کئے جاتے ہیں، چنانچہ اللہ تعالیٰ ہر اس شخص کی مغفرت کر دیتا ہے جو  
اس کے ساتھ کسی کو شریک نہیں کرتا، سوائے اس آدمی کے کہ اس کے اور اس کے بھائی کے درمیان بعض اور کینہ  
پایا جاتا ہو تو کہا جاتا ہے: ان دونوں کو ڈھیل دے دو یہاں تک کہ صلح کر لیں، ان دونوں کو ڈھیل دے دو یہاں  
تک کہ صلح کر لیں۔“

ان دونوں احادیث سے ثابت ہوا کہ صحیح عقائد کے بعد اصلاح اعمال ضروری امر ہے اہذا رسول اللہ ﷺ نے  
کی سنت مبارکہ کی روشنی میں اپنے اعمال کی اصلاح کا اہتمام کرنا چاہئے۔

### تبیخ دین کی اہمیت

خطبہ یوم النحر کی تیسری اہم بات جو خطبہ عرفات میں نہیں تھی وہ یہ ہے کہ اس میں رسول اللہ ﷺ نے  
فرمایا: «فَإِبْلِغُ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ» یعنی ”جو موجود ہے وہ غیر موجود تک اللہ کا دین پہنچائے۔“ اس سے معلوم

2565: ③ صحیح مسلم

2564: ② صحیح مسلم

① الكھف: 18: 110

ہوتا ہے کہ دین کی تبلیغ کرنا اور اسے لوگوں تک پہنچانا نہایت اہم امر ہے۔ اور دعوت و تبلیغ کا فریضہ سر انجام دینے والا شخص اس لحاظ سے بڑا خوش نصیب ہوتا ہے کہ جب لوگ اس کی دعوت پر عمل کرتے ہیں تو اسے بھی اتنا ہی اجر ملتا ہے جتنا عمل کرنے والوں کو ملتا ہے۔ جیسا کہ حضرت ابو ہریرہ رض کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ دَعَا إِلَى هُدَىٰ كَانَ لَهُ مِنَ الْأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دَعَا إِلَى ضَلَالٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الِائِمَّةِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبعَهُ، لَا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا»<sup>①</sup>

”جو شخص ہدایت کی طرف دعوت دیتا ہے تو اسے بھی اتنا ہی اجر ملتا ہے جتنا اس کی پیروی کرنے والوں کو ملتا ہے اور پیروی کرنے والوں کے اجر میں بھی کوئی کمی نہیں آتی اور جو شخص کسی گناہ کی طرف بلاتا ہے تو اسے بھی اتنا ہی گناہ ہوتا ہے جتنا اس کے کرنے والوں کو ہوتا ہے اور کرنے والوں کے گناہ میں بھی کوئی کمی نہیں آتی۔“

لیکن دعوت و تبلیغ کا کام کرنے والوں کو یہ بات یاد رکھنی چاہئے کہ وہ جس بات کی طرف لوگوں کو دعوت دیں وہ قرآن و حدیث سے ثابت ہو اور انھیں اس کے باہمے میں علم حاصل ہو۔ کیونکہ دعوت و تبلیغ کیلئے علم سب سے پہلی شرط ہے۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿قُلْ هَدِّي سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اتَّبَعَنِي وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾<sup>②</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ یہی (دین اسلام) میری راہ ہے۔ میں اور میرے مانے والے لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی طرف دلیل و برہان کی روشنی میں بلا تے ہیں اور اللہ کی ذات بے عیب ہے اور میں مشرکوں میں سے نہیں ہوں۔“

دعوت و تبلیغ کا فریضہ سر انجام دینے والوں کی ایک ابرفرضیستہ جو کہ رسول اللہ ﷺ نے جمعۃ الوداع ہی کے موقع پر منی میں مقامِ خیف پر کھڑے ہو کر ارشاد فرمائی وہ یہ ہے:

«نَصَرَ اللَّهُ أَمْرًا سَمِعَ مَقَاوِيْتُ فَبَلَغَهَا، فَرُبَّ حَامِلٍ فِيقْهٌ غَيْرُ فَقِيهٍ، وَرُبَّ حَامِلٍ فِيقْهٌ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ، ثَلَاثٌ لَا يَغْلِبُ عَلَيْهِنَّ قَلْبٌ سُوْمِنٌ إِخْلَاصُ الْعَمَلِ لِلَّهِ، وَالنَّصِيحَةُ لِوُلَاةِ الْمُسْلِمِينَ، وَلِزُومُ جَمَاعَتِهِمْ، فَإِنَّ دَعَوْتَهُمْ تُحْيِطُهُمْ مِنْ وَرَائِهِمْ»<sup>③</sup>

① یوسف 108:12

② صحیح مسلم: 2674

③ سنن ابن ماجہ: 3056 وصحیح الألبانی

”اللہ تعالیٰ اس شخص کو خوشی، بہجت و سرور اور آسودگی دے جس نے میری بات سنی و رامے آگے پہنچا دیا، کیونکہ کئی علم لینے والے (فقیہ) سمجھ دار نہیں ہوتے اور کئی علم لینے والے اسے اپنے سے زیادہ سمجھ دار تک پہنچا دیتے ہیں اور تمیں چیزیں ایسی ہیں کہ جن کی موجودگی میں مومن کے دل میں کینہ داخل نہیں ہوتا۔ اللہ کیلئے عمل خالص کرنا، مسلمانوں کے سربراہوں سے خیرخواہی کرنا اور ان کی جماعت میں بہر حال شامل رہنا۔ کیونکہ ان کی دعوت ان سب کو محیط ہوتی ہے (جیسے ایک دیوار ان کا احاطہ کرتی ہے اسی طرح ان کی دعوت جو کہ دعوتِ اسلام ہے، بھی ان سب کا احاطہ کئے ہوئے ہے اور انھیں فرقہ بندی سے محفوظ رکھتی ہے۔ اس لئے ان کی جماعت کے ساتھ مل کر رہنا اشد ضروری ہے۔)“

اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے خاص طور پر ان لوگوں کیلئے خوشی اور آسودگی کی دعا فرمائی جو آپ ﷺ کی احادیث مبارکہ کو سنتے ہیں اور پھر انھیں آگے دوسرا لئے لوگوں تک پہنچا دیتے ہیں۔

اس کے علاوہ اس میں رسول اللہ ﷺ نے مزید تمیں با توں کی طرف لوگوں کی توجہ مبذول کرائی اور آپ نے فرمایا کہ یہ تمیوں چیزیں بعض اور کہنے کے منافی ہیں، یعنی اگر یہ چیزیں موجود ہوں تو مومن کے دل میں بعض اور کہنے نہیں آسکتا اور وہ ہیں :

### (۱) اللہ تعالیٰ کیلئے عمل کو خالص کرنا

جیسا کہ ہم پہلے بھی عرض کرچکے ہیں کہ ہر عمل صالح کی قبولیت کیلئے پہلی شرط یہ ہے وہ خالصتا اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے ہو اور اس میں غیر اللہ کو شریک نہ کیا گیا ہو۔

فرمان الٰہی ہے: **وَمَا أَمْرُوا إِلَّا يَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيَنَ حُنَفَاءَ وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيَمَةِ**

”اور انھیں صرف یہی حکم دیا گیا تھا کہ وہ بس اللہ کی عبادت کریں، اس کیلئے عبادت کو خالص کر کے اور یکسو ہو کر اور وہ نماز قائم کریں اور زکاۃ دیں۔ یہی نہایت درست دین ہے۔“

نیز فرمایا: **إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّيَنَ إِلَّا لِلَّهِ الدِّيَنُ الْعَالِمُ**<sup>①</sup>

”بے شک ہم نے یہ کتاب آپ پر حق کے ساتھ نازل کی ہے، لہذا آپ اللہ کی عبادت، اس کیلئے دین کو

خالص کرتے ہوئے کرتے رہیں۔ خبردار! دین خالص اللہ کیلئے ہی ہے۔“

اسی طرح فرمایا:

﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِدِيلَكَ أَمْرُتْ  
وَإِنَّا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ ﴾<sup>①</sup>

”آپ کہہ دیجئے کہ میری نماز، میری قربانی، میرا جینا اور میرا مرنا اللہ کیلئے ہے جو کہ تمام جہانوں کا رب  
ہے، اس کا کوئی شریک نہیں۔“

ان تمام آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر عمل صالح کو اللہ تعالیٰ کیلئے خالص کرنا ضروری ہے، ورنہ اگر کوئی عمل  
غیر اللہ کیلئے کیا جائے، یا کسی عمل میں غیر اللہ کو شریک کر لیا جائے، یا اس میں ریا کاری یا لوگوں سے تعریف سننے کی  
نیت شامل ہو جائے تو ایسا عمل کسی کام کا نہیں رہتا، بلکہ الثواب بالی جان بن جاتا ہے۔

## (۲) سربراہانِ مملکت سے خیرخواہی کرنا

سربراہانِ مملکت سے خیرخواہی کرنے سے مقصود یہ ہے کہ برقق کاموں میں ان کی اطاعت کی جائے اور ان  
کیلئے اللہ تعالیٰ سے توفیق الہی کی دعا کی جائے۔ انھیں امورِ مملکت کے سلسلے میں نیک مشورے دیئے جائیں،  
مملکت میں عدل و انصاف کے تقاضوں کو پورا کرنے کیلئے ان کی راہنمائی کی جائے، معاشرے میں اسلامی اقدار  
کے فروغ اور منکرات کے خاتمے کیلئے انھیں اچھے انداز سے بصیرت کی جائے اور اگر ان سے کوئی غلطی ہو جائے تو  
ان کی غلطیوں کو لوگوں کے سامنے ذکر کر کے انھیں ان کے خلاف بغاوت پر نہ ابھارا جائے، بلکہ خفیہ طور پر اور  
خیرخواہی کے انداز میں انھیں متنبہ کیا جائے۔

رسول اللہ ﷺ کا ارشادِ گرامی ہے:

«الَّذِينُ النَّصِيحةَ، قُلْنَا لِمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ، وَلَا إِمَامَ  
الْمُسْلِمِينَ وَعَامِتِهِمْ»<sup>②</sup>

”دین خیرخواہی کا نام ہے۔“ صحابہ کرام ﷺ نے کہا: کسی کیلئے اے اللہ کے رسول؟ تو آپ ﷺ نے  
فرمایا: ”الله کیلئے، اس کی کتاب کیلئے، اس کے رسول کیلئے، عام مسلمانوں کیلئے اور ان کے حکمرانوں کیلئے۔“

(۳) مسلمانوں کی جماعت میں ہر حال شامل رہنا  
جب تمام مسلمان یا ان کی اکثریت ایک خلیفہ کے تحت جمع ہو تو ان کی جماعت کو نہ چھوڑا جائے اور ان سے  
الگ ہو کر ان میں انتشار یا افتراق نہ دلا جائے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ رَأَىٰ مِنْ أَمْيَرِهِ شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَلْيُصِرِّبْ، فَإِنَّهُ مَنْ فَارَقَ الْجَمَاعَةَ شَيْرًا، فَمَاتَ، فَمِيتَةُ جَاهِلِيَّةٍ»<sup>①</sup>

”جو شخص اپنے حکمران سے کوئی ایسی چیز دیکھے جسے وہ ناپسند کرتا ہو تو اسے صبر کرنا چاہئے، کیونکہ جو آدمی جماعت سے باشٹ بھرا لگ ہو اور اسی حالت میں اس کی موت آجائے تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہوگی۔“ اور حضرت حذیفۃ بن الیمان رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ لوگ عام طور پر رسول اللہ ﷺ سے خیر کے بارے میں سوال کرتے تھے اور میں آپ ﷺ سے اس اندیشے کے پیش نظر شر کے متعلق سوال کرتا تھا کہ کہیں میں شر میں بیتلانہ ہو جاؤں۔ چنانچہ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ہم جاہلیت اور شر میں تھے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں اس خیر (اسلام) سے مشرف کیا، تو کیا اس خیر کے بعد بھی کوئی شر آئے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں۔ میں نے پوچھا: کیا اس شر کے بعد بھی کوئی خیر آئے گی؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں اور اس میں کدورت ہوگی۔ میں نے کہا: کدورت سے کیا مراد ہے؟ آپ ﷺ نے فرمایا:

«قَوْمٌ يَسْتَنْوَ بِغَيْرِ سُنْتِيْ، وَيَهْدُوْنَ بِغَيْرِ هَدِيْ، تَعْرِفُ مِنْهُمْ وَتُنْكِرُ»

”ایسے لوگ آئیں گے جو میرے طریقے کو چھوڑ کر دوسرے طریقے پر چلیں گے اور میری سیرت کو چھوڑ کر کسی اور کی سیرت سے راہنمائی لیں گے۔ تھیں ان کی بعض باتیں اچھی لگیں گی اور بعض بری لگیں گی۔“

میں نے پوچھا: کیا اس خیر کے بعد بھی کوئی شر آئے گا؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں کچھ داعی ایسے آئیں گے کہ جو گویا جہنم کے دروازے پر کھڑے ہوں گے، جو بھی ان کی دعوت کو قبول کرے گا وہ اس کو اس میں گردایں گے۔ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! ان کی صفات بیان فرمائیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا: وہ لوگ ہم میں سے ہی ہوں گے اور ہماری ہی زبان میں بات کریں گے۔ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! اگر وہ زمانہ مجھ پر آگیا تو آپ مجھے کیا مشورہ دیتے ہیں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: «تَلَزُّمُ جَمَاعَةَ الْمُسْلِمِينَ وَإِمَامَهُمْ»

”تم ہر حال میں مسلمانوں کی جماعت اور ان کے حکمران سے وابستہ رہنا۔“

میں نے کہا: اگر مسلمانوں کی جماعت اور ان کا حکمران نہ ہوتا؟

آپ ﷺ نے فرمایا: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعْضَ عَلَى أَصْلِ شَجَرَةٍ، حَتَّى يُدْرِكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ»<sup>①</sup>

”پھر تم ان تمام فرقوں کو چھوڑ دینا خواہ تمہیں درخت کی جڑیں کیوں نہ چبانا پڑیں، یہاں تک کہ تجھ پر اسی  
حالت میں موت آجائے۔“

نیز حضرت عرنیہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«مَنْ أَتَاكُمْ وَأَمْرُكُمْ جَمِيعٌ عَلَى رَجُلٍ وَاحِدٍ، يُرِيدُ أَنْ يَشْقَ عَصَامُكُمْ، أَوْ يَفْرِقَ جَمَاعَتَكُمْ فَاقْتُلُوهُ»<sup>②</sup>

”جو شخص تمہارے پاس اس وقت آئے جب تم ایک حکمران پر متفق ہوتا کہ وہ تمہارے درمیان اشتشار پیدا  
کرے اور تمہاری جماعت کو لکھرے لکھرے کر دے تو تم اسے قتل کر دینا۔“

خلاصہ یہ ہے کہ مذکورہ تینوں امور (اللہ تعالیٰ کیلئے عمل کو خالص کرنا، سربراہ مملکت سے خیرخواہی کرنا اور  
مسلمانوں کی جماعت میں شامل رہنا) یا ایسے امور ہیں کہ جن کی وجہ سے بندہ مومن کا دل مسلمانوں کے متعلق  
بغض اور کینہ جیسی امراض سے پاک رہتا ہے۔

## خطبہ یوم النحر.....ایک اور روایت

سنن ابن ماجہ کی صحیح روایت میں خطبہ یوم اخر کے حوالے سے کچھ مزید الفاظ بھی وارد ہیں جو سابقہ روایت

میں نہیں تھے اور وہ ہیں:

رسول اللہ ﷺ نے مسلمان کے خون، مال اور اس کی عزت کی حرمت بیان کرنے کے بعد فرمایا:  
 «أَلَا لَيَجْنِيْ جَانِ إِلَّا عَلَى نَفْسِهِ، وَلَا يَجْنِيْ وَالدُّ عَلَى وَلَدِهِ، وَلَا مَوْلُودٌ عَلَى وَالدِّهِ، أَلَا  
 إِنَّ الشَّيْطَانَ قَدْ يَسِّرَ أَنْ يُعْبَدَ فِي بَلَدِكُمْ هُنَّا أَبْنَا، وَلَكِنْ سَيْكُونُ لَهُ طَاعَةٌ فِي بَعْضِ مَا  
 تَحْتَرِقُونَ مِنْ أَعْمَالِكُمْ، فَيَرْضِي بِهَا . . .»<sup>③</sup>

① صحیح البخاری: 3606، صحیح مسلم: 1847 واللفظ له

② سنن ابن ماجہ: 3055۔ وصححه الألبانی

”خبردار! ہر مجرم اپنے جرم کا خود ذمہ دار ہے اور کوئی والد جرم کرے تو اس کا وباں اس کی اولاد پر نہیں پڑتا اور کوئی اولاد جرم کرے تو اس کی ذمہ داری اس کے والد پر نہیں پڑتی۔ خبردار! شیطان اس بات سے یقیناً مایوس ہو چکا ہے کہ تمہارے اس شہر میں اس کی کبھی پوچا کی جائے گی، ہاں بعض ان اعمال میں اس کی اطاعت ضرور کی جائے گی جنہیں تم معمولی سمجھو گے، تو وہ بس اسی پر ہی خوش ہو جائے گا۔“

اس حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے تین باتوں کی طرف اشارہ فرمایا:

(۱) ہر شخص اپنے جرم کا خود ذمہ دار ہے۔ لہذا اس کے جرم کا بدلہ کسی اور سے نہیں بلکہ اسی سے لیا جائے گا۔  
اور یہی مشہوم ہے اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کا:

﴿ وَلَا تَزُورُ وَازْرَةً وَذَرْ أُخْرَى ﴾<sup>①</sup>

”اور کوئی بوجھ اٹھانے والا دوسرے کا بوجھ نہیں اٹھائے گا۔“

نیز فرمایا: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾<sup>②</sup>

”ہر نفس اپنی کمائی کے ساتھ گروئی ہے۔“

اور عربوں میں چونکہ یہ عام روایج تھا کہ ایک شخص کے جرم کی پاداش میں اس کے کسی قریبی رشتہ دار کو پکڑ لیتے تھے جو کہ سراسر ظلم تھا۔ اس لئے رسول اللہ ﷺ نے خطبۃ جنة الوداع کے دوران اس سے منع کرتے ہوئے قانونی حرم و مزا کی ایک اہم شق کو بیان فرمایا دیا کہ ”جو کرے گا وہی بھرے گا“ یہ نہیں کہ کرے کوئی اور بھرے کوئی!

(۲) بھر آپ ﷺ نے خاص طور پر والد اور اولاد دوں کا تذکرہ کیا کہ ان میں سے کوئی جرم کرے تو اس کی پاداش میں دوسرے کو سزا نہیں دی جاسکتی۔ یعنی والد کے جرم کی سزا اس کی اولاد کو یا اولاد کے جرم کی سزا اس کے والد کو دینا درست نہیں۔ جب والد اور اس کی اولاد کے ما بین یہ معاملہ نہیں ہو سکتا تو کسی اور کے درمیان بالا ولی نہیں ہو سکتا۔

(۳) اس روایت کی تیسرا اہم بات یہ ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اس بات سے آگاہ فرمایا کہ اب جبکہ لوگ جو حق در جو حق اسلام قبول کر رہے ہیں اور کل تک بوقتی کامیاب اسلام کے دشمن تھے وہ آج مشرف بہ اسلام ہو چکے ہیں تو شیطان اپنے طور پر اس سے مایوس ہو گیا ہے کہ جزیرہ العرب میں اس کی عبادت یعنی کفریہ کاموں میں اس کی اطاعت کی جائے گی۔ ہاں بعض اعمال، جنہیں عام طور پر لوگ معمولی تصور کرتے ہیں مثلاً جھوٹ، خیانت، چغل

خوری، غیبت اور دھوکہ وغیرہ، ان میں اس کی اطاعت کی جائے گی اور وہ اسی پر خوش ہو جائے گا۔ اسی طرح جدید ایکٹر ایک فتنے مثلاً موبائل، ٹی وی، انٹرنیٹ اور کمپیوٹر وغیرہ کے ذریعے پھیلنے والی خرابیاں بھی اسی زمرے میں آتی ہیں۔

### یوم النحر.....ایک اور خطبہ

حضرت ابو امامہ شیعۃ اللہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جمیع الوداع کے دوران اپنی اوثقی (الجدعاء) پر بیٹھے ہوئے یوم الخر کو منی میں خطبہ ارشاد فرمایا۔ آپ ﷺ کجاوے کی رکاب میں اپنے پاؤں رکھ کر کھڑے ہوئے اور لوگوں کو اپنی طرف متوجہ کرنے کیلئے بلند آواز سے فرمایا: «أَلَا تَسْمَعُونَ» کیا تم سنتے نہیں؟ پھر آپ ﷺ نے تین بار فرمایا:

«أَلَا لَعَلَّكُمْ لَا تَرَوْنِي بَعْدَ عَامِكُمْ هَذَا» ”شاید تم مجھے آئندہ سال نہ دیکھ سکو۔“

ایک آدمی جو سب سے پچھے کھڑا تھا، کہنے لگا: تو آپ ہمیں کس بات کا حکم دیتے ہیں؟ اس پر آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِنْقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ، وَصَلُّوا خَمْسَكُمْ، وَصُومُوا شَهْرَكُمْ، وَادْوُا زَكَةَ أَمْوَالِكُمْ،

وَأَطِيعُوا ذَا أَمْرِكُمْ، تَدْخُلُوا جَنَّةَ رَبِّكُمْ» وفی روایة لأحمد: «أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ.....»<sup>①</sup>

”تم اللہ سے ڈرتے رہو جو کہ تمہارا رب ہے اور پانچوں نمازیں ادا کرتے رہو اور اپنے مالوں کی زکاۃ دیتے رہو۔ نیز اپنے حکمرانوں کی اطاعت کرتے رہو۔ اس طرح تم اپنے رب کی جنت میں داخل ہو جاؤ گے۔“

احمد کی روایت میں (إنْقُوا اللَّهَ رَبَّكُمْ) کی بجائے (أَعْبُدُوا رَبَّكُمْ) کے الفاظ ہیں:

اس خطبہ میں رسول اللہ ﷺ نے پانچ باتوں کا حکم دیا اور ان پر عمل کرنے والوں کو جنت کی خوشخبری سنائی۔

وہ پانچ باتیں یہ ہیں:

### (۱) تقوی

تقوی سے مراد یہ ہے کہ انسان کے دل میں اللہ تعالیٰ کا ایسا خوف ہو جس کی بناء پر وہ اپنے دامن کو اس کی

① أحمد: 486/36 و 22258 و 22260 (الأرناؤط) سنن الترمذی: 616: حسن صحيح، أبو داود

(مخصر): 5955 - وصححه الألباني في صحيح سنن الترمذی وسنن أبي داود والسلسلة

الصحيحة برقم: 867

نافرمانی سے بچائے رکھے اور جب اسکے دل میں برائی کا خیال پیدا ہو یا شیطان اس کیلئے کسی برائی کو مزین کر کے پیش کرے تو اللہ تعالیٰ کا خوف اس کے درمیان حائل ہو جائے اور وہ اس سے باز آجائے۔  
قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے بار بار تقویٰ کا حکم دیا ہے۔ یاد رہانی کیلئے چند آیات آپ بھی سماعت فرمائیے:  
فرمان الٰہی ہے: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قَاتَلُوكُمُ الْكُفَّارُ فَلَا يُغْرِبُنَّكُمْ إِنَّ اللَّهَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾<sup>①</sup>

”اے ایمان والو! تم اللہ سے ڈرتے رہو۔ اور ہر شخص دیکھ لے کہ اس نے کل (قیامت کے دن) کیلئے کیا آگے بھیجا ہے! اور اللہ سے ڈرتے رہو۔ یقیناً اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال سے باخبر ہے۔“

☆ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ تُقَاتَلُوكُمُ الْكُفَّارُ فَلَا تُمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾<sup>②</sup>

”اے ایمان والو! تم اللہ سے ڈرتے رہو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق ہے۔ اور تمہاری موت اس حالت میں ہی آئے کہ تم مسلمان ہو۔“

☆ ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قَاتَلُوكُمُ الْكُفَّارُ فَقُولُوا قَوْلًا سَلِيمًا ﴾يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ﴾<sup>③</sup>

”اے ایمان والو! تم اللہ سے ڈرتے رہو اور سیدھی بات کیا کرو۔ وہ تمہارے کام سنوار دے گا اور تمہارے گناہ معاف فرمادے گا۔“

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے تقویٰ کا حکم دیا جبکہ تقویٰ کے فوائد بیان کرتے ہوئے اس کا فرمان ہے:

﴿وَمَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ بِمَخْرَجٍ وَّمَنْ يَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْتَسِبُ﴾<sup>④</sup>

”اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کیلئے چھٹکارے کی راہ نکال دیتا ہے اور اسے ایسی جگہ سے روزی دیتا ہے جہاں سے اسے گماں بھی نہیں ہوتا۔“

نیز فرمایا: ﴿وَمَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ بِمَجْعَلٍ لَهُ مَخْرَجًا وَّمَنْ يَرْزُقُهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا﴾<sup>⑤</sup>

”اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے ہر کام میں آسانی پیدا کر دیتا ہے۔“

نیز فرمایا: ﴿وَمَنْ يَتَقَرَّبَ إِلَى اللَّهِ يُكَفِّرُ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُعَظَّمُ لَهُ أَجْرًا﴾<sup>⑥</sup>

”اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے گناہ منادریتا ہے اور اسے بہت بڑا جرعہ کرتا ہے۔“

① الحشر:59:18

② آل عمران:3:102

③ الأحزاب:33:70-71

④ الطلاق:4:65

⑤ الطلاق:4:65

⑥ الحشر:59:18

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے تقویٰ کے فوائد بیان فرمائے کہ اس سے ڈرنے والے اور اس کی نافرمانیوں سے اپنے آپ کو بچانے والے مونوں کیلئے اللہ تعالیٰ مشکلات اور پریشانیوں سے نکلنے کے راستے بنادیتا ہے، ان کے کام آسان کر دیتا ہے، ان کے رزق میں فراوانی عطا کرتا ہے اور ان کے گناہوں کو مناکر انھیں اجر عظیم نصیب کرتا ہے۔

## (۲) پانچ نمازیں

دن اور رات میں پانچ نمازیں ہر مکف مسلمان پر فرض ہیں اور توحید و رسالت کے اقرار کے بعد انھیں پابندی کے ساتھ ادا کرنا دین اسلام کا دوسرا بیانی دلیل رکن ہے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں کئی مقامات پر نماز قائم کرنے کا حکم دیا اور رسول اللہ ﷺ نے انھیں دین کا ستون قرار دیا اور اس کی فرضیت و فضیلت کے بارے میں ارشاد فرمایا: «خَمْسُ صَلَوَاتٍ كَتَبْهُنَ اللَّهُ عَلَى الْعِبَادِ، فَمَنْ جَاءَ بِهِنَّ وَلَمْ يُضِيغْ مِنْهُنَ شَيْئًا إِسْتِخْفَافًا بِحَقِّهِنَّ، كَانَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّةَ، وَمَنْ لَمْ يَأْتِ بِهِنَ فَلِيْسَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدٌ، إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُ وَإِنْ شَاءَ أَدْخَلَهُ الْجَنَّةَ»<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ نے بندوں پر پانچ نمازیں فرض کی ہیں۔ لہذا جو شخص انھیں ادا کرے گا اور انھیں ہلکا سمجھتے ہوئے ان میں سے کسی نماز کو ضائع نہیں کرے گا اس سے اللہ تعالیٰ کا وعدہ ہے کہ وہ اسے جنت میں داخل کرے گا اور جو شخص انھیں کرے گا اس سے اللہ تعالیٰ کا کوئی وعدہ نہیں، اگر چاہے گا تو اسے عذاب دے گا اور اگر چاہے گا تو اسے جنت میں داخل کر دے گا۔“

عزیزان گرامی! اللہ تعالیٰ نے اپنے سب سے پیارے رسول حضرت محمد ﷺ کو اپنے ہاں بلایا، آسمانوں سے اوپر جہاں تک اس نے چاہا، آپ ﷺ کو معراج کرایا اور اس دوران آپ اور آپ کی امت پر پانچ نمازیں فرض کیں۔ جو اس بات کی دلیل ہے کہ تمام فرائض میں نریضہ نماز انہیانی اہم ہے! اور اس کی اہمیت اور قدر و منزلت کے پیش نظر ہی اللہ تعالیٰ روز قیامت سب سے پہلے اسی کا حساب لے گا۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد گرامی ہے:

«أَوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبْدُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الصَّلَاةُ، فَإِنْ صَلُحَتْ صَلَاةُ سَائِرُ عَمَلِهِ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَسَدَ سَائِرُ عَمَلِهِ»<sup>②</sup>

① سنن أبي داؤد والنسائي - صحيح الترغيب والترهيب: 370

② الطبراني - بحواله صحيح الترغيب والترهيب: 376

”قیامت کے روز بندے سے سب سے پہلے نماز کا حساب لیا جائے گا۔ اگر نماز درست نکلی تو باقی تمام اعمال بھی درست نکلیں گے اور اگر نماز فاسد نکلی تو باقی تمام اعمال بھی فاسد نکلیں گے۔“

اور دوسری روایت میں فرمایا:

﴿يُنَظِّرُ فِي صَلَاتِهِ، فَإِنْ صَلُحَتْ فَقَدْ أَفْلَحَ، وَإِنْ فَسَدَتْ فَقَدْ خَابَ وَخَسِرَ﴾<sup>①</sup>

”اس کی نماز میں دیکھا جائے گا، اگر وہ تمیک ہوئی تو وہ کامیاب ہو جائے گا اور اگر وہ درست نہ ہوئی تو وہ ذلیل و خوار اور خسارے والا ہو گا۔“

پانچ نمازوں کی فضیلت کے بارے میں حضرت سلمان رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ میں ایک درخت کے نیچے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ تھا، آپ ﷺ نے ایک خوشک ٹہنی کو پکڑا اور اسے انہالیا کہ اس کے تمام پتے جھز گئے۔ پھر آپ ﷺ نے فرمایا: اے سلمان! کیا تم مجھ سے پوچھتے نہیں کہ میں نے ایسا کیوں کیا؟ میں نے کہا: آپ نے ایسا کیوں کیا؟ تو آپ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ الْمُسِلِّمَ إِذَا تَوَضَّأَ فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ، ثُمَّ يُصَلِّي الصَّلَوَاتِ الْخَمْسَ، تَحَاتَ خَطَايَاهُ كَمَا تَحَاتُ هَذَا الْوَرَقُ - وَقَالَ: هُوَ أَقِيمُ الصَّلَاةِ طَرَفَيِ النَّهَارِ وَزَلَفًا مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْهِنُ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرٌ لِلَّهِ أَكْبِرُينَ»<sup>②</sup>

”بے شک ایک مسلمان جب اچھی طرح وضو کرتا ہے، پھر پانچ نمازوں (اپنے اپنے وقت پر) ادا کرتا ہے تو اس کے گناہ اسی طرح جھز جاتے ہیں جس طرح اس ٹہنی کے پتے جھز گئے ہیں۔ پھر آپ ﷺ نے آیت پڑھی جس کا ترجمہ ہے: ”آپ دن کے دونوں اطراف کے اوقات میں اور کچھ رات کے نماز قائم کریں، بلاشبہ نیکیاں برائیوں کو دور کر دیتی ہیں، یہ ایک یاد دہانی ہے ان لوگوں کیلئے جو اللہ کو یاد کرتے رہتے ہیں۔“

اور حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«أَرَأَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهَرًا بِيَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ فِيهِ كُلَّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَاتٍ، هَلْ يَعْلَمُ مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ؟ قَالُوا: لَا يَعْلَمُ مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ، قَالَ فَكَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلَوَاتِ الْخَمْسِ، يَمْحُوا اللَّهُ بِهِنَّ الْخَطَايَا»<sup>③</sup>

”بھلا بتاؤ اگر تم میں سے کسی شخص کے دروازے پر نہ رہتی ہو اور وہ اس میں روزانہ پانچ مرتبہ غسل کرے

① السلسلة الصحيحة: 1358.

② متفق عليه

③ أحمد والنمسائي۔ صحيح الترغيب والترهيب: 363.

تو کیا اس کے جسم پر کچھ میں کچیل باقی رہے گا؟ لوگوں نے کہا: نہیں، ذرا سامیل بھی باقی نہیں رہے گا۔ آپ ﷺ نے فرمایا: یہی پانچ نمازوں کی مثال ہے، اللہ تعالیٰ ان کے ذریعے گناہوں کو منادیتا ہے۔“

### (۳) ماہ رمضان کے روزے

پانچ نمازوں کی طرح ماہ رمضان کے روزے بھی ہر مکف مسلمان پر فرض ہیں۔

اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِتَبَرُّ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا تُبَرُّ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾<sup>①</sup>  
”اے ایمان والو! تم پر روزے اسی طرح فرض کئے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر فرض کئے گئے تھے تاکہ تم تقوی اختیار کرو۔“

اور رسول اللہ ﷺ نے رمضان المبارک کے روزوں کے کئی فضائل بیان فرمائے۔ ان میں سے ایک

فضیلت یہ ہے کہ:

«مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفرَانُهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>②</sup>  
”جو شخص ایمان و یقین کے ساتھ اور اللہ تعالیٰ سے اجر طلب کرتے ہوئے رمضان کے روزے رکھتا ہے اس کے پچھلے گناہ معاف کردیئے جاتے ہیں۔“

اس کے علاوہ اور بہت سارے فضائل دیگر احادیث میں ثابت ہیں جن کا تذکرہ ہم تفصیل سے رمضان المبارک کے خطبات کے ضمن میں کرچکے ہیں۔ یہاں صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے خطبہ جمعۃ الوداع میں لوگوں کے بہت بڑے مجمع کے سامنے جہاں دیگر اعمال صالح کی تاکید فرمائی وہاں ماہ رمضان المبارک کے روزوں کے متعلق بھی تاکید فرمادی تاکہ ان کے بارے میں کسی قسم کا شک و شبہ باقی نہ رہے۔

### (۴) مال کی زکاۃ

اس حدیث کی چوتھی بات اموال کی زکاۃ ادا کرنا ہے اور اللہ رب العزت نے قرآن مجید کی متعدد آیات میں جہاں نماز قائم کرنے کا حکم دیا ہے وہاں زکاۃ ادا کرنے کا حکم بھی دیا ہے جو اس بات کی دلیل ہے کہ زکاۃ کی اہمیت بھی نماز سے کم نہیں۔ اس لئے اصحاب اموال کو زکاۃ ادا کرنے میں کوئی کوتاہی نہیں کرنی چاہئے۔

حضرت ابو بکر صدیق رض کے دورِ خلافت کے آغاز میں جن لوگوں نے زکاۃ دینے سے انکار کر دیا تھا آپ

④ متفق علیہ

① البقرة: 183

نے ان کے خلاف جنگ کا اعلان کرتے ہوئے فرمایا تھا:  
 «وَاللَّهُ لَوْ مَنْعَوْنِيْ عِقَالًا كَانُوا يُؤْدُونَهُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ وَلَقَاتَهُمْ عَلَى مَنْعِهِ»<sup>①</sup>  
 ”اللَّهُ كَيْ قِيمٌ! أَكْرَهُ وَهُجِّيَّ أَيْكَرَسِيْ گَيْ جُوكَ دَيْنِيْ سَے بَھِيَّ انْكَارَ كَرِيْسِيْ گَيْ جُوكَتَتَهُ، تو میں ان سے اس کے انکار پر بھی جنگ کروں گا۔“

اس سے آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ زکاۃ کی ادائیگی کس قدر اہم ہے! خاص طور پر ایسا معاشرہ جس میں طبقاتی تقسیم پائی جاتی ہو، جہاں ایک گھر میں ہر قسم کی آسائش اور دنیا کی ہر نعمت موجود ہو اور اسی کے پڑوس میں کھانے پینے کو بھی کچھ نہ ہو اور جہاں ایک محلے میں کئی اغنیاء رہائش پذیر ہوں اور انہی کے پہلو میں کئی فقراء، مسکین اور محتاج بھی موجود ہوں، وہاں زکاۃ کی اہمیت میں اور اضافہ ہو جاتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے جب حضرت معاذ بن جبل رض کو یمن کی طرف بھیجا تھا تو آپ ﷺ نے انھیں حکم دیا کہ وہ سب سے پہلے لوگوں کو تو حیدر سالت کی طرف دعوت دیں۔ اگر وہ قبول کر لیں تو انھیں بتائیں کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر دن اور رات میں پانچ نمازیں فرض کی ہیں۔ اس کے بعد فرمایا: «فَإِذَا فَعَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَةً تُؤْخَذُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَتَرَدُّ عَلَى فَقَرَائِهِمْ .....»<sup>②</sup>  
 ”اگر وہ ایسا کر لیں (یعنی نمازیں پڑھنا شروع کر دیں) تو انھیں خبردار کریں کہ اللہ تعالیٰ نے ان پر زکاۃ فرض کی ہے جو ان کے اغنیاء سے لے کر انہی کے فقراء میں تقسیم کی جائے گی۔“

اور اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے:  
 «فُحْدُ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةٌ تُكْهِرُهُمْ وَتُزَكِّيَهُمْ بِهَا...»<sup>③</sup>  
 ”اے نبی ﷺ! آپ ان کے اموال سے صدقہ (زکاۃ) وصول کیجئے جس کے ذریعے ان (کے اموال) کو پاک اور ان (کے نفوس) کا تزکیہ کیجئے۔“

اس سے معلوم ہوا کہ زکاۃ کی ادائیگی سے مال پاک ہوتا ہے اور حرص، بخل اور لاچ غیرہ سے نفس کا تزکیہ ہوتا ہے۔

① صحيح البخاري: 1399، صحيح مسلم: 20

② صحيح البخاري: 1458، صحيح مسلم: 19

③ التوبه: 9: 103

## (۵) حاکم وقت کی اطاعت

اس خطبے یوم النحر کی پانچویں بات ہے (أَطِيعُوا ذَا أَمْرِكُمْ)  
یعنی ”اپنے حکمرانوں اور ذمہ داران کی اطاعت کرو۔“

اللہ تعالیٰ نے اپنی اور اپنے رسول ﷺ کی اطاعت کے بعد ولی الأمر (حاکم) کی اطاعت کا حکم دیا ہے:  
﴿هُبَا إِيَّاهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ مِنْكُمْ هُنَّ أَعْلَمُ﴾  
”اے ایمان والو! تم اللہ کی فرمانبرداری کرو اور رسول ﷺ کی فرمانبرداری کرو اور ان کی جو تم میں  
صحابہ اقتدار ہوں۔“

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اصحاب اقتدار کی فرمانبرداری کرنے کا حکم دیا، لیکن اپنی اطاعت کا حکم دینے  
کے بعد رسول ﷺ کی اطاعت کیلئے (أَطِيعُوا) کا لفظ دوبارہ استعمال کیا، جبکہ اصحاب اقتدار کی فرمانبرداری  
کیلئے یہ لفظ استعمال نہیں کیا۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ رسول ﷺ کی اطاعت مستقل ہے جبکہ اصحاب  
اقتدار کی فرمانبرداری مستقل نہیں بلکہ مشروط ہے اور وہ شرط کیا ہے؟

اس کی وضاحت حدیث رسول ﷺ میں کی گئی ہے:

«عَلَى الْمَرءِ الْمُسْلِمِ السَّمْعُ وَالطَّاعَةُ فِيمَا أَحَبَّ أَوْ كَرِهَ، إِلَّا أَنْ يُؤْمِنَ بِمَعْصِيَةِ، فَإِنْ  
أُمِرَّ بِمَعْصِيَةٍ فَلَا سَمْعَ وَلَا طَاعَةً»<sup>①</sup>

”مننا اور فرمانبرداری کرنا مسلمان پر ضروری ہے، خواہ اسے اس بات کا حکم دیا جائے جو اسے پسند ہو یا اس  
بات کا جو اسے ناپسند ہو۔ (یعنی ہر حال میں فرمانبرداری کرنا لازم ہے۔) سوائے اس کے کوئے معصیت کا حکم  
دیا جائے۔ لہذا اگر اسے (اللہ تعالیٰ یا اس کے رسول ﷺ کی) نافرمانی کرنے کا حکم دیا جائے تو اس حکم کو نہ شنا  
جائے اور نہ اسے مانا جائے۔“

اس سے معلوم ہوا کہ حاکم/سربراہ/صاحب اقتدار کی اطاعت اللہ اور اس کے رسول ﷺ کی اطاعت سے  
مشروط ہے۔ چنانچہ اللہ اور رسول اکرم ﷺ کی نافرمانی میں حاکم وقت اور اصحاب اقتدار کی فرمانبرداری نہیں کی  
جائے گی۔

برادران اسلام! اس دور میں معمولی سی باتوں پر اصحاب اقتدار کے خلاف آوازیں بلند کی جاتی ہیں، احتجاج  
اور مظاہروں کے ساتھ ملک میں شر انگیز فضا پیدا کر دی جاتی ہے، جلوسوں اور جلوسوں میں حکمرانوں اور وزیروں کو  
<sup>②</sup> صحیح البخاری: 7144، صحیح مسلم: 1839

گالیاں دی جاتی ہیں! حالانکہ یہ انداز رسول اللہ ﷺ کی متعدد احادیث کے منافی اور اہل السنۃ والجماعۃ کے منع کے سراسر خلاف ہے۔ کیونکہ اہل السنۃ والجماعۃ کا اصحاب اقتدار کے متعلق متفقہ طور پر یہ منع ہے کہ ان سے خیر خواہی کی جائے، حق کے امور میں ان سے معاونت کی جائے اور اگر وہ رعایا پر ظلم کریں تو انھیں خفیہ طور پر فسیحت کی جائے، صبر و تحمل کا مظاہرہ کیا جائے اور ان کی بھلائی کیلئے دعا کی جائے۔

اس بارے میں چند احادیث سماعت فرمائیے:

حضرت انس بن مالکؓ کا بیان ہے کہ کبار صحابہؓ کرامؓ نے ہمیں حکام کی نافرمانی کرنے سے منع کیا اور انھوں نے آپ ﷺ کا یہ ارشاد ہمیں سنایا کہ:

«لَا تَسْبِّهُ امْرَاءَ كُمْ وَ لَا تَغْشُوْهُمْ، وَ لَا تُبَغْضُوْهُمْ، وَ اتَّقُوا اللَّهَ وَ اصْبِرُوا، فَإِنَّ الْأَمْرَ قَرِيبٌ»<sup>①</sup>

”تم اپنے حکمرانوں کو گالیاں مت دو اور ان سے دھوکہ نہ کرو اور ان سے بغض نہ رکھو اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور صبر کرو کیونکہ معاملہ قریب ہے۔“

اور حضرت عوف بن مالکؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«أَلَا مَنْ وُلِيَ عَلَيْهِ وَ أَلِ فَرَأَهُ يَأْتِي شَيْئًا مِنْ مَعْصِيَةِ اللَّهِ فَلِيُكْرِهَ الَّذِي يَأْتِي مِنْ مَعْصِيَةِ اللَّهِ وَ لَا يَنْزَعَ يَدًا مِنْ طَاعَةِ»<sup>②</sup>

”خبردار! جس شخص پر کسی کو حکمران بنایا جائے، پھر وہ اسے دیکھے کہ وہ کچھ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کر رہا ہے تو وہ اس کی نافرمانی کو تو پسند نہ کرے لیکن اس کی فرمانبرداری سے اپنا ہاتھ نہ کھینچے۔“

اور حضرت حذیفۃ بن یمانؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ارشاد فرمایا:

«يَكُونُ بَعْدِي أَئْمَةٌ لَا يَهْتَدُونَ بِهَدِيَّنِي، وَ لَا يَسْتَنِونَ بِسُنْتِي، وَ سَيَقُومُ فِيمُكُمْ رِجَالٌ قُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ فِي جُثْمَانِ إِنْسِينِ) قُلْتُ: كَيْفَ أَصْنَعُ إِنْ أَدْرَكْتُ ذَلِكَ؟ قَالَ: (تَسْمَعُ وَ تُطِيعُ لِلْأَمْرِ، وَ إِنْ ضَرَبَ ظَهْرَكَ وَ أَخْدَ مَالَكَ»<sup>③</sup>

”میرے بعد کچھ حکمران آئیں گے جو میری ہدایت سے راہنمائی نہیں لیں گے اور نہ ہی وہ میری سنت پر عمل کریں گے اور غنقریب تم میں سے کچھ ایسے لوگ کھڑے ہوں گے جن کے دل شیطانوں کے اور جسم انسانوں کے

① صحیح مسلم: 1855

② رواہ ابن أبي عاصم وصححه الألبانی فی ظلال الجنۃ: 1015

③ صحیح مسلم: 1847

ہونگے۔“ میں نے کہا: اگر میں ایسے دور کو پالوں تو کیا کروں؟ آپ ﷺ نے فرمایا: ”تم حکمران کی بات سننا اور اس پر عمل کرنا اگرچہ تمہاری پیچھے پرمارے اور تمہارا مال ضبط کر لے۔“

اور حضرت عیاض بن غیثم رض کا بیان ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے ارشاد فرمایا:

”مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحِّ لِذِي سُلْطَانٍ فَلَا يُبِدِّمْ عَلَانِيَةً، وَلِيَأْخُذْ بِيَدِهِ، فَإِنْ سَمِعَ مِنْهُ فَذَاكَ، وَإِلَّا كَانَ أَدَى إِلَيْهِ عَلَيْهِ“<sup>①</sup>

”جو شخص صاحب اقتدار کو نصیحت کرنا چاہے وہ علی الاعلان نہ کرے بلکہ اس کا ہاتھ پکڑ کر علیحدہ ہو جائے (اور پھر نصیحت کرے)۔ اگر وہ مان لے تو تھیک ہے، ورنہ نصیحت کرنے والا اپنا فرض پورا کر چکا۔“

عزیزان گرامی! یہ اور ان کے علاوہ دیگر کئی احادیث اصحاب اقتدار کے بارے میں اہل السنۃ والجماعۃ کے متع و موقف کی وضاحت اور اس کا ثبوت پیش کر رہی ہیں۔ لہذا اسی موقف کو اپنانا چاہئے اور اس سے اخراج متع میں انارکی اور بغاوت کی فضائیں پیدا کرنی چاہئے کیونکہ اس سے فائدہ کم اور نقصان زیادہ ہوتا ہے۔ بلکہ اس سے ملک میں بد نظری، لا قانونیت اور انتشار پھیلتا ہے اور اگر حکام بغاوت کو کچھ پر آمادہ ہو جائیں تو بے گناہ جانیں ضائع ہو جاتی ہیں... ہاں اگر اصحاب اقتدار واضح کفر کا، جس میں کسی قسم کا شک و شبہ نہ ہو، ارتکاب کریں اور اصحاب علم و فضل کے سمجھانے کے باوجود وہ اس کفر کو چھوڑنے پر تیار نہ ہوں تو ان کے خلاف خروج کیا جاسکتا ہے۔ لیکن شرط یہ ہے کہ خروج کرنے سے، کسی بڑے شر اور فساد کے پھیلنے کا اندیشہ نہ ہو اور خروج کرنے والے بغیر خون خرابے کے اصحاب اقتدار کو ہٹانے پر قادر ہوں اور اگر وہ انھیں ہٹانے پر قادر نہ ہوں یا خروج کرنے سے کسی بڑے شر کے آنے کا خطرہ ہو تو پھر صبر کے سوا اور کوئی چارہ کا نہیں۔

حضرت عبادۃ بن الصامت رض کا بیان ہے کہ ہم نے رسول اکرم ﷺ سے اس بات پر بیعت کی کہ ہم ہر حال میں سینیں گے اور اطاعت کریں گے حتیٰ کہ اگر ہماری حق تلفی کی گئی تو بھی ہم فرمایہ داری ہی کریں گے۔ اور یہ کہ ہم اصحاب اقتدار سے اقتدار چھیننے کی کوشش نہیں کریں گے۔ آپ ﷺ نے فرمایا: سوائے اس کے کتم واضح کفر دیکھو جس کے بارے میں تمہارے پاس اللہ کی طرف سے دلیل موجود ہو۔<sup>②</sup>

خلاصہ یہ ہے کہ رسول اکرم ﷺ نے اپنے اس خطبہ میں پانچ باتوں کا حکم دیا (تقوی، پانچ نمازیں، ماہ رمضان کے روزے، اموال کی زکاة اور حاکم کی فرمائیہ داری۔) اور آپ ﷺ نے ان پانچوں کا تذکرہ کرنے کے

① روایہ ابن أبي عاصم و صححہ الالبانی فی ظلال الجنۃ: 1096

② صحيح البخاری: 7055، صحيح مسلم ، الإمارۃ باب وجوب طاعة الأمراء فی غير معصية: 1709

خطبہ جمعۃ الدواع (۲)

۲۱۰

بعد فرمایا: (تَدْخُلُوا جَنَّةَ رَبِّكُمْ) یعنی اگر تم ان پر عمل کرو گے تو جنت میں داخل ہو جاؤ گے۔ اس لئے ہم سب کو ان پانچوں کی پابندی کرنی چاہئے۔

### دوسرا خطبہ

رسول اللہ ﷺ کے خطبہ جمعۃ الدواع کی مزید کچھ روایات پیش خدمت کی جاتی ہیں تاکہ اس موضوع کا مکمل احاطہ ہو جائے۔

### رسول اللہ ﷺ کا ایک اور خطبہ

حضرت جابر بن عبد اللہؓ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے ایام تشریق کے وسط میں ہمیں خطبۃ الدواع دیا اور اس میں ارشاد فرمایا: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ رَبَّكُمْ وَاحِدٌ، وَإِنَّ أَبْكَمْ وَاحِدٌ، إِلَّا فَضْلًا لِعَرَبِيٍّ عَلَى عَجَمِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِأَحْمَرَ عَلَى أَسْوَدَ، وَلَا لِأَسْوَدَ عَلَى أَحْمَرَ إِلَّا بِالْتَّقْوَىٰ، (إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتَقَاعُكُمْ)، إِلَّا هَلْ بَلَغْتُ؟ قَالُوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَالَ: فَيُبَلِّغُ الشَّاهِدُ الْغَايَبَ»<sup>①</sup>

”اے لوگو! بے شک تمہارا رب ایک ہے اور تمہارا باپ بھی ایک ہے۔ خبردار! کسی عربی کو بھی پر اور کسی عجمی کو عربی پر کوئی فضیلت نہیں اور نہ ہی کسی گورے کو کالے پر اور کسی کالے کو گورے پر کوئی فضیلت ہے۔ ہاں صرف تقوی اور پرہیز گاری سے ہی کوئی کسی پر فضیلت حاصل کر سکتا ہے۔ فرمان الہی ہے: (إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتَقَاعُكُمْ) بے شک اللہ کے نزدیک تم میں سے زیادہ معزز شخص وہ ہے جو تم میں زیادہ پرہیز گار ہو۔ خبردار! کیا میں نے پہنچا دیا؟ صحابہ کرام ﷺ نے کہا: کیوں نہیں اے اللہ کے رسول! تو آپ ﷺ نے فرمایا: جو موجود ہے وہ غیر موجود کو پہنچا دے۔“

اس خطبہ میں رسول اللہ ﷺ نے دو اہم باتوں کی تاکید فرمائی۔ ایک وحدت امت یعنی آپ ﷺ کی امت، ایک امت ہے، اس کا رب ایک اور اس کا باپ ایک ہے۔ لہذا اس امت کے ایک ایک فرد پر لازم ہے کہ وہ ایک اللہ کی عبادت کرے اور غیر اللہ کی عبادت کر کے اس میں انتشار اور فرقہ بندی پیدا نہ کرے۔ بالکل یہی بات اللہ تعالیٰ نے بھی قرآن مجید میں ارشاد فرمائی:

(إِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أَمْتَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَإِنَّ رَبَّكُمْ فَاعْبُدُوهُنَّ) <sup>②</sup>

② الأنبياء: 21: 416. وهو في السلسلة الصحيحة للألباني: 2700

”بے شک تمہاری یہ امت ایک ہی امت ہے اور میں تم سب کا رب ہوں، لہذا تم میری ہی عبادت کرو۔“

اور فرمایا: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِعَبْلِ اللَّهِ جَوَيْعًا وَلَا تَفَرُّقُوا﴾<sup>①</sup>

”اور تم سب مل کر اللہ کی رسی کو مضبوطی سے تحام لو اور فرقوں میں نہ ہٹو۔“

یہ اور ان کے علاوہ دیگر کئی نصوص سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام اس امت کو اتفاق و اتحاد کا درس دیتا ہے اور اختلاف اور گردہ بندی سے منع کرتا ہے اور اس وقت اس امت کی جو افسوسناک صورت حال ہے کہ یہ مختلف گروہوں میں تقسیم ہو چکی ہے جس کی وجہ سے اس کی ہوا اکھڑ پچکی ہے اور دشمن اس پر غلبہ حاصل کر چکا ہے! اس سے نکلنے کا واحد راستہ وہی ہے جسے اس امت کے اوپس لگوں نے اختیار کیا اور جسے اختیار کر کے انہوں نے ایک امت کا قabil رشک تصور پیش کیا اور آپس میں بے مثال اتفاق و اتحاد پیدا کیا اور وہ ہے اکیلے اللہ تعالیٰ کی عبادت اور صرف رسول اللہ ﷺ کی اطاعت۔ صرف اللہ کے قرآن اور رسول اللہ ﷺ کے فرمان کی پیروی۔ بس ان دو کے علاوہ تیرسا کوئی نہ تھا جسے پیشوں سمجھا جاتا اور جس کی فرمانبرداری کی جاتی اور یہی دراصل وہ صراط مستقیم ہے جس پر چلنے کا قرآن مجید میں حکم دیا گیا ہے۔ فرمان الہی ہے:

﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطُنِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِغُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ يُكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاعِدُكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَسْقُونَ﴾<sup>②</sup>

”اور بے شک یہی میرا سیدھا راستہ ہے، لہذا تم اسی کی پیروی کرو اور دوسرے راستوں کی پیروی نہ کرو کہ وہ تمھیں اس کے راستے سے جدا جدا کر دیں گے۔ یہ تمہارے لئے اللہ کا تاکیدی حکم ہے تاکہ تم پر ہیز گاری اختیار کرو۔“

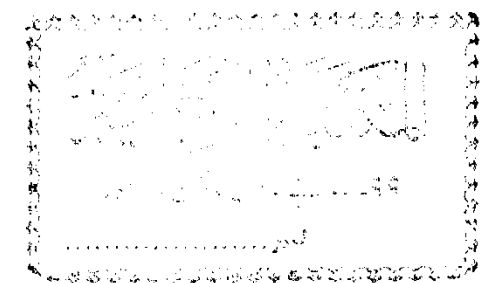
اس خطبہ جیۃ الوداع میں دوسری بات جس کی رسول اللہ ﷺ نے تاکید فرمائی وہ ہے قومیت اور رنگ و نسل کی بنیاد پر تقاضل کا خاتمہ۔ یعنی کسی قوم کو دوسری قوم پر اور کسی رنگ کو دوسرے رنگ پر کوئی فضیلت نہیں۔ ہاں اگر کسی کو کسی پر کوئی فضیلت ہے تو صرف تقویٰ کے اعتبار سے ہے۔ لہذا جو قوم یا جو شخص زیادہ متقدی اور پر ہیز گار ہو گا اسے دوسری تمام اقوام اور تمام افراد پر فوقیت حاصل ہو گی چاہے اسکا تعلق عربوں سے ہو یا مجمیوں سے اور چاہے اسکا رنگ گورا ہو یا کالا۔

## خطبہ ججۃ الوداع..... اور دجال

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما اخوند کا بیان ہے کہ ہم نبی کریم ﷺ کی موجودگی میں ججۃ الوداع کے متعلق گفتگو کیا کرتے تھے حالانکہ ہمیں معلوم نہ تھا کہ ججۃ الوداع کیا ہے؟ تو آپ ﷺ نے (حجۃ الوداع کے دوران) اللہ تعالیٰ کی حد و شناع بیان کی، پھر آپ نے سچے دجال کا تذکرہ کیا اور اس کے تذکرہ میں مبالغہ کیا اور فرمایا: «مَا بَعَثَ اللَّهُ مِنْ نَبِيٍّ إِلَّا أَنْذَرَهُ أُمَّتَهُ، أَنَّدَرَهُ نُوحٌ وَالنَّبِيُّونَ مِنْ بَعْدِهِ، وَإِنَّهُ يَخْرُجُ فِيهِمْ، فَمَا خَفِيَ عَلَيْكُمْ مِنْ شَأْنٍ، فَلَيَسَ يَخْفِي عَلَيْكُمْ : إِنَّ رَبَّكُمْ لَيَسَ عَلَى مَا يَخْفِي عَلَيْكُمْ - إِنَّ رَبَّكُمْ لَيَسَ بِأَعْوَرَ، وَإِنَّهُ أَعْوَرُ عَيْنَ الْيَمِنِيِّ تَكَانَ عَيْنَهُ عِنْبَةً طَافِيَّةً»<sup>①</sup>

”اللہ تعالیٰ نے جتنے نبی مبعوث فرمائے سب نے اپنی اپنی امت کو اس (دجال) سے ڈرایا۔ اس سے حضرت نوح علیہ السلام اور ان کے بعد تمام انبیاء علیہم السلام نے ڈرایا اور وہ یقیناً تم میں ظاہر ہو گا، اس کے بارے میں جوبات تم پر مخفی تھی وہ اب تم پر مخفی نہیں وہی چاہئے۔ بے شک تمہارا رب تم پر مخفی نہیں۔ تین بار فرمایا۔ بے شک تمہارا رب کا نہیں۔ اور وہ (دجال) یقیناً دیکھیں آنکھ سے کانا ہو گا گویا کہ اس کی آنکھ ابھرے ہوئے انگور کے دانے کی طرح ہو گی۔“

رسول اللہ ﷺ نے اپنے اس خطبہ ججۃ الوداع میں امت کو فتنہ دجال سے ڈرایا اور اس کے فتنے کی شدت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اس سے ہر دور میں ہر نبی نے ڈرایا لیکن رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ وہ تم میں ظہور پذیر ہو گا۔ نیز آپ ﷺ نے اس سے ڈرانے کے ساتھ ساتھ اس کی ایک ایسی علامت بھی بتا دی جو آپ سے پہلے کسی نے نہیں بتائی تھی اور جس سے اسے پہچاننے میں کوئی غلطی نہیں ہو سکتی اور وہ ہے اس کا دامیں آنکھ سے کانا ہونا اور اس سے بھی زیادہ واضح علامت ایک اور حدیث میں آپ ﷺ نے ارشاد فرمائی اور وہ ہے اس کی پیشانی پر (کفر) کا لکھا ہونا..... اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس کے فتنے سے محفوظ رکھے۔ آمين



① صحیح البخاری: 4402

## زاد الخطبب کے بارے میں علماء کرام کے آثار

### شیخ العہد رحمۃ اللہ علیہ عبد اللہ بن عاصم

"میں ۱۰۰ دن ان خطبات میں درج ذیل تصورات و تکھیئیں ہیں: ① ہر خطبے کے آغاز میں ممکن ہو سوئے گئے خلائق کی احکامات اور اس کے اہم خواص کا اگر ہے، پھر ہر خطبے کے لئے کتاب و حدت سے مودودی امام کیا کیا ہے۔ ② صرف سمجھ کی احادیث کا احکام کیا گیا ہے۔ ③ ان خطبات میں وہر سے تکھی میں بھی انتشار اور جامعیت سے کام لیتے ہوئے مذاق و تصحیح کا اہتمام کیا گیا ہے جو کہ مستون ہے۔ ④ ان خطبات میں علمی تلاحت اور جملات یادان کی انجام گیا ہے، لیکن کچھ باتیں خالی سے جملے ۱۰۰ ہر جو مذکور ہائل سے برہان ہے۔ ⑤ شم کوئی اور قافی بندی سے گزر کرتے ہوئے انداز یادان سادہ گمراہی کا اپنی پاٹی کی روشنی، آسان یادوایات اور سائل مذہبات سے اپنامہ یادان کرنے کی برعکس کوشک کی گئی ہے تاکہ دل سے لفکھے والی باتوں میں جاگریں ہو جائے۔ الفرض یہ "خطبہ جزو" نہ صرف خطبا، اور وہ مظہن کے لیے مذکور ہیں بلکہ ہمارے نڑو یک براہمیہ کی اور ہر گھر کی بھی ضرورت ہیں یادان سے ہر ٹھیک انتقادہ اور ناقہ ہے۔"

### شیخ العہد رحمۃ اللہ علیہ عبد اللہ بن عاصم

"عمر بن دراز سے اس بات کی شریعہ ضرورت بحث کی جادی تھی کہ: ① ایک تو خطباء حضرات کے لیے خطبات، ایک ایسا مجبوہ درجہ ہو جس میں ناصل اسلام کی سمجھ تجویز و تحریک ہو۔ ② وہر سے تبر پر ایسے جویں امثال پر تحریر ہو جنکو نہ دین اسلام کو سمجھ کر دیا ہے۔ ③ تبر سے ہر مذکور کی تصحیحات صرف سمجھ رہا ہے اس کی مذکولہ ہوں، دعیف اور بے سرو پا رہا یا اس کا سہارا نہ لیا گیا ہے۔ یہ مجبوہ خطبات، خطباء و مذکولہ کے لیے ہاشمی ایک نعمت فیر مترقب، ایک ارمغان علمی، علم و معارف کا ایک گھبہ اور آیات قرآنیہ اور احادیث سمجھ کا ایک لائز ہے۔"

### پیر مسعود امبار شاگرد

"مجھے ان خطبات کو زیرِ حکم کی معادت نصیب ہوئی ہے۔ میرے نڑو یک پیروت کی امام ترین ضرورت ہے کہ اللہ گرام اور یادیان خطبات کو کتاب و حدت کی روشنی میں مذکور ہائی ملیں۔ ان خطبات کی زبان سادہ و مطہر ہے، ادازہ کھش کھشہ اور دستین ہے، حوالے مسند اور کامل ہیں۔ پسے مذکور ہے، جو مواد اور معلومات فرمائیں امام کی گئی ہیں وہ اپنی ۱۰۰ یا ۱۰۵۔ اللہ تعالیٰ مسند مذکور کی اس کاوش کو قبول و مذکور فرمائے اور اس سے خطباء و مذکولہ کا انتشار سے کی تو یقین کیش۔ آئین یارب انعامین۔"